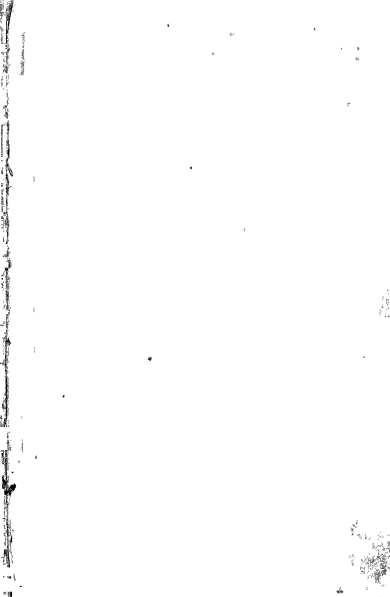
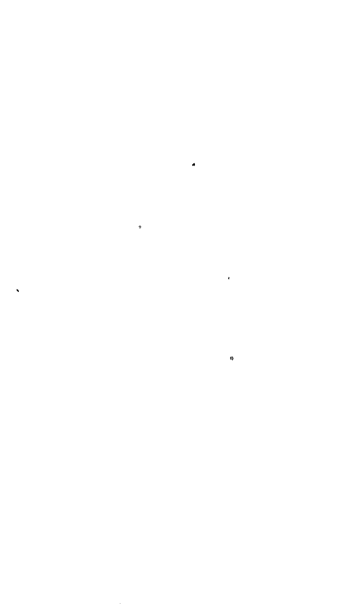
# ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

GOVERNMENT OF INDIA

ACCESSION NO. 114 66
CALL No. 392.30456/1/as

D.G A. 79





# हिन्दू विवाह का संक्षिप्त इतिहास



हिन्दी समिति ग्रन्थमाला-संख्या १६६

# हिन्दू विवाह का संक्षिप्त इतिहास

[वैदिक युग से वर्तमान युग तक की हिन्दू विवाह विषयक प्रमुख सस्थाओं का ऐतिहासिक तथा समाजणास्त्रीय अध्ययन]

40161

लेखक:

# प्रो. हरिदत्त वेदालंकार एम. ए.

भू. पू. अध्यक्ष डतिहास विभाग, गुरुकुल कागडी विण्वविद्यालय, हरिद्वार; निदेशक, प्रकाशन विभाग, उ. प्र. कृषि-विण्वविद्यालय, पन्तनगर, नैनीताल ।

392.50954 Har

> हिन्दी समिति सूचना विभाग, उत्तर प्रदेश लखनक

प्रथम संस्करण १६७०

# । मूल्य: १६ रु० (सोलह रुपये)

#### प्रकाशकोय

मानविर्नित संस्थाओं में कदाचित सबसे व्यापक और विश्वजनीन संस्था परिवार या कुटुम्ब है जो आरम्भ में नर-नारी के युग्म से और तदुपरान्त जनकी सन्तानों से निर्मित होना है। अतः यदि यह कहा जाय कि वैवाहिक सम्बन्ध हमारे समष्टिगत जीवन की मूलभूत और आरम्भिक इकाई रहे है तो अत्युक्ति न होगी। यद्यपि समाजशास्त्रियों ने ऐसी सभावनाओं का विवरण अपने अध्ययन के आधार पर प्रस्तुत किया,
है जो इस संस्था को अति आरम्भिक अवस्था की ओर सकेत करता है और आश्चर्य
नहीं कि स्वाभाविक विकास की अपनी प्रक्रिया में मानव ने अलग-अलग अचलों में
समान रूप से इस दिशा में प्रगति भी की है। परन्तु ऐसा प्रतीत होता है कि मूलभूत
एकता के रहते हुए भी मानव-सभ्यता के अन्य अवयवों की भाति विवाह-संस्था के
स्वरूप में समानता नहीं रह पायी। प्रत्येक सम्यता के साथ उसकी विवाह-संस्था भी
अपनी विशेषता प्राप्त करती गयी जिसका प्रतिफल हम अलग-अलग जातियों में
देखते हैं।

अधिनिक युग जगत् के मकोच का युग है। भौगोलिक व्यवधान समाप्तप्राय हो चले हैं। फलतः विभिन्न देशो और जातियो के वैशिष्ट्य से निर्मित सस्थाएँ एक दूसरे को प्रभावित कर रही है और इस प्रकार एक नयी विश्व-समाज-व्यवस्था का सूत्रपात हो चुका है। परन्तु किसी भी वर्तमान का निर्माण तभी सम्भव है जब उसकी नीव सुदृढ अतीत पर रखी गयी हो। इस दृष्टि से वैचारिक एकता के इस युग मे इस बात की भी आवश्यकता है कि विभिन्न जातीय और देशीय विशेषताओं को उद्भासित किया जाय तािक भावी स्वष्ट्य का निर्घारण करने के लिए समाज के सामने एक सुपरीक्षित आधारभृत सामग्री उपलब्ध रहे। इस दृष्टि से हिन्दू विवाह विषयक प्रस्तुत ग्रन्थ का अपना विशेष महत्त्व है। इस भू-भाग मे जो सामाजिक पद्धित विकसित हुई उसने मानव-सभ्यता को हर क्षेत्र मे यथेष्ट विचार-सामग्री प्रदान की है। ऐसी स्थित मे इस सम्भावना से इन्कार नहीं किया जा सकता कि पश्चिम की भौतिकवादजन्य विषमताओं से प्रताड़ित मानव अध्यात्मक क्षेत्र की भाँति वैवाहिक क्षेत्र मे भी भारत की उपलब्धियों की ओर आकृष्ट हो।

विद्वान लेखक ने अपने विषय का प्रतिपादन साधिकार किया है और यत-तत्त ऐसे तथ्यों की ओर भी संकेत किया है जो विचारोत्तेजक है और जिनसे महमन अधवा ससहमत होने के लिए पाठकों को यथेष्ट मानस-मंथन करना पड़ेगा। आणा है, ममाज-शास्त्र के अध्येताओं के साथ-साथ अन्य पाठक भी उम कृति को उपयोगी गायेंगे।

लीलाधर शर्मा 'पर्वतीय' मचित्र, हिन्दी समिति

#### प्रस्तावना

विवाह हमारे समाज की एक वड़ी सहत्त्वपूर्ण संस्था है। समाज की सत्ता, संरक्षण, सातत्य और वृद्धि इमी पर अवलिम्बत है। इसे हमारी मामाजिक संस्थाओं का मेहदण्ड कहा जाय तो कोई अन्युक्ति न होगी। इस पुस्तक में हिन्दू समाज की इस महत्त्वपूर्ण संस्था की वैदिक युग में वर्तमान काल तक की ऐतिहासिक और समाजशास्त्रीय मीमांसा का एक वितस्त्र प्रयत्न किया गया है। इसमे हिन्दू विवाह के अतीत का प्रतिपादन, वर्तमान का चिन्तन तथा भविष्य में प्रयत्न होने वाली प्रवृत्तियों का विश्लेषण और विवेचन है।

पहले अध्याय मे हिन्दू विवाह के उद्गम और उद्देग्यों पर प्रकाण डाला गया है। दूसरे मे पाँचवें अध्याय तक हिन्दू विवाह के उन प्रतिवन्धों और मर्यादाओं का ऐतिहासिक विवेचन किया गया है जिनका पालन करना प्रत्येक हिन्दू विवाह में आवश्यक समझा जाता है। गोल, प्रवर, मिण्डना तथा अन्तिविवाह के प्रतिवन्ध इनमें प्रमुख स्थान रखते है। गौचवें अध्याय में वर-वधू की अन्य योग्यताओं तथा चुनाव सम्बन्धी विभिन्न नियमों का वर्णन है। छठे अध्याय में विवाह के प्राचीन आठ क्पों के साथ आधुनिक काल में प्रचलित सम्बन्धम्, कराव, चादरअन्दाजी आदि का वर्णन है। सातवें अध्याय में विवाह संस्कार की विधियों का तथा इनके महत्त्व का विवेचन है। आठवें अध्याय में वाम्पन्य अधिकारों पर तथा नवें अध्याय में तलाक के प्रकृत पर प्रकाण डाला गया है। दसवें अध्याय से चौदहवे अध्याय तक हिन्दू विवाह से संबद्ध विधिष्ट समस्याओं की समीक्षा है और कृमणः वाल विवाह, विधवा विवाह, सतीप्रथा, नियोग, बहुभायता (Polygamy) और बहुभर्तुंता (Polyandry) का विवेचन है। पन्द्रहवें अध्याय में नवीन परिम्थितियों के कारण हिन्दू विवाह एर पड़ने वाले प्रभावों का तथा भविष्य में प्रवल्त होने वाली नवीन प्रवृत्तियों का विवेचन किया गया है।

हिन्दू विवाह के प्राचीन काल और मध्ययुग की ऐतिहासिक मीमांसा का प्रधान आधार वैदिक संहिताएँ, ब्राह्मण ग्रन्थ, गृह्मसूत, धर्मसूत, स्मृतियाँ, इनकी टीकाएँ, निवन्ध ग्रन्थ, मंस्कृत-प्राकृत के नाटक, काव्य, पालि विपिटक, जातक साहित्य तथा प्राचीन अभिलेख हैं। अनेक धर्मसूत्रों, स्मृतियों तथा निवन्ध ग्रन्थों का रचनाकाल विवादास्यद है। इस पुस्तक में प्रधान रूप से श्री पाण्डुरंग वामन काणे के "हिस्टरी आफ धर्मशास्त्र" के प्रथम खण्ड में प्रतिपादित कालक्रम को स्वीकार किया गया है। हिन्दू विवाह के आधुनिक काल के विवेचन का मुख्य आधार प्रिवी कौंसिल, सुप्रीम कोर्ट तथा विभिन्न

हाईकोटों के फैसलों की रिपोर्ट, भारत सरकार की आर से वैठायी गयी अनेक सिमित्यों के विवरण, विवाह विषयक नवीन कानून तथा हिन्दू कानून पर लिखे गये प्रामाणिक प्रन्थ तथा जनगणना की रिपोर्ट हैं। इनके अतिरिक्त हिन्दू विवाह और परिवार पर वर्तमान समय के स्वदेणी एवं विदेणी विद्वानों द्वारा ितये गयं समाजणान्त्रीय अनुसंधान और गवेषणाएँ भी इसमें महायक है। इन सब वा उल्लेख गहायक ग्रन्थसूची में किया गया है।

हिन्दु विवाह से सम्बद्ध प्रायः सभी प्रथनों का विवेचन निष्पक्ष वैज्ञानिक दुष्टि से किया गया है। प्रत्येक वैवाहिक प्रथा के सम्बन्ध में पहले उसके वैदिक काल से लेकर अब तक चले आने वाले स्वरूप को स्पष्ट किया गया है, दगके साथ ही यह भी बताया गया है कि उस प्रथा में कब, कैसे और क्यों पिन्वर्तन होता रहा। असपिण्डता, असगोन्नता, अन्तर्विवाह के नियम, बाल विवाह, सनी प्रथा, विधवा विवाह, नियोग आदि की प्रथाएँ किस समय, किन कारणों से आरम्भ हुईं, इनका ऋमिक विकास किस प्रकार हुआ, इसका विवेचन कालक्रम से ऐतिहासिक पृष्टभूमि के आधार पर किया गया है । ऐतिहासिक दृष्टि से विवाह सम्बन्धी विभिन्न प्रश्नों की मीमांसा करने हुए तुलनात्मक पद्धति का भरपूर जपयोग किया गया है और हिन्दू समाज की प्रथाओं एवं संस्थाओं की तुलना अन्य समाजों की इस प्रकार की पद्धितयों से की गयी है। प्रसिद्ध साम्राज्यवादी ब्रिटिश लेखक और कवि किपानिंग कहा करता था कि वे इंग्लैण्ड के बारे में क्या जानते हैं जो केवल इंग्लैण्ड को जानते हैं। उसकी इस उक्ति का यह आशय था कि दूसरे देणों का जान होने पर तथा उनके साथ इंग्लैंण्ड की तुलना करने पर ही इस देश का यथार्थ ज्ञान मंभव है। यही बात हिन्दू विवाह के सम्बन्ध में भी कही जा सकती है। जो केवल हिन्दू विवाह को जानते हैं, वे इसका पूरा ज्ञान नही रखते हैं। यह तभी संभव है जब हम हिन्दू विवाह सम्बन्धी विभिन्न व्यवस्थाओं की तुलना युनान, रोम, फ्रांस, जर्मनी, इंग्लैण्ड, अमरीका आदि दूसरे देशों की तथा अन्य जातियों की तत्सदृश व्यवस्थाओं और प्रथाओं से करें। अतः इस पुस्तक में प्रायः सर्वत्न पादटिप्पणियों में दूसरे देशों तथा जातियों के विवाह की हिन्दू विवाह के साथ सादृश्य रखने वाली प्रयाओं तथा रीति-रिवाजों का रोचक एवं ज्ञानवर्धक प्रतिपादन किया गया है। इस प्रकार के तुलनात्मक अध्ययन में लेखक को वैस्टरमार्क, फ्रेजर, हाबहाउस, लैकी, काली, स्पेन्सर आदि के ग्रन्थों से बड़ी सहायता मिली है। सहायक ग्रन्थ सूची में ऐसी पुस्तकों का उल्लेख पृथक् रूप से किया गया है।

इस पुस्तक में अनेक नये पारिभाषिक शब्द गहें गये हैं। नये शब्द बनाने से पहले यह यत्न किया गया है कि प्राचीन साहित्य में उन शब्दों को खोजा जाय। यदि पुराने संस्कृत प्रन्थों में ऐसे शब्द मिले हैं, तो उनकी जगह व्यर्थ में नये शब्द नहीं बनाये गये। उदाहरणार्थ, अंग्रेजी के Promiscuity, Polygamy तथा Polyandry के लिए महाभारत में कमशः कामचार, बहुभार्यता और बहुभर्नुता के शब्दों का प्रयोग है, अतः इस

पुस्तक में इन्ही भव्दों का व्यवहार किया गया है।

बर्नार्ड था ने लिखा है कि विवाह के विषय में जितनी ऊटपटांग बातें लिखी गयी हैं, उतनी शायद किसी और विषय पर नहीं लिखी गयी। पता नहीं लेखक का यह प्रयास किस कोटि में आता है।

विवाह का विषय इतना गंभीर, जिटल और विस्तृत है कि लैकी के कथनानुसार हम प्रस अवसर गर न्यूटन की अन्तिम उक्ति की दोहराते हुए यही कह सकते हैं कि इस विषय में हम अभी तक विशाल सागर के किनारे कुछ कंकड़ ही बटोर पाये हैं। हिन्दू विवाह का इतिहास अभी तक अन्धकार के आवरण में पड़ा हुआ है, उसके स्वरूप को स्पष्ट करने का यह एक अत्यन्त विनम्न प्रयास है। कालिदास ने भले ही नम्रतावण यह कहा था—"वव सूर्यप्रभवो वंण:, कव चाल्पविषया मितः"। किन्तु लेखक इस विषय में वस्तुतः अपनी अल्पविषया मित का अनुभव करता है, फिर भी उसने यह प्रयत्न इसलिए किया है कि अधिकारी विद्वानों का ध्यान इस महत्त्वपूर्ण किन्तु उपेक्षित विषय की ओर आकृष्ट हो सके।

लेखक को इस विषय का खेद है कि हिन्दी समिति द्वारा निर्धारित पृष्ठ-संख्या के कारण उसे अनेक विषयों को छोड़ना पड़ा है, संस्कृत ग्रन्थों के मूल अवतरणों को देने से पुस्तक का कलेवर बढ़ जाना, अते: इनके प्रतीकों का उल्लेखमात्र किया गया है।

हिन्दू विवाह के सर्वांगीण वैज्ञानिक विवेचन का हिन्दी में यह प्रथम प्रयास है। अंग्रेजी, जर्मन आदि यूरोपियन भाषाओं में हिन्दू विवाह की विशिष्ट समस्याओं के अनेक प्रामाणिक अध्ययन हुए हैं, किन्तु लेखक की जानकारी में इस प्रकार ऐतिहासिक दृष्टि से हिन्दू विवाह के सब पहलुओं का विवेचन करनेवाला कोई ग्रन्थ नहीं है। इस विषय की गुरुता, गंभीरता और जटिलता के साथ लेखक अपने अल्प अध्ययन और सीमित सामध्यें से भी अपरिचित नहीं है, फिर भी उसने यह प्रयास इसलिए किया है कि ऐसे महत्त्वपूर्ण विषय पर हिन्दी में अभी तक कोई अध्ययन प्रकाशित नहीं हुआ है। लेखक को जस समय तक सन्तोप नहीं होगा जब तक उसका यह विनम्न प्रयास विद्वानों द्वारा कसौटी पर कसा जाने पर खरा न उतरे। कालिदास के शब्दों में लेखक की भी यह धारणा है—

#### आ परितोषाद्विदुषां न साधु मन्ये प्रयोगविज्ञानम् ॥

इससे पहले हिन्दू परिवार पर लेखक की एक क्रृति 'हिन्दू परिवार मीमांसा' के वो संस्करण प्रकाशित हो चुके हैं और वह पुस्तक बंगाल हिन्दी मण्डल, कलकत्ता तथा हिन्दुस्तानी ऐकेडेमी, इलाहाबाद द्वारा उच्चतम पुरस्कारों से सम्मानित हो चुकी है। आशा है, इस पुस्तक का भी हिन्दी जगत् द्वारा स्वागत किया जायगा।

लेखक इस पुस्तक के प्रकाशन के लिए हिन्दी समिति का तथा इसके सचिव श्री

'पर्वतीय' जी का अत्यन्त आभारी है। हिन्दी समिति के सहयंग के विना ऐंग गम्भीर विषय के प्रत्य का प्रकाशन होना बहुत कठिन था। उसके प्रणयन एवं लेखन में गठकुल कांगड़ी विण्वविद्यालय के पुस्तकालय के अधिकारियो—विश्ववर रामरक्ष्मामल जी, श्री वागीध्वर जी विद्यालंगर और श्री प. धर्मदेव जी वेदयालंगरित से बहुमूल्य महासता मिली है। प्रेस के लिए इसकी पाण्डुलिपि नैयार करने तथा द्राइप करने में श्री रामण्यर जी, श्री प्रतापसिह जी, श्री राजेन्द्रकुमार जी आदि न वहुमूल्य सहसंग दिया है। लेखक क्षम सब का आभारी है।

इस पुस्तक मे प्राचीन ग्रन्थों के सैकड़ो प्रतीक हैं। उन्हे यद्यीप यथाणिक्त णद्ध राव्यों का प्रयास किया गया है. तथापि कुछ अणुद्धियों का रह जाना सभव है। उन्हें नथा अन्य भूलों को प्रदर्शित करनेवाले तथा इस ग्रन्थ के सम्बन्ध में उपयोगी मुझाव देने वाले महा-नुभावों का लेखक बहुत कृतज्ञ होंगा।

हरिवस

# विषय-सूची

|                                                                 | पृष्ठ |
|-----------------------------------------------------------------|-------|
| प्रस्तावना                                                      | 9-9c  |
| संक्षिप्त संकेत सूची                                            | 98-27 |
| (क) सम्क्रन और पालि ग्रन्थ पृ० ५, (ख) आधुनिक ग्रन्थ पृ० ८,      |       |
| (ग) कानूनी सकेत, पृ० 🖒 ।                                        |       |
| प्रथम अध्याय-हिन्दू विवाह का स्वरूप, प्रयोजन और उद्गम           | 9-76  |
| विवाह का अर्थ और लक्षण पृ० १, विवाह के विभिन्न पक्ष पृ० ३ विवाह |       |
| विषयक नियम पृ० ६, (१) वर-वधू के चुनाव के नियमपृ०६,              |       |
| (२) पत्नी प्राप्ति के नियम पृ० ७, (३) विवाह के                  |       |
| विभिन्न रूप पृ० ७, विवाह के प्रयोजन पृ० ६, (१) धर्म का पालन :   |       |
| (क) पस्नी का महयोग पृ० ६, (ख) गृहस्थाश्रम का पालन पृ० ৭৭,       |       |
| (ग) पितृ-ऋण का विचार पृ० १४, (२) सन्तान प्राप्ति पृ० १५,        |       |
| (३) रित पृ० १६, विवाह की अतिवार्यता : (क) प्राचीन उदाहरण        |       |
| पृ० १७, (ख) आधुनिक उदाहरण पृ० १६, हिन्दू विवाह का आदिम          |       |
| रूप पु० २२।                                                     |       |

३४-२६

पृ० २६, गोत विषयक ग्रन्थ पृ० ३२, गोत शब्द के विभिन्न अर्थ पृ० ३४, मेधातिथि द्वारा गोत शब्द की व्याख्या पृ० ३६, गोत-प्रवर के ऐतिहासिक विकास की अवस्थाएँ पृ० ३७, वैदिक युग मे गोत पृ० ३७, मैक्समूलर की गोत्नविषयक कल्पना पृ० ३८, वैदिक युग मे गोतपद्धित के सकेत पृ० ३६, प्रवर पृ० ४०, प्रवर पद्धित के वैदिक निर्देश पृ० ४३, प्रवर चुनने की स्वतन्त्रता पृ० ४४, प्रवर मे
ऋषियो की संख्या पृ० ४८, द्विगोत कुल पृ० ४६, क्षित्यो के गोत पृ०
५१, वैश्यों के गोत और प्रवर पृ० ५२, धर्मसूत और सगोत विवाह
पृ० ५२, गोत प्रथा की उद्गम सम्बन्धी भारतीय कल्पना पृ० ५४,

भारतीय कल्पना की दो वडी असगतियाँ पृ० ५५, गोत्न के वशपराम्परा सूचक न होने के अन्य प्रमाण पृ० ५६, असगोत्न विवाह के नियम के प्रादु-

🍕 दो प्रकार के वैवाहिक नियम पृ० २८, गोन्न का सामान्य स्वरूप

बूसरा अध्याय-बहिविवाह: गोत्र और प्रवर

भांव पर पिच्या विद्वानों की कल्पनाएँ: (क) मैकलीनान की कल्पना पृ० ५६, (ख) स्पेन्सर की कल्पना पृ० ५६, (ग) एवबरी की कल्पना पृ० ५६, हिन्दू समाज में मगोज विवाह-नियंध के उन्पादक हेनु पृ० ६०, ब्राह्मणों में स्थानीय बिर्जिवाह का अभाव पृ० ६०, म्मृनियां और असगोजता का नियम पृ० ६३, याजवल्य, नाग्व नथा अन्य स्मृतिकार पृ० ६४, टीकाकार और गोज : मेधानिथि पृ० ६६, वेथण्ण भट्ट पृ० ६४, टीकाकार और गोज : मेधानिथि पृ० ६६, वेथण्ण भट्ट पृ० ६७, कमलाकर पृ० ६७, मिल मिथ्र पृ० ६८, आर्धानमः युग पृ० ६६, वर्तमान गोजों के विभिन्न क्ष्य पृ० ७०, गोजो का वर्गीकरण पृ० ७२, (१) लांछ-नात्मक गोज पृ० ७३, (४) प्राधि वाचक गोज पृ० ७३, (३) प्राविशिक गोज पृ० ७३, (४) उपाधि वाचक गोज पृ० ७४, वर्तमान काल की गोजपद्वित की प्रधान विशेषताएँ पृ० ७४, गोज के नियम की अनावश्यकता पृ० ७६, वर्तमान न्यायालय और सगोज विवाह पृ० ७६।

#### तीसरा अध्याय-बहिर्विवाह-सपिण्डता

#0-9019

सिपण्डता का सामान्य अर्थ पृ० ८०, वैदिक युग में सीपण्डता का विन्तार पृ० ८०, वैदिक साहित्य में भ्रातृत्य विवाह का संकेत पृ० ८९, महा-भारत में वीणत भ्रातृत्य विवाह पृ० ८२, धर्म-सूलों में मिणण्डता का नियम पृ० ८४, स्मृतिकार और सिपण्डता पृ० ८६, टीकाकार और सिपण्डता का नियम पृ० ८८, स्वृत्तकार और सिपण्डता का नियम पृ० ८८, विज्ञानेण्वर द्वारा सिपण्डता की व्याक्या पृ० ८६, मातुल कन्या परिणय पृ० ६२, देवाण भट्ट द्वारा समर्थंन पृ. ६३, मिल्रामिल द्वारा विरोध पृ० ६४, मध्ययुग में सिपण्डता के विविध प्रकार ६६, वर्तमान काल के भ्रातृत्य विवाह पृ० ६८, दक्षिण तथा उत्तर भारत की परिवार पद्धित के भेद पृ० १०३, भ्रातृत्य विवाहों के प्रेरक कारण पृ० १०४, नया कानून और सिपण्डता पृ० १०६, निषद्ध पीढ़ियां पृ० १०४।

#### चौथा अध्याय-अन्तर्विवाह

१०५-१४३

अन्तर्विवाह का महत्त्व पृ० १० म, अन्तर्विवाह के विकास की अवस्थाएं पृ० १० ६, वैदिक युग में अन्तर्जातीय विवाह पृ० १० ६, अनुलोम विवाहों के प्राचीन उदाहरण पृ० ११२, प्रतिलोम विवाहों के उदाहरण पृ० ११४, सूब्रा स्वियों के साथ विवाह का निर्पेध पृ० ११४, सवर्ण विवाह की प्रशंसा पृ० ११६, सवर्ण विवाहों का मूल कारण पृ० १२०, स्मृतियों द्वारा अनुलोम विवाह बन्द करने के दो ढंग पृ० १२४, असवर्ण स्वियों

ये पुत्नों के साथ दाय में अन्याय पृ० १२५, असवर्ण विवाहों के ऐति हासिक उदाहरण पृ० १२७, असवर्ण विवाह के अप्रचलित होने का कारण पृ० १२६, वर्णों के अवास्तर भेदों का विकास पृ० १३०, वर्तमान जानियों के भेद पृ० १३२, उपरिविवाह पृ० १३४, सजातीय विवाहों के दूर्णारणाम पृ० १३६, अन्तर्जानीय विवाह और त्यायालय पृ० १:०. हिन्दू विवाह वैधना कानून (१६४६) पृ० १८०, अन्तर्जानीय विवाह के प्रति नवीन दृष्टिकाण पृ० १८१।

#### पाँचर्वा अध्याय व्यर-वधू का चुनाव तथा योग्यताएँ

988-953

अन्य वैवाहिक प्रतिवश्ध पृ० १४४, वर की योग्यताएँ: (१) ब्रह्मचर्य पृ० १४८, (२) ब्रुह्म थु० १४८, (२) ब्रुह्म और गुण पृ० १४६, अन्य याग्यताएं पृ० १४८, परिवेदन पृ० १४८, परिवेदन का कारण पृ० १५१, बधू का चुनाव पृ० १५१, बधू के गुणों का तारणस्य पृ० १५२, मृत्यिण्डो द्वारा परीक्षा पृ. १५३, कत्या की गुण परीक्षा का सुगम उपाय पृ० १५४, बहिनों के लिए परिवेदन का तियम पृ० १५५, मेलाएक या मेलन पृ० १५७, बैवाहिक प्रतिवन्धों के दुष्परिणाम पृ० १५६, बर-बधू के चुनाव की आधुनिक प्रवृत्तियाँ पृ० १५६, वर-बधू के अभीष्ट गुण पृ० १६२।

#### छठा अध्याय-विवाह के प्राचीन तथा नवीन रूप

१६४-२३४

हिन्दू विवाह के रूपा की विभिन्नतापृ० १६४, विवाह के आठ भेद पृ० १६५, विवाहों को श्रेण्ठता का ताग्तम्य पृ० १६६, विवाहों का नामकण्ण पृ० १६७, आठ प्रकार के विवाहों का क्रमिक विकास पृ० १६६,
विवाहों का वर्गीकण्ण पृ० १६८, राक्षस व पैशाच विवाह पृ० १६६,
राक्षम विवाह के प्राचीन उदाहरण पृ० १७२, राक्षस विवाह की कानूनी
विगेषता पृ० १७५, अन्य जातियों में राक्षस विवाह के उदाहरण पृ०
१७५, राक्षस विवाह के प्रचलन के कारण पृ० १७६, स्वयंवर विवाह
पृ० १८०, स्वयंवर के तीन भेद पृ० १८९, आसुर विवाह का स्वरूप
पृ० १८०, वैदिक युग में आसुर विवाह पृ० १८६, महाभारत में आसुर
विवाहों के उदाहरण पृ० १६२, कन्या शुल्क तथा आसुर विवाह की
निन्दा पृ० १६३, आसुर विवाहों की निन्दा का कारण पृ० १८६, गान्धवं
विवाह पृ० १८६, वैदिक युग में गान्धवं विवाह पृ० १८६,
महाभारत का गान्धवं विवाह (दुप्यन्त-शकुन्तला) पृ० २००, बौद्ध
साहित्य में गान्धवं विवाह पृ० २०३, वात्स्यायन तथा गान्धवं विवाह
पृ० २०४, संस्कृत काव्यों में गान्धवं विवाह पृ० २०७, गान्धवं विवाह

में संस्कार की आवश्यकता पू० २०६, धर्मशास्त्र व गान्धर्व विवाह पृ० २१०, गान्धर्च विवाह के दो भेद पृ० २११, वर्तमान काल में गान्धर्व विवाह पृ० २१२, ब्राह्म, दैव, आर्प और प्राजापत्य विवाह पृ० २१३, दहेज प्रथा पृ० २१५, महाभारत व दहेज पृ० २१६, बौद्ध ग्रन्थ व दहेज पृ० २१६, दहेज प्रचलित होने के कारण पृ० २१७, दहेज तथा ग्रामगीत पृ० २१=, वर्तमान युग में दहेज प्रथा के बढ़ने का कारण: अंग्रेजी शिक्षा का प्रभाव पू० २१६, दहेज प्रथा के दुष्परिणाम पृ० २२०, दहेज की कुप्रथा बन्द करने के उपाय पृ० २२३, दैव विवाह पृ० २२४, प्राजापत्य विवाह पृ० २२५, हिन्दू विवाहों के आधुनिक रूप पृ० २२६, दक्षिण भारत के विवाह पृ० २२७, तालिकेट्टु तथा सम्बन्धम् पृ० २२७, सम्बन्धम् की प्रथा के प्रचलित होने के मूल कारण पृ० २२६, मलाबार विवाह कानून पृ० २३०, नम्बूदरी विवाह पृ० २३१, कराव पृ० २३१, खाण्डा विवाह पृ० २३२, शान्ति गृहीत पृ० २३२, आनन्द विवाह पृ० २३२, कण्ठी-वदल विवाह पृ० २३३, कलियानम् विवाह पृ० २३३, नातरूं विवाह पु० २३३, चादर अंदाजी विवाह पु० २३३, सर्वस्वधनम् विवाह प्० २३४, मत परिवर्तन पृ० २३४।

#### सातवाँ अध्याय-विवाह-संस्कार

マミメーマゆマ

सं स्कार का उद्देश्य पृ० २३५, वैदिक युग की विधियाँ पृ० २३६, गृह्य सूत्रों की विधियाँ पृ० २३६, मधुपर्क पृ० २३७, वस्त्रदान पृ० २३६, कन्यादान पृ० २३६, परस्पर समीक्षण पृ० २४०, अग्नि स्थापन और होम पृ० २४०, पाणिग्रहण पृ० २४१, अग्निपरिणयन पृ. २४२ अग्नारोहण पृ० २४२, लाजाहोम तथा केशमोचन पृ० २४२, सप्तपदी पृ० २४४, मूर्धाभिषेक पृ० २४४, सूर्यदर्शन व हृदय स्पर्श पृ० २४४, धृव वर्शन पृ० २४४, धृव की विदाई और रथारोहण पृ० २४६, वधू का श्वशुरालय प्रवेश पृ० २४६, विरात्न व्रत या विवाहोत्तर संयम पृ० २४७, अन्य विधियाँ: वरप्रेपण पृ० २४०, वागदान या वाद्यनिग्चय पृ० २४०, विवाह का मुहूर्त पृ० २४०, अन्य विधियाँ पृ० २४१, रामायण व महाभारत की वैद्याहिक विधियाँ पृ० २४१, वैद्याहिक आशीर्वाद, उपदेश पृ० २४९, कालिदास द्वारा विणित विवाह विधि पृ० २५२, मध्यकालिक विधियाँ पृ० २४३, आद्राक्षतारोपण पृ० २५४, ऐरणी दान पृ० २५४, मंगल सूत्र वन्धन पृ० २४४, प्रारम्भिक पूजाएँ पृ० २५४, कुम्भ विवाह पृ०



२४५, अश्वत्थ व प्रतिमा विवाह पृ० २५५, अर्क विवाह पृ० २५६, वाग्दान का विचार पृ० २५६, वाग्दान का लौकिक रूप पृ० २५६, विवाह की आवश्यक विधियाँ पृ० २६०, असवर्ण कन्याओं से विवाह की विधि पृ० २६१, विवाह संस्कार में स्वियों के संबन्ध की अविच्छेद्यता पृ० २६२, अविच्छेद्य हिन्दू विवाहों की अविच्छेद्य ईसाई विवाहों से फ्रामक तुलना पृ० २६२, धर्म परिवर्तन और विवाह की अविच्छेद्यता पृ० २६४, प्राचीन भारत में सामयिक या सगर्त विवाह पृ० २६७, दीवानी विवाह पृ० २६७, दीवानी विवाह के कानून का इतिहास पृ० २७०, वीवानी विवाह का स्वरूप पृ० २७१, तये कानूनों का निर्माण पृ० २७२।

#### आठवाँ अध्याय-दाम्पत्य कर्त्तस्य व अधिकार

२७३--२५४

वैितक युग में दाम्पत्य अधिकार पृ० २७४, बौद्ध साहित्य में श्वणुर-बहू संघर्ष पृ० २७५, महाभारत में दाम्पत्य कत्तंच्य पृ० २७७, पित का मुख्य कत्तंच्य—पत्नी का पालन पृ० २७६, स्त्री की पराधीनता पृ० २७६, मनु का आवर्ण पृ० २७६, स्त्री के अन्य कत्तंच्य पृ० २७६, पातिव्रत्य का आवर्ण तथा माहात्म्य पृ० २८०, पतिव्रता के कर्त्तंच्य पृ० २८०, स्त्री के लिए निपिद्ध कार्य, पृ० २८०, पतिव्रता वनाम पत्नीव्रत पृ० २८०, दण्ड का अधिकार पृ० २८२, दाम्पत्य अधिकारों की पुनः प्राप्ति पृ० २८२।

### नवाँ अध्याय-विवाह-विच्छेद या तलाक

२८६-३०५

वैदिक काल में स्त्री का पुनर्विवाह पृ० २८६, धर्मसूत्र और पुनर्विवाह पृ० २८७, महाभारत व बौद्ध साहित्य में तलाक पृ० २८८, कौटिल्य तथा प्रनिववाह पृ० २८६, कौटिल्य तथा मनु की जुलना पृ० २६२, गुप्त युग में स्त्रियों का पुनर्विवाह : पुनर्भू का स्वरूप पृ० २६३, वर्तमान समाज में तलाक पृ० २६७, पाट विवाह के कारण पृ० २६२, विवाह विच्छेद की कानूनी व्यवस्था की माँग पृ० २६८, हिन्दू विवाह कानून की तलाक सम्बन्धी व्यवस्था पृ० २६६, वि<u>वाह विच्छेद के कारण (१) व्यिभ्नारपृ० २००, (२) धर्म परिवर्तन पृ० २००, (३) पागलपन पृ० २०१, (४) कोढ़ की बीमारी पृ० २०१, (५) संकामक यौन रोग पृ० २०१, (६) संन्यासी होना पृ० २०२, (७) जापता होना पृ० २०२, (८) प्रमत्य अधिकारों की पुन: प्राप्ति की आज्ञा का पालन न करना, पृ० ३०२, पत्नी द्वारा तलाक प्राप्त करने के वी अन्य कारण पृ० ३०३, तलाक का</u>

आवेदन-पत देने की अवधि पृ० ३०३, पुर्नाववाह करने की प्रक्रिया प्० ३०४ ।

#### दसर्वां अध्याय-बाल-विवाह

३०६--३३५

वैदिक युग में बालविवाह की पद्धति का अभाव पृ० ३०६, धर्मसूत्र व बालविवाह पृ० ३११, बालविवाह का मुख्य कारण-स्त्री णिक्षा का अप्रचलन पृ० ३१३, बालिवबाह के अन्य कारणीं की आलोगना पृ ०. ३१६, नेस्फील्ड की कल्पना पृ० ३१६, बालियवाह तथा रामा-यण पू॰ ३१८, बालविवाह तथा महाभारत पू॰ ३१६, वालविवाह तथा बौद्ध साहित्य पु० ३२०, मौर्ययुग में बालविवाह पृ० ३२१, रमृतिया द्वारा बालविवाह को प्रोत्साहन पृ० ३२२, बालविवाह को प्रोत्साहन देने वाले कुछ कारण: (१) बौद्ध धर्म का भय पृ० ३२३, (२) बैवाहिक नियमों की कठोरता प्० ३२४, (३) सती प्रथा पृ० ३२४, पूर्व-मध्ययुग के तरुण विवाह पृ० ३२५, ग्रामगीन तथा बालविवाह पृ० ३२६, गध्य-युग में अन्य देशों में बालविवाह पृ० ३२६, मध्य युग में बालविवाह प्रचलित होने के कारण पृ० ३२७, आधनिक युग में बालविवाह की हानियां पृ० ३२६, बालिववाह की प्रथा दूर करने के कानूनी प्रयत्न पृ० ३३०, शारदा कानून पृ० ३३०, वर्तमान समय में बालविवाह कम होने के कारण प्० ३३२, कानून द्वारा स्त्रियों के विवाह की आयु बढ़ाने का प्रस्ताव पृ० ३३४।

#### ग्यारहवाँ अध्याय-विधवा विवाह

₹**₹**-₹¥₹

विधवा विवाह के निपंध की कमिक अवस्थाएँ पृ० ३३६, वैदिक युग में विधवा विवाह पृ० ३३६, धर्मसूलों में विधवा विवाह पृ० ३३६, विधवा विवाह पृ० ३३६, विधवा विवाह के हिषेध का आरम्भ ३४०, विधवा विवाह के निपंध के कारण: (१) संस्कारों की पविव्रता का विचार पृ० ३४५, (२) अक्षतयोनि कन्या की आकांक्षा पृ० ३४२, (३) सम्पत्ति की रक्षा पृ० ३४३, (४) सजातीय विवाह के नियमों की कठोरता पृ० ३४४, (५) शास्त्वीय बाधाएँ पृ० ३४४, क्षतयोनि विधवाओं के विवाह का निपंध पृ० ३४४, मध्यकाल में विधवा विवाह प्रचलित करने के यत्न पृ० ३४४, रघुनन्दन तथा राजवल्लभ के प्रयास पृ० ३४४, जर्यसिंह व परणुराम भाऊ के प्रयत्न पृ० ३४६, विधवा के कर्त्तंव्य पृ० ३४७, आधुनिक युग में विधवा विवाह पृ० ३४८, विधवाओं की संख्या पृ० ३४८, ईशवरचन्द्र विद्यासागर के प्रयत्न पृ० ३४६, विधवा कुर्मिवाह

कानून पृ० ३५०, कानून का स्वरूप पृ० ३५०, कानून की किमयाँ पृ० ३५९, बंगाल में विधवा विवाह आन्दोलन पृ० ३५९।

#### बारहवाँ अध्याय-सती प्रथा तथा नियोग

३४३–३७५

ऐतिहासिक विकास की तीन अवस्थाएँ पृ० ३५३, वैदिक युग में सती प्रथा का अभाव पृ० ३५६, सती प्रथा की पहली घटनापृ० ३५६, सती प्रथा की पहली घटनापृ० ३५६, सती प्रथा को उवाहरण पृ० ३६० णिलालेखों की साक्षी पृ० ३६०, मुस्लिम शासकों हारा विरोध पृ० ३६०, मुस्लिम शासकों हारा विरोध पृ० ३६१, सविष्णी यात्रियों के विवरण पृ० ३६६, मती प्रथा में बल प्रयोग पृ० ३६४, स्वेच्छापूर्वक सती होने के उदाहरण पृ० ३६६, सती प्रथा के विकसित होने के कारण पृ० ३६६, सती प्रथा के विकसित होने के कारण पृ० ३६६, सती प्रथा के जियम पृ० ३६६, सियोग के उदाहरण पृ० ३६६, नियोग के नियम पृ० ३६६, क्षेत्रज पुल की श्रेष्टला पृ० ३७१, नियोग की प्रथा के प्रवित्त होने के कारण पृ० ३७२, नियोग की प्रथा के प्रवित्त होने के कारण पृ० ३७२, नियोग की प्रथा के प्रवित्त होने के कारण पृ० ३७२, नियोग की प्रथा के प्रवित्त होने के कारण पृ० ३७२, नियोग की प्रथा के प्रवित्त होने के कारण पृ०

#### तेरहवाँ अध्याय-बहुभार्यता

३७६-४०२

वैदिक युग में एक-विवाह की प्रथा पृ० ३७६, बहुविवाह के संकेत पृ० ३७७, ब्राह्मण ग्रन्थों में बहुभार्यता पृ० ३७७, ब्रहुभार्यता तथा धर्मसूब पृ० ३८०, ब्रहुभार्यता तथा धर्मसूब पृ० ३८०, ब्रहुभार्यता तथा कौटिल्य पृ० ३८५, व्रहुभार्यता तथा स्मृतियां पृ० ३८२, ब्रहुभार्यता तथा रामायण पृ० ३८५, पुरु और ध्रुव के उदाहरण पृ० ३८५, ब्रहुभार्यता तथा महाभारत पृ० ३८६, ब्राह्मणों को स्त्रियों का दान पृ० ३८०, संरकृत काव्यों में ब्रहुभार्यता पृ० ३८१, मौर्ययुग में ब्रहुभार्यता पृ० ३८१, वंगाल के कुलीन विवाह पृ० ३८७, कुलीन विवाह की हानियाँ पृ० ४००।

## चौदहवाँ अध्याय-बहुभर्तृ ता

803-820

वैदिक युग में बहुभर्तृता पृ० ४०३, महाभारत में द्रौपदी का उदाहरण पृ० ४०४, द्रौपदी की बहुभर्तृता के कारण पृ० ४०६, बौद्ध साहित्य में बहुभर्तृता पृ० ४०६, धर्मशास्त्र पृ० ४०६, कुमारिल और नीलकण्ठ की व्याख्याएँ पृ० ४०६, नायरों की बहुभर्तृता पृ० ४१०, वर्तमान भारत में बहुभर्तृता पृ० ४१२, उत्तर भारत में बहुभर्तृता पृ० ४१२, उत्तर भारत में बहुभर्तृता पृ० ४१३, बहुभर्तृता की प्रथा के प्रचलित होने के कारण पृ० ४१४।

#### पन्द्रहवाँ अध्याय-हिन्दू विवाह विषयक नवीन प्रवृत्तियाँ

854-888

(१) विवाह का स्वरूप-इसके वैयक्तिक पक्ष की प्रधानता प० ४२२,

(क) धार्मिक पक्ष पृ० ४२२, (ख) सामाजिक पक्ष प० ४२२, (ग) नैतिक पक्ष पृ० ४२२, (घ) वैयक्तिक पक्ष पृ० ४२३, (२) विवाह का अनि-वार्य समझा जाना पृ० ४२४, (क) स्वतन्त्रता पर आघान पृ० ४२४, (ख) ब्रह्मचर्य का महत्त्व पृ० ४२५, (ग) आर्थिक स्वावलम्बन पृ० ४२५, (घ) जनसंख्या की वृद्धि को रोकना पृ० ४२५, (३) वरण स्वातन्त्य पु० ४२७, त्रिवाह में वरण स्वातन्त्य की मान्ना पृ० ४२८, (४) विवाह की वय का ऊँचा उठना पृ० ४३१, (४) प्रणय विवाह और रोमांचक प्रेम पृ० ४३२, (६) अन्तर्जातीय विवाह पृ० ४३४, (७) विवाह मंस्कार में परिवर्तन पृ०४३६, (क) विवाह संस्कार के समय में कमी पूर ४३७, (ख्र) पारिवारिक सम्मिलन केन्द्र के रूप में विवाहों का महत्त्व कम होना पृ० ४३७, (ग) विवाहों के व्यय में कमी पृ० ४३७, (८) विवाह विच्छेद की प्रवृत्ति पृ० ४३८, (१) पत्नी के आदर्श और स्थिति में परिवर्तन--अनुचरी से सहचरी बनना पृ० ४४०, (१०) दाम्पत्य अधिकारों में विषमता की समाप्ति पृ० ४४२, उपसंहार-हिन्दू विवाह का भविष्य पु० ४४३।

प्रथम परिशिष्ट-धर्मशास्त्र के प्रसिद्ध ग्रन्थों तथा लेखकों का कालक्रम बताने वाली तालिका

४४५–४४७ ४४६–४६१

#### सहायक ग्रन्थ सूची

9. आकर प्रत्थ पृ० ६, २. मूल ग्रन्थ : (क) वैदिक वाक्षमय पृ० ६, (ख) गृह्य तथा धर्ममूल पृ० १०, (ग) बौद्ध वाक्षमय पृ० ११, (घ) रामायण महाभारत पृ० ११, (ङ) स्मृतियाँ पृ० १२, (च) स्मृतियाँ की टीकाएँ तथा निबन्ध ग्रन्थ पृ० १२, (छ) संस्कृत के अन्य ग्रन्थ और काव्य पृ० १३, ३. विवाह विपयक ग्रन्थ : (क) हिन्दू विवाह विषयक ग्रन्थ—(अ) सामान्य एवं कानूनी ग्रन्थ पृ० १५, (आ) हिन्दू विवाह की आधुनिक प्रवृत्तियों का विवेचन करने वाले ग्रन्थ पृ० १७, (इ) विवाह विषयक सामान्य ग्रन्थ पृ० १६, विवाह सम्बन्धी हिन्दी पुस्तकें पृ० २०, प्रान्तीय भाषाओं के ग्रन्थ (क) गुजराती पृ० २०, (ख) मराठी पृ० २० १।

४६३ ४६१

अनुऋमणिका

# संक्षिप्त संकेत-सूची

## (क) संस्कृत और पालि ग्रंथ

अं० नि०--अंगुत्तर निकाय अ० क०--अट्ठकथा अथर्व ०---अथर्ववेद अप०--अपरार्क की टीका कृत याज्ञवल्क्य स्मृति अ० पु०--अग्निपुराण अर्थ०--कौटिलीय अर्थशास्त्र आप० ध० सू०---आपस्तम्ब धर्मसूत्र आप० गृ० सू०--आपस्तम्ब गृह्यसूत आश्व० गृ० सू०--आश्वलायन गृह्यसूत्र उ०---उपनिषद् ऋ०--ऋग्वेद संहिता ऐ० आ०---ऐतरेय आरण्यक ए० ब्रा०--ऐतरेय ब्राह्मण कात्या०--कात्यायन श्रीतसूत्र का० सं०--काठक संहिता का० सू०--कामसूल वात्स्यायनकृत कौ०-कौटिलीय अर्थशास्त्र गृ० सू०---गृह्यसूत्र गो० गृ०--गोभिल गृह्यसूत्र गो० त्रा०--गोपथ ब्राह्मण गो० ध० सू०--गौतम धर्मसूत्र चतु०-चतुवर्गचिन्तामणि, हेमाद्रि कृत छा ० उ०--छान्दोग्य उपनिषद् जा०--जातक जीमूत०--जीमूतवाहन जै० उ०--- ब्रा० जैमिनीयोपनिषद् ब्राह्मण जै० वा०--जैमिनीय ब्राह्मण

जै॰ सू॰—जैमिनीय सूत्र ता॰ ब्रा॰—ताण्डच ब्राह्मण

तै० आ०-तैत्तिरीयारण्यक

तै० बा०—तैत्तिरीय ब्राह्मण

तै० सं०--तैत्तिरीय संहिता

द० च०, दच०---दत्तक-चंद्रिका

द० मी०, दमी०---दत्तक-मीमांमा

दा०--दायभाग, जीमूतवाहनकृत

दा० त०--दात० दायनत्त्व, रघुनन्दनकृत

दी० क०--दीपकलिका

दी० नि०--दीग्घनिकाय

**ध० प०--- धम्म**पद

ना० सं०--नारदीय संहिता

नारद. ना० स्मृ०--नारद-स्मृति

नि०---निम्त यास्ककृत

नि० सि०--निर्णयसिन्धु

प० पु०--पद्म पुराण

परा०--पराशर-समृति

परा० मा०-पराशरस्मृति की माधवाचार्यकृत टीका

पार० गृ० सू०---पारस्कर गृह्यसूत्र

पा० सू०--पाणिनिसूत्र

पु०--पुराण

बाल ---बालम्भट्टी

बृह०--बृहस्पति

बौ० घ० सू०--बौधायन धर्मसूत्र

ब्रा०---ब्राह्मण

भाग० पु०--भागवत पुराण

म० पु०--मत्स्य पुराण

महाभा ०---महाभारत

म० नि०--मिज्झम निकाय

म०, मनु०--मनुस्मृति

मा० गृ० मू०--मानव गृह्यसूत्र

मार्क० पु०--मार्कण्डेय पुराण

मान्न०, मा०--मान्नती माधव मिता०---मिताक्षरा मेधा०--मेधानिथि मैं० म०--मैवायणी सहिता या ०, याज्ञ ०--याज्ञवल्क्य स्मृति र० व०---रघवंश ली० गृ० सू०--लीगाक्षि गृह्यसूत वा० ध० मू०--विसाठ धर्ममून वा० पु०--वायपुराण वा० रा०- -वाल्मीकि-रामायण वि० चि०--विवाद-चिन्तामणि वि० पि०--विनयपिटक वि० पु०--विष्ण पुराण विषव ०--विष्वरूप विष्णु०--विष्णु स्मृति वी० मि०--वीरमित्रोदय विज्ञा०--विज्ञानेण्यर व्यप्र०--व्यवहारप्रकाण व्यम०--व्यवहारमयूख ण० त्रा०--- णनपथ त्राहाण णा० आ०---णांखायन आरण्यक णा० त्रा०---शांखायन त्राह्मण णा० भा०---णाबर भाष्य णुनी ०--- णुक्रनीतिसार म्क ० पु०--म्कन्द पुराण मं० को०--संस्कार कौस्तुभ सं० नि०--संयुत्तनिकाय सं० र० मा०--संस्कार रत्नमाला स० वि०--सरस्वती विलास स्मृ०---स्मृति स्मृच ०---स्मृति चन्द्रिका ह० च०--हर्प चरित हि० के० गृ०-हिरण्यकेशीय गृहयसूत

## (ख) आध्निक ग्रन्थ

आर्क ० म० इं०--आर्विओलोजिक्ल मर्वे आफ टडिया की रिपोर्ट इ० ऐ०-इडियन ऐटिक्वेरी इसा० त्रि०---इसाइक्लोपीडिया त्रिटानिका इमा० मो० सा०--इमाइक्लोपीडिया आफ गोणल माइगेज एपि० इ०--एपिग्रापिता उटिवा ओं० डे॰ मा॰--अं।रिजिन एण्ड डेबलपमेण्ट आफ मारल आइियाज, बैस्टरमार्क कन वा० हि० ध०--हिरटरी आफ धर्मणास्त्र गौ० हि० को०--गीड, हरिसिह हिन्दू ना एण्ड करनम जा० हि० ला० क०--जाली हिन्दू ला एएट कस्टम टा॰ ए॰--टार एनल एण्ड एटीक्बीटीज आफ राजस्थान ध० को०--धर्मकोश बै॰ हि॰ ला॰ मै॰--बैनर्जी हिन्दू लां आफ मैरिज एण्ड स्वीधन वै० ८०--वैदिव रहेक्स वै० गा० हि० मैं० इ०--वैग्टरमार्क की गार्ट हिस्टरी आफ मैरिज से० रि०-सन्सस रिगोर्ट हि० ल० मै०--हिस्टरी आफ ह्यमन मैरिज, वैस्टरमार्फ कल

# (ग) कानूनी सकेत

अला०—अलाहाबाद की इडियन ला रिपांट्ंग अला० ला० ज०—अलाहाबाद लां जर्नल आ० इ० रि०—आल इडिया रिपांटंर इ० ला० रि०इडियन ला रिपांट्ंग क०, कल०—कलकत्ता इडियन लां रिपांटं क० ला० ज०—कलकत्ता लां जर्नल क० वी० नो०—कलकत्ता वीवाली नोट्ग लां रिपांट्ंग ना० ला० रि०—नागपुर लां रिपांट्ंग प०—पटना की इडियन लां रिपांट्ंग य०—वम्बई लां रिपांटर व० हा० रि०—वम्बई हाईकार्ट रिपांट्ंग म० ए० ए०—म्र इडियन लां रिपांट्ंग

#### प्रथम अध्याय

# हिन्दू विवाह का स्वरूप, प्रयोजन और उद्गम

विवाह और परिवार मानव जाति में आत्मसंरक्षण, वंशवृद्धि और जातीय जीवन के सातत्य को बनाये रखने के प्रधान साधन हैं। मरणधर्मा मनुष्य ने इससे अमरता प्राप्त की है। मनुष्य सदैव जीवित रहने की आकांक्षा रखता है, उसने मृत्यु पर विजय पाने के लिए अतीत काल में अनेक रसायन बनाये, अमृत की खोज की, वैज्ञानिक आज भी ऐसे प्रयत्नों में संलग्न हैं, किन्तु अब तक इसका विवाह और परिवार से अधिक सरल, सुन्दर और उत्तम उपाय नहीं खोजा जा सका। ब्रह्मपुराण में यह ठीक ही कहा गया है—वेबता अमृत द्वारा अमर हुए और ब्राह्मणादि मनुष्य पुत्र द्वारा। व

विवाह द्वारा मनुष्य सन्तान के माध्यम से अपने को फैलाता और अमर बनाता है। इसिलए संस्कृत में बच्चों के लिए संतित, सन्तान, तनय आदि शब्दों का प्रयोग होता है। ये सब शब्द विस्तारवाची तनु धातु से बनते हैं। पुत्र के रूप में पिता का ही पुनर्जन्म होता है क्योंकि पिता के अंग-अंग और हृदय से प्राप्त अंगों से पुत्र का उत्पत्ति होती है। मनुष्य को यदि अनिवार्य मृत्यु का दुःख है तो इस बात का अवश्य सन्तोष है कि विवाह और परिवार द्वारा उसने एक ऐसा हल ढूंढ़ लिया है, जिससे वह अपने वंशजों के रूप में अनन्त काल तक जीवित रहेगा। मानव समाज की सत्ता और संरक्षण विवाह और परिवार पर अवलम्बित है; अतः विवाह को हमारे समाज की केन्द्रीय संस्था माना जाता है। व

## विवाह का अर्थ और लक्षण

विवाह शब्द का तात्पर्य है—विशिष्ट रूप से वहन <sup>४</sup> अर्थात् वधू को विशेषता के साथ (पितृगृह से पितगृह) ले जाना । मिल्रमिश्र के मतानुसार यह विशिष्टता दो

- ब्रह्मपुराण १०४। ६ अमृतेनामरा देवाः पुत्रेण ब्राह्मणादयः । ऋग्वेद में (५।४।१०) पुत्रों द्वारा अमृतत्व प्राण्ति का उल्लेख है—प्रजाभिरग्ने अमृतत्वमध्याम् । मि० तै० सं० १।४।४६।१
- २ निरुक्त ३।४

Secretary (20 Statement), terms of

- <sup>3</sup> एनसाइक्लोपीडिया आफ रिलीजन एण्ड ईथिक्स ४।४२३।
- ४ शब्दकल्पद्रुम, चतुर्थ काण्ड, पृठ ४२७--- 'विवाहः विशिष्टं वहनम् ।' मि० संस्कार-

प्रकार से होती है: (क) संस्कार से, (ख) स्वत्वोत्पादन द्वारा। १ अतः विवाह शब्द का प्रयोग दो अथों में होता है—(१) विवाह संस्कार, (२) इम संस्कार में उत्पन्न होने वाला दाम्पत्य सम्बन्ध । मेघातिथि तथा रघुनन्दन ने विवाह शब्द का अर्थ संस्कार-परक किया है, पहले के मत में विवाह कन्या को पत्नी बनाने के लिए एक निण्चित कम से की जाने वाली अनेक विधियों से सम्पन्न होने वाला पाणिप्रहण संस्कार है, जिसकी अन्निम विधि सप्तिप्र्तिष्म है। १ रघुनन्दन का लक्षण बड़ा सरल तथा वर्तमान समाजणाम्त्रियों द्वारा किये गये लक्षण से बहुत कुछ मिलता है। इनके अनुसार जिस (विधि) में नारी पत्नी बनती है, वह विवाह है। भानव समाज में विवाह संस्कार की हजारों विधियों प्रचलित हैं। हिन्द समाज में वैदिक युग से चली आने वाली जिटल संस्कार पद्धति में किर मलाबार के सम्बन्धम् तक सैंकड़ों विधियों का प्रचलन हैं (देखियें सातवीं अध्याय)। इनमें से समाज द्वारा मानी गयी किसी भी विधि या पद्धति हारा परिवार की स्थापना को विवाह कहा जाता है। अतः जिलन के मतानुसार विवाह सन्तान पैदा करने वाले परिवार को स्थापित करने की समाज द्वारा स्वीकृत पद्धित है। 5

विवाह का दूसरा अर्थ समाज द्वारा स्वीकृत पद्धति द्वारा स्थापित दाम्पत्य सम्बन्ध भी है। इससे पित-पत्नी के कुछ अधिकार और कर्त्तंव्य उत्पन्न हो जाते हैं, अतः मित्रमिश्र (संस्कारप्रकाश पृ० ५८३) ने विवाह के इस रूप को स्वत्योत्पादन कहा है। वेस्टरमार्क ने विवाह के इस अर्थ को ध्यान में रखते हुए इसका यह लक्षण किया है— "यह एक या अधिक पुरुषों का एक या अधिक स्त्रियों के साथ ऐसा सम्बन्ध है, जो रिवाज या कानून द्वारा मान्य होता है और जो इस सम्बन्ध को करने वाले दोनों पक्षों

प्रकाश पृ० ४८३---'तत्र विवाहराब्वो वह प्रापणे इत्यस्माद्धातोर्मावे घट्टि कृते वहनं वाहः, विशिष्टो वाहो विवाह इति व्युत्पत्या निष्पद्यते।

- सं. प्र. वहीं-वैशिष्ट्यं च प्रतिग्रहाद्यष्टिविधोपायान्यतमोपायेन स्वीकृतायां होमादि-सप्तपदनयनान्तकर्मभिः संस्कृतत्वम् । तथा च विवाहपदार्थो द्विवलः सिध्यति स्वत्वोत्पादनं संस्काराधानं चेति ।
- मनु ३।२० पर मेघा०-कः पुनरयं विवाहो नाम? उपायतः प्राप्तायाः कन्याया वारकरणार्थः संस्कारः सेतिकर्त्तव्यांगः सप्तिष्वर्शनपर्यन्तः पाणिप्रहणलक्षणः । यह स्मरण रखना चाहिये कि मेघा० ने विवाह संस्कार की समाप्ति सप्तिष्वर्शन पर बतायी है, किन्तु मनु (६।२२०), यम (सं. प्र. पृ० ५६३ तथा ५६५) सप्तप्तियी पूरी होने पर ही विवाह की आवश्यक विधि का अन्त मानते हैं।
- उद्वाहतत्त्व—तेन भार्यात्वसम्पादकं ग्रहणं विवाहः ।
- प जिलिन-कल्चरल सोश्योलोजी (न्यूयार्क १९४८), पृ० ३३४

को तथा उनकी सन्तान को कुछ अधिकार और कर्त्तंब्य प्रदान करता है। <sup>8</sup> ये अधिकार मुख्यतः यौन और आर्थिक होते हैं तथा सन्तान से सम्बन्ध रखते हैं। समाज विवाह द्वारा पित-पत्नी को न केवल रित का अधिकार देता है, िकन्तु उसके साथ ही पित को पत्नी तथा सन्तान के भरण पोषण के लिए वाध्य करता है। <sup>9</sup> पित के पत्नी तथा सन्तान पर कुछ अधिकार माने जाते हैं। <sup>9</sup> प्रायः विवाह समाज में नवजात प्राणियों के स्थान का निर्धारण करता है। पिता की सम्पत्ति का उत्तराधिकार अधिकांश समाजों में वैध विवाहों में उत्पन्न सन्तान को ही दिया जाता है। विवाह द्वारा रित का अधिकार प्रायः दम्पती तक सीमित कर दिये जाने से इससे समाज में यौन सम्बन्धों का बहुत कुछ नियन्त्रण हो जाता है। इस प्रकार विवाह परिवार की स्थापना के लिए स्त्री-पुरुष का भौतिक, कानूनी और नैतिक सम्बन्ध है। यह संस्था मानव समाज में प्रधान रूप से दो प्रयोजन पूर्ण करती है—नर-नारी सम्बन्ध का नियमन और समाज में सन्तान की स्थिति का निर्धारण।

#### विवाह के विभिन्न पक्ष

विवाह का जीवशास्त्रीय (Biological) प्रयोजन वंश-विस्तार और जाति-संरक्षण है और उसका उद्भव उच्च प्राणियों में सन्तान के दीर्घ काल तक माता-पिता द्वारा संरक्षण की आवश्यकता से हुआ है। <sup>5 २</sup> किन्तु इसके साथ ही विवाह में अनेक तत्त्वों और विविध पक्षों का सम्मिश्रण हुआ है, इनसे वह एक सुन्दर बहुरंगी इन्द्र-धनुष बन गया है। विवाह के इन विविध पक्षों में वैयक्तिक, सामाजिक, धार्मिक, आर्थिक, कानूनी और सांस्कृतिक पहलू उल्लेखनीय एवं महत्त्वपूर्ण हैं और विवाह का स्वरूप समझने के लिए आवश्यक हैं।

वैयक्तिक (Individual) दृष्टि से विवाह पति-पत्नी की पूर्णता, विकास और सुख के लिए महत्त्वपूर्ण माना जाता है। मनुष्य सामाजिक प्राणी है, एकाकी जीवन उसकी प्रकृति के प्रतिकूल है, उसे जीवन याता चलाने के लिए एक साथी की आवश्यकता अनुभव होती है, इसके विना वह अपना जीवन नीरस समझता है। बृहदा-रण्यक उपनिषद् (१।४।२-३) में कहा गया है कि आरम्भ में केवल पुरुषाकार आत्मा

- <sup>६</sup> वैस्टरमार्क-ए शार्ट हिस्टरी आफ मैरिज (लंडन १६२६), पृ० १
- <sup>९</sup>° हरिदत्त-हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० १२१-२
- <sup>9 4</sup> हिन्दू समाज में पित के पत्नी और सन्तान पर अधिकारों के लिए दे**० हिन्दू परिवार** मीमांसा , पृ० १००-१३०, पृ० १८३ अनु०
- <sup>१२</sup> वैस्टरमार्क—एशार्ट हिस्टरी आफ मैरिज पृ० २-७, हरिवत्त--हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० १०-१२

था, उसने भली-भाँति अवलोकन कर आत्मा से भिन्न दूसरे पदार्थ नही देखं। उसने रमण नहीं किया, अतः कोई व्यक्ति एकाकी रमण नहीं करता। उसने दूसरे (साथी) की चाह की, उसने उसी आत्मा को दो भागों मे विभक्त किया, वे पिन-पत्नी बने १३ । वस्तुतः स्त्री-पुरुष पृथक् रूप से संसार का आंधी-पानी मेलने में अपने को अमहाय पाते है, किन्तु मिलकर सांसारिक कष्टों को अधिक प्रसन्नता के साथ सह मकते हैं और जीवनयाता सुखपूर्वक पूरी कर सकते हैं। रामायण मे पित-पत्नी को एक ही रण के दो पिहुये कहा गया है, जिस प्रकार बिना तार के बीणा नहीं होती, चन्न में रहित रण नहीं होता, उसी प्रकार पितृतीन स्त्री का जीवन मुखमय नहीं होता, कि में रहित रण नहीं लोता, उसी प्रकार पितृतीन स्त्री का जीवन मुखमय नहीं हो गकता। १ म नर-नारी की अनेक आकांक्षाएँ और अभिलापाएँ विवाह द्वारा सन्तान में पूरी होती है। उन्हें यह सन्ताव होता है कि जनके न रहने पर भी सन्तान उनके नाम और कुल की परम्परा को अक्षुण्ण रखेगी, वे जिन कामों को नहीं कर सके, उन्हें सम्पन्न करेगी, उनकी सम्पन्ति की उत्तराधिकारिणी वनेगी, वृद्धावस्था में अवलम्ब देगी। हिन्तू समाज में वैदिक युग ने यह विश्वास प्रचलित है कि पत्नी मनुष्य का आधा अंग है, मनुष्य तब तक अधूरा रहना है जब तक वह पत्नी प्राप्त करके सन्तान नहीं उत्पन्न कर लेता है। १ प्रव्य प्रव्र विशा और शिव ग्राप्त करके सन्तान नहीं उत्पन्न कर लेता है। १ प्रुष्प प्रव्य विशा और शिव ग्राप्त करके सन्तान नहीं उत्पन्न कर लेता है। १ प्रव्य प्रव्य विशा और शिव ग्राप्त करके सन्तान नहीं उत्पन्न कर लेता है। १ प्रव्य प्रव्य विशा और शिव ग्राप्त करके सन्तान नहीं उत्पन्न कर लेता है। १ प्रव्य प्रव्य विशा अपूर्ण है।

विवाह एक धार्मिक सम्बन्ध भी है। हिन्दू समाज में वैदिक युग मे ऐसा समझा जाता है। आठ प्रकार के ब्राह्मादि हिन्दू विवाहों में से पहले चार प्रकार के ध्रम्य विवाहों को ही धर्मानुकूल होने से उत्तम माना गया है। आगे यह बताया जायगा कि हिन्दू समाज में किन कारणों से विवाह एक धार्मिक सम्बन्ध है। विवाह का धार्मिक रूप हिन्दू गमाज में ही नहीं किन्तु अन्य अनेक समाजों और धर्मों में पाया जाता है। उदाहरणार्थ, प्राचीन यूनान और रोम में यही स्थिति थी। म्यूरहैड के शब्दों में हिन्दुओं और यूनानियों के समान आरम्भिक रोमन लोगों में विवाह एक धार्मिक कर्त्तव्य था, अपने पूर्वजों के तथा अपन प्रति यह एक ऋण था। इनका यह विश्वास था कि परलोक में मृतपूर्वजों का मुखी रहना इस बात पर अवलम्बित है कि उनका मृतक-संस्कार यथाविधि हो तथा उनकी आत्मा की शान्ति के लिए उन्हें अपने वंशजों की प्रार्थनाएँ, भोज तथा भेंटें वार-वार यथाममय

93 बाइबल में (जिनीसस २।१८, २०, २२-३) में यह वर्णन है कि भगवान् ने कहा कि यह अच्छा नहीं है कि मनुष्य अकेला रहे, मैं उसके लिए एक साथी बनाऊँगा। उसने आदम को गहरी नींद में सुलाकर उसकी पसली की हड़ी से हब्बा को बनाया। 98 वा. रा. २।३६।२६

नातन्त्री वाद्यते वीणा नाचको विद्यते रथः । नापतिः सुखमेधेत या स्यादिप शतात्मजा ॥

<sup>१५</sup> शतपथ ब्राह्मण ५।२।१।१०

मिलती रहें। अत: उनका सर्वोपरि कर्त्तव्य यह था कि वे अपनी पारिवारिक पूजा के सातत्य को बनाये रखें। <sup>९६</sup>

यहूदियों की एक धर्मसंहिता भूलह आन आरूख के अनुसार विवाह से बचने वाला हत्यारे जैसा अपराधी समझा जाता था, क्योंकि वह "बढ़ों और फलो-फूलो" के ईग्वरीय आदेश का भंग करता था। २० वर्ष से अधिक आय के अविवाहित व्यक्ति को शादी के लिए बाध्य किया जा सकता था। १७ इस्लाम में विवाह एक दीवानी संविद (Civil contracts) होते हुए भी अनिवार्य धार्मिक कर्त्तव्य है। एक हदीस के अनुसार व्यक्ति गादी कर लेने पर अपना आधा धर्म पूरा कर लेता है। हजरत मुहम्मद ने एक बार एक पृष्ठष से उसकी शादी के बारे में पूछा। नकारात्मक उत्तर मिलने पर उन्होंने दूसरा प्रश्न यह किया कि क्या तुम स्वस्थ हो। उसका स्वीकारात्मक उत्तर मिलने पर पैगम्बर ने कहा कि तब तुम अवश्यमेव शौतान के भाई हो, क्योंकि तुम में जो अविवाहित हैं वे सबसे आधंक दुष्ट हैं। शैतान के पास सच्चरित्र स्त्री-पुरुषों को दूषित करने के लिए अविवाहित रहने से अधिक प्रभावशाली कोई दूसरा अस्त्र नहीं। <sup>१ फ</sup> विवाह का धार्मिक रूप इसके कानूनी रूप से अधिक अच्छा और उदात्त समझा जाता है, क्योंकि पिछले प्रकार में विवाह लौकिक सम्बन्ध होता है, किन्तु पहले प्रकार का सम्बन्ध देवताओं की साक्षी में अधिक गम्भीर और पवित्र विधि से होने वाला स्थायी आध्या-त्मिक सम्बन्ध होता है। हिन्दू समाज में विवाह प्रधान रूप से इसी प्रकार का एक धार्मिक सम्बन्ध माना जाता है ।

विवाह का एक सामाजिक पक्ष भी है। किसी भी समाज में विवाह में अपना साथी वरण करने की खुली छूट नहीं होती। वंशपरम्परा से सम्बद्ध तथा विशिष्ट श्रीणयों के व्यक्तियों को परस्पर विवाह नहीं करने दिया जाता। अगम्य-गमन (Incest), बहिंचिवाह (Exogamy), अन्तर्विवाह (Endogamy) के नियमों का पालन लगभग प्रत्येक समाज में आवश्यक है। इन वन्धनों के अतिरिक्त प्रत्येक समाज विवाह द्वारा मनुष्य की उद्दाम यौन भावना पर भी अंकुश लगाता है। विवाह एक आर्थिक बन्धन भी है। प्रसूति में तथा उसके कुछ समय बाद तक अत्यन्त निर्वेल तथा कार्य करने में असमर्थ होने के कारण पत्नी को पित के अवलम्ब की आवश्यकता होती है, इस कारण दोनों में श्रम-विभाग होता है। पित को पत्नी के तथा सन्तान के भरण-पोषण का दायिन्व लेना पड़ता है। महाभारत के शब्दों में पत्नी का पालन करने के कारण वह

<sup>&</sup>lt;sup>१६</sup> म्यूरहैड—हिस्टारिकल इंट्रोडक्शन टू दी प्राइवेट लॉ आफ रोम, पृ० २३-४

१७ वेस्टरमार्क-शा० हि० मै० पु० ४०

<sup>&</sup>lt;sup>१६</sup> लेन-अरेबियन सोसायटी इन वी मिडल एजेस (लंडन १८५३), पु० २२१

पति और भरण करने के कारण भक्तां कहलाता है। १६ पति द्वारा उपार्जिन धन पर उसके वैध पुत्रों का ही अधिकार माना जाता है।

विवाह का एक कानूनी पक्ष भी है। परिणय सहवास माल नहीं है। किसी भी समाज में किसी नर-नारी को उस समय तक संयुक्त हप में रहते तथा मन्नान उत्पन्न करने का अधिकार नहीं दिया जाता, जब तक कि इसके लिए समाज की स्वीकृति न हो और यह स्वीकृति कानूनी तथा कर्मकाण्डात्मक विधियों के पूरा करने में तथा विवाह से उत्पन्न सन्तान तथा इसके दायित्वों को स्वीकार करने में प्राप्त होती है। २० कानून का अभिप्राय यहीं व्यवस्थापिका परिषद् द्वारा पास किये कानून नहीं, किन्तु कानून जैसी बाध्यता रखने वाली सामाजिक रुद्धियों और परम्पराएँ है, जिनके अनुमार पति-पत्नी के दाम्पत्य, आर्थिक, यौन तथा अन्य सभी प्रकार के सम्बन्धों का नियन्त्रण होता है। अनेक आधुनिक समाजों में विवाह वर-वधू की सहमित से होने वाला विण्द्ध कानूनी समझौता (Legal contract) माना जाता है। किन्तु यह इस दृष्टि में अन्य सब प्रकार के समझौतों या संविदों (Contracts) से भिन्न है कि अन्य गंतिटों की शर्ते उसे करने वाले अपनी इच्छा से तय करते हैं, किन्तु विवाह के कर्नव्य और दायित्व वर-वधू की इच्छा पर अवलम्बत नहीं होते, वे सामाजिक परम्परा अथवा कानून हारा निर्धारित होते हैं।

सांस्कृतिक दृष्टि से विवाह किसी समाज की परम्पराओं के संरक्षण और व्यक्तित्व के निर्माण का महत्त्वपूर्ण कार्य करता है। विवाह द्वारा बनने वाले परिवार में बच्चा अपने समाज के आचार-व्यवहार, रीति-नीति, धार्मिक एवं नैनिक विश्वासों और आदर्शों से परिचित होता है, उन्हें सीखना है और अपने को उन आदर्शों के अनुरूप सांचे में ढालता है। इस प्रकार नयी पीढ़ी पुरानी पीढ़ी से अपने सांस्कृतिक दाय को प्रहुण करती है और उसके सातत्य को बनाये रखती है।

उपर्युक्त प्रधान पक्षों के अतिरिक्त विवाह के नैतिक, मनावैज्ञानिक, भौतिक, यौन आदि अनेक पहलू हैं। इस पुस्तक में विवाह के सामाजिक पक्ष का ही संक्षिप्त निरू-पण किया जायगा। अन्य समाजों की भाँति, हिन्दू समाज ने विवाह के सम्बन्ध में अनेक नियम बनाये हैं। यहाँ मुख्य रूप से इन्हीं का वर्णन किया जायगा।

विवाह विषयक नियम—हिन्दू समाज में प्रचलित विवाह सम्बन्धी नियमों की संख्या बहुत अधिक है। समाजशास्त्र की वर्तमान पद्धति के अनुसार इन्हें निम्नलिखित मुख्य वर्गों में बाँटा जा सकता है——

(१) वर-वधू के चुनाव के नियम--विवाह करने से पहले वर के लिए

<sup>&</sup>lt;sup>९६</sup> महाभा० १।१०४।३१ भार्याया भरणाव् भर्ता पालनाच्च पतिः स्मृतः ।

<sup>&</sup>lt;sup>२०</sup> इंसा. ब्रिटा., खं. १४, पु० ३६०

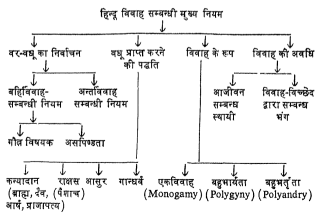
वधू के निर्वाचन में बहिविवाह (Exogamy) और अन्तविवाह (Endogamy) के नियमों का घ्यान रखना पड़ता है। हिन्दू विवाह में शास्त्रीय व्यवस्था के अनुसार वधू का गोल वर के गोल से भिन्न होना चाहिए और वर-वधू वर्जित पीढियों के भीतर नहीं होने चाहिए। वर के गोल से बाहर तथा वर्जित पीढियों से बाहर विवाह करने के ये नियम बिहिविवाह अथवा बिहिविवाही नियम (Exogamous rules) कहलाते हैं। इसी प्रकार वर-वधू के चुनाव में इस बात का भी घ्यान रखा जाता है कि वह वर के वर्ण या जाति की ही होनी चाहिए, विवाह अपने वर्ण या जाति के विधिष्ट सामाजिक वर्ण के भीतर ही होना चाहिए, यह अन्तिविवाह अथवा अन्तिविवाही नियम (Endogamous rules) कहलाते हैं। ऊपर से देखने में इन दोनों नियमों में विरोधाभास प्रतीत होता है, किन्तु अगले अध्याय में यह बताया जायगा कि ऐसा नहीं है। एक बड़ा विधिष्ट सामाजिक वर्ण अनेक छोटे बिहिविवाही वर्णों में बँटा होता है, इन वर्णों का प्रत्येक व्यक्ति अपने वर्ण से बाहर विवाह करता हुआ भी अपने सामाजिक वर्ण के भीतर ही विवाह करता है। उदाहरणार्थ, बाह्मण वर्ण के व्यक्ति विसष्ट, विश्वसामत, अगस्त्य, भरद्धाज आदि अनेक गोलों में विभक्त हैं (दे० दूसरा अध्याय)। विधिष्ट गोल वालों का विवाह यद्यिष्ट इस गोल से बाहर के व्यक्तियों के साथ होगा, किन्तु वे व्यक्ति बाह्मण वर्ण के ही होंगे।

- (२) पत्नी प्राप्ति के नियम—दूसरे प्रकार के वैवाहिक नियम विवाह सम्पन्न करने अथवा दूसरे शब्दों में वधू प्राप्त करने (वार-परिष्रह) की पद्धतियों से सम्बन्ध रखते हैं। वर्तमान समाजशास्त्री इनके तीन भेद मानते हैं—(१) बलपूर्वक हरण (Capture), जब वधू को जबदंस्ती हर कर लाया जाय। (२) क्रय (Purchase), कन्या के पिता को मूल्य देकर वधू को खरीदा जाय। यह खरीदना मूल्य देकर भी हो सकता है और वर वधू के घर पर सेवा करके भी वधू को उपाजित कर सकता है। (३) तीसरा प्रकार वधू की सहमति (Consent) से विवाह का सम्पन्न होना है। प्राचीन हिन्दू धर्मशास्त्रों में उपर्युक्त तीनों भेदों को क्रमशः राक्षस, आसुर और गान्धर्व के नाम से उल्लेख किया गया है। इनके अतिरिक्त पत्नी प्राप्त करने की पाँच अन्य विधियाँ बाह्म, देव, आषे, प्राजापत्य, तथा पैशाच इस प्रकार कुल आठ विधियाँ बतायी गयी हैं।
- (३) विवाह के विभिन्न रूप—तीसरे प्रकार के नियम विवाह के विभिन्न रूपों से सम्बन्ध रखते हैं। ये रूप मुख्यतः तीन प्रकार के हैं—(क) एक-विवाह (Monogamy)—इसमें एक पुष्प का सम्बन्ध एक स्त्री के साथ होता है। (ख) बहु-भार्यता (Polygamy)—यह एक पुष्प के साथ अनेक स्त्रियों का सम्बन्ध या विवाह होता है। (ग) बहुमतृंता—इसमें एक ही स्त्री के अनेक पित होते हैं। ये सब रूप पित या पत्नी की संख्या पर आधारित हैं। एक-विवाह (Monogamy) के अतिरिक्त शेष दोनों रूपों में पत्नी या पित संख्या में अनेक होते है, इनका सामान्य नाम बहु-विवाह

(Polygamy) है। हिन्दू समाज में प्राचीन और अर्वाचीन काल में बहुभर्नृता की प्रथा के बहु कम उदाहरण मिलते हैं, अतः हिन्दी में बहुविवाह (Polygamy) शब्द का प्रयोग प्रायः बहुभार्यता (Polygamy) के लिये होता है, पर वैज्ञानिक दृष्टि से बहुभर्तृता या बहुभार्यता का ही प्रयोग वांछनीय है।

(४) चीथे प्रकार के नियम वैवाहिक सम्बन्ध की अविध से सम्बन्ध रखते हैं। यह अविध कुछ समाजों में दोनों पक्षों के लिये मृत्युपर्यन्त बनी रहती है, अतः विवाह सम्बन्ध अविच्छेच समझा जाता है। मई १६५५ तक शास्त्रीय हिन्दू विवाह इसी प्रकार का था। सभ्यता की निम्नतम अवस्था में रहने वाली अनेक जातियों में यह सार्वभीम प्रथा है, रोमन कैथोलिक चर्च विवाह को अविच्छेच मानता है। इसके विपरीत कुछ समाजों में विवाह अल्पकालिक सम्बन्ध होता है, उनमें प्रायः तलाक द्वारा पित-पत्नी का सम्बन्ध कुछ दशा में टूट जाता है, जैसे उत्तरी अमरीका के रैंड इंडियनों में। जिन समाजों में विवाह-विच्छेद की व्यवस्था है, वहाँ इसे मर्यादित करने के लिए अनेक नियम बनाये जाते हैं। कुछ विशेष कारण उपस्थित होने पर पित पत्नी को, पत्नी पित को तलाक दे सकती है, दोनों की पारस्परिक सहमित से भी विवाह-विच्छेद हो सकता है, यूरोप के अनेक देशों में तथा भारत के १९५४ के विशेष विवाह कानून में ऐसी व्यवस्था है। इसके अतिरिक्त समाज पित-पत्नी के पारस्परिक सम्बन्धों तथा माता-पिता और सन्तान के सम्बन्धों के विषय में भी अनेक नियम निधारित करता है।

उपर्युक्त चार प्रकार के वैवाहिक नियम निम्न तालिका में प्रदर्शित किये गये हैं, इसमें विवाह सम्पादन की विधि में स्पष्टता की दृष्टि से केवल चार भेदों का ही उल्लेख



किया गया है, क्योंकि ब्राह्म, दैव, आर्ष और प्राजापत्य के प्रकारों का प्रधान तत्त्व कन्यादान है, पैशाच और राक्षस का ही विशिष्ट रूप है। इन सब की आगे विवेचना की जायगी। अत: यद्यपि पश्चिम के समाज-शास्त्रियों ने विवाह सम्पादन अथवा वधू प्राप्ति की तीन मुख्य विधियां ही बतायी हैं, किन्तु हिन्दू समाज की दृष्टि से उसकी चार विधियां मानी जानी चाहिए।

तूसरे अध्याय से इनका यथाकम वर्णन किया जायगा, यहाँ पहले हिन्दू विवाह का यथार्थ रूप समझने के लिए उसके उद्देश्य और उद्गम पर विचार किया जायगा।

# विवाह के प्रयोजन

हिन्दू धर्मणास्त्रों के अनुसार विवाह के तीन मुख्य प्रयोजन—धर्म का पालन, सन्नान की प्राप्ति और रित हैं। आपस्तम्ब धर्मसूत (२।११।२) ने केवल पहले दो प्रयोजनों का उल्लेख किया है और कहा है कि इनके पूरे हो जाने पर दूसरा विवाह नहीं करना चाहिए। केवल कामसुख की प्राप्त के लिए विवाह जघन्य समझा जाता था। आपस्तम्ब (१०।१०।२६।१९) उपर्युक्त दो प्रयोजनों की पूर्ति हो जाने के बाद विवाह करने वाले व्यक्ति के लिए छह मास तक गधे की खाल ओढ़ कर भिक्षा माँगने के कठोर दण्ड की व्यवस्था करता है। मनु (६।२५) के कथनानुसार ये सब बातें पत्नी पर निर्भर होती हैं—पुत्र की प्राप्ति, धर्मकार्य, सेवा, णुश्रूषा, उत्तम रित तथा पुतों द्वारा अपनी तथा पितरों की स्वर्ग प्राप्ति है। याज्ञवल्क्य (१।७६) के मतानुसार विवाह के निम्नलिखत प्रयोजन हैं: (१) पुत्रपौतादि द्वारा वंग का विस्तार, (२) अग्निहोत्नादि यज्ञों द्वारा स्वर्ग की प्राप्ति । विज्ञानेग्वर ने धर्म की तथा पुत्रों की प्राप्ति के दो प्रयोजनों पर बल देंत हुए रितफल का लौकिक लाभ के रूप में वर्णन किया है।

# (१) धर्म का पालन

(क) पत्नी का सहयोग—हिन्दू विवाह का पहला उद्देश्य आपस्तम्ब धर्मसूल के अनुसार धर्म का पालन है। यह तीन प्रकार से होता है, सब धर्म कार्यों में पत्नी के सह-योग द्वारा, गृहस्थ धर्म के पालन से तथा पितृ-ऋण को उतारने से। मारतीय विचारधारा के अनुसार वैदिक युग में धर्म कार्ये के लिए पत्नी को हिन्दू समाज में आवश्यक समझा जाता था, उस समय यज्ञ करना प्रत्येक व्यक्ति का कर्तव्य था और ये यज्ञ पत्नी के बिना नहीं हो सकते थे। तैत्तिरीय बाह्मण (२।२।२।६,२।३।३।१) के मत में अपत्नीक व्यक्ति को यज्ञ करने का अधिकार नहीं है। जैमिनि ने मीमांसादर्शन में यह मत स्थापित किया है कि सब यभकार्य पित-पत्नी को संयुक्त रूप से करने चाहिए (६।१।१७)। पाणिनि के (४।१।१३) अनुसार पत्नी का अर्थ ही यज्ञ कमें में सहयोग देने वाली स्त्री है। (पत्युनों-यज्ञसंयोगे)। श्रीराम का अश्वमेध यज्ञ सीता के अभाव में सम्पन्न नहीं हो सकता था, अतः उन्हें सीता कीं सुनहली प्रतिमा बनाकर इसे पूरा करना पड़ा (वाल्मीकि ७।६९।२५) अनेक शास्त्रकार यज्ञकार्य अक्षुण्ण रखने की दृष्टि से ही पहली परनी की मृत्यु होने पर तुरन्त दूसरी स्त्री को ग्रहण करने का आवेश देते हैं।२१

संस्कृत काव्यों में पत्नी के साथ धर्माचरण के कार्य करने पर बहुत बल दिया गया है। वाल्मीकि रामायण (२१७३।२६) में जनक ने सीता को राम की "सहधर्मचरी" वत-लाया है। कालिदास ने अभिज्ञानशाकुन्तल में शार्क्करव द्वारा शकुन्तला के लिए राजा को कहलाया है कि आप इसे सहधर्मचरण के लिए स्वीकार कीजिये। अन्यव शकुन्तला को धर्मपत्नी (अभि० शा० ६।२४) और पार्वती को सहधर्मचारिणी (कुमार संभव ६।२६ मि० ६।५५) कहा गया है। शिव के विवाह का प्रयोजन पत्नी के साथ धर्म का पालन बताया गया है (कु० सं० ६।५६), पार्वती को पति के साथ धर्मचर्या करने का आदेश विया गया है (७।६३)। मध्यकाल में यद्यपि श्रीतयज्ञों की परिपाटी लुप्त हा गयी थी, किन्तु फिर भी पत्नी धर्म कार्य के लिए आवश्यक मानी जाती रही।

वर्तमान काल में हिन्दू समाज के दैनिक जीवन पर संभवतः सबसे अधिक प्रभाव डाजने वाले पुराणों में वारम्बार इस बात का उल्लेख है कि पत्नी के बिना धर्म कार्य नहीं किये जा सकते, उसके अभाव में सब प्रकार के धर्म कार्य और तीर्थयात्राएँ निर्थंक होती हैं। पव्मपुराण ने मुकला के उपाख्यान द्वारा इस तथ्य का बड़े मनोरंजक ढंग से निरूपण किया है। कुकल बड़ा धर्मात्मा था, पुण्योपाजन के लिए वह अपनी पत्नी मुकला को घर छोड़ कर तीर्थयात्रा पर चला गया। तीन वर्य तक विविध तीर्थों का वर्षान करके घर लीटते हुए सोचने लगा कि मेरा संसार में जन्म लेना सफल हो गया, मेरे सब पितर स्वर्ग में चले गये होंगे। किन्तु इसी समय उसके पितरों को पाश में बाँधे हुए धर्मराज उसके सामने प्रकट हुए और उन्होंने कहा—

"जो धार्मिक आचार और उत्तम ब्रत का पालन करने वाली, श्रेव्ठ गुणों से विभू-षित, पुण्य में अनुराग रखने वाली, पतिव्रता पत्नी को अकेली छोड़कर धर्म करने के लिए बाहर जाता है, उसका किया हुआ सारा धर्म व्यर्थ हो जाता है, इसमें तिनक भी सन्देह नहीं है। गुणवती, पुण्यवती और महासती नारी जिसकी पत्नी हो, उसके घर में देवता निवास करते हैं। गंगा आदि पिवल निदयाँ, सागर, यज्ञ, गौ, ऋषि तथा सम्पूर्ण तीर्थं उस घर में विद्यमान रहते हैं। पुण्यमयी पत्नी के सहयोग से गृहस्थ धर्म का पालन अच्छे ढंग से होता है। इस भूमण्डल में गृहस्थ धर्म से बढ़कर कोई दूसरा धर्म नहीं है। जिसके घर में साध्वी स्त्री होती है उसके घर में मन्द्र, अनिहोत, सम्पूर्ण देवता, सनातन धर्म, दान एवं सब आचार विद्यमान रहते हैं। साध्वी पत्नी के समान कोई तीर्थं नहीं, पत्नी के समान

<sup>२९</sup> याज्ञ० १।८६ वाहयित्वाग्निहोत्रेण स्त्रियं वृत्तवतीं पतिः । आहरेद्विधिवद्दारानग्नीश्चैवाविलम्बयन् ।। कोई सुख नहीं है तथा संसार सागर पार करने के लिए और कल्याण साधन के लिए पत्नी के समान कोई पुण्य नहीं है। ......अपनी पत्नी को साथ लिये बिना तुमने तीथों में जो श्राद्ध और दान किया है उसी दोप से तुम्हारे पूर्वज बाँधे गये हैं। पत्नी ही गाईस्थ्य धर्म की स्वामिनी है, उसके बिना तुमने शुभ कर्मों का अनुष्ठान किया, यह स्पष्ट ही तुम्हारी चोरी है। जब पत्नी अपने हाथ से अन्न तैयार करके देती है, तो वह अमृत के समान मधुर होता है, उसी अन्न को पितर प्रसन्न होकर भोग करते हैं तथा उन्हीं से उन्हें विशेष सन्तोष और तृप्ति होती है। अतः पत्नी के बिना किया गया धर्म निष्फल होता है। २२ इसके बाद धर्मराज कृकल को अपने घर लीटकर मुकला के साथ धर्म-कर्म करने का उपदेश देते हैं और वैसा करने पर उसकी तीर्थयाता सफल होती है।

मार्फण्डेय पुराण (२१।६०-७३) में विवर्ग (धर्म, अर्थ, काम) की प्राप्ति के लिए पत्नी पित की सहायक बतायी गयी है—"भायों में विवर्ग प्रतिष्ठित है, उसके बिना पुरुषों द्वारा देवताओं, पितरों तथा अतिथियों की पूजा नहीं की जा सकती। स्वी भी पित के बिना धर्म, काम, अर्थ और सन्तान नहीं प्राप्त कर सकती। अतः विवर्ग की प्राप्ति पत्नि पत्नी दोनों पर अवलम्बित है।" उत्तम मन्वन्तर की कथा (अ० ६६) में भी इसी बात पर वल दिया गया है। इसमें एक ब्राह्मण ने राजा से अर्पनी अपहृत पत्नी का जल्दी पता लगाने की प्रार्थना करते हुए कहा है कि उसके न होने से नित्यकर्मों के न होने के कारण धर्म की हानि हो रहीं है और इससे मेरा पतन हो रहा है। ऋषि ने अपनी पत्नी का त्याग करने वाले राजा उत्तम की भर्त्सना करते हुए कहा है—मनुष्य १५ दिन तक धर्म कर्म न करने से अस्पृथ्य हो जाता है, फिर आपने उसे एक वर्ष से छोड़ रखा है, आपके विषय में क्या कहा जाय ? ब्रह्मपुराण (अध्याय १६१) में कहा गया है कि ब्रह्मा ने अपने सरीर को यज्ञ की सिद्धि के लिए दो भागों में बाँटा, पूर्वाई को पत्नी बनाया, क्योंकि श्रुति के बचन के अनुसार यज्ञ पत्नी के बिना नहीं हों सकता।

(ख) गृहस्थाश्रम का पालन—हिन्दू समाज में धार्मिक दृष्टि से गृहस्थ धर्में के पालन के लिए विवाह आवण्यक माना जाता है। ऋग्वेद और अथर्ववेद में गृहस्थाश्रम का विधान है। मनृ (३-२) और याज्ञवल्क्य (१।५२) स्पष्ट रूप से इसका विधान करते हैं। यद्यपि आश्रमों की संख्या के सम्बन्ध में धर्मणास्त्रों में पर्याप्त मतभेद हैं। २३ किन्तु

<sup>&</sup>lt;sup>२२</sup> पद्मपुराण २ भूमिखण्ड, अध्याय ५६, श्लोक ५-३३

इस सम्बन्ध में समुच्चय, विकल्प और बाध नामक तीन पक्ष हैं। समुच्चयवादी पक्ष के अनुसार प्रत्येक मनुष्य को यथाक्रम ब्रह्मचर्य, गृहस्थ, वानप्रस्थ और संन्यास के चारों आश्रमों का पालन करना चाहिए। मनु इस मत का प्रवल पोषक है (४-१,६-१,१३-३७,६०-६८ मि० जाबालोपनिषद्— "ब्रह्मचर्य समाप्य गृही भवेत् गृही भूत्वा वनी भवेत्, वनी भूत्वा प्रव्रजेत्")। दूसरा पक्ष

गृहस्थाश्रम की प्रशंसा में सब एकमत है। गौतम ने इस आश्रम को अन्य सब आश्रमों का मूल या आधार कहा है। विलष्ट (६।१६) के मत में गृहस्थाश्रम माना के समान है। मन् (३।७७-६०) ने इसकी महत्ता को विस्तार से स्पष्ट करते हुए वायु से इमकी उपमा दी है, जिस प्रकार वायु के सहारे सब प्राणी जीते हैं, वैसे ही सब आश्रम गृहस्थाश्रम से जीवन धारण करते हैं। जैसे सब नदी-नद समुद्र में जाकर स्थित होने है, वैसे ही सीनों आश्रमों वाले गृहस्थ की सहायता से निवास करते हैं (विसष्ट ६।१५, महाभा० १२।२६६। २६)। तीनों आश्रमों का भरण करने के कारण गृहस्थ ही श्रेष्ठ आश्रम है (मन् ६।६८)। अतएव मनु ने अक्षय स्वर्ग और मुख की इच्छा रखने वाले के लिए इसका पालन आवण्यक बताया है।

महाभारत में गृहस्थाश्रम की महिमा का बहुत वर्णन किया गया है। नकुल ने युधिष्टिर से कहा है कि यदि गृहस्थाश्रम को एक पलड़े में तथा अन्य नीन आश्रमों का दूमरे पलड़े में रखकर तोला जाय तो यह उन तीनों के बराबर होता है (१२।१२।१२) गृहम्था-श्रम अन्य आश्रमों के लिए माता के नुस्य है (१२।२६६।६), अन्य मब आश्रम उनमें अवस्थित हैं (१२।२६४।३६)। गृहस्थ धर्म का पालन करने वाला व्यक्ति ब्रह्मलंक से कभी च्युत नही होता (उद्योग पर्व ४०।२४, मि० वसिष्ठ ७।१३,१०।३१, बौद्यायन धर्मसूत २।२।१)।

महाभारत में केवल गृहस्थाश्रम की ही प्रशंसा नही है, किन्तु उसकी उपेक्षा कर

विकल्प का है । इसके अनुसार सब आश्रमों का पालन आवश्यक नहीं है । यह ऐन्छिक है; ब्रह्मचर्य, गृहस्य, वानप्रस्थ तीनों से संन्यास लिया जा सकता है । वैराग्य होने पर प्रकथ्या लेनी चाहिए । (जाबालोपिनवव् ४---"यबहरेव विर्णेत्तवहरेव प्रकलेत्") । यह मत विस्छ (७-३), लघुविष्णु (३।१), याज्ञ (३।६६), आप. ध. सु. (२।६१२१।७-८, २।६१२२।७-८) को भी मान्य है । तीसरा पक्ष बाध का है, इसमें केवल गृहस्य आश्रम ही स्वीकार किया जाता है, वानप्रस्थ और संन्यास को नहीं माना जाता । बौधायन ने (२।६१२६।४२-४३) लिखा है कि कुछ आचार्य केवल एक ही (गृहस्य) आश्रम मानते हैं क्योंकि अन्य आश्रमों में सन्तानोत्पावन का कार्य नहीं हो सकता । श्रुति ने प्रजा द्वारा अमृतत्व प्राप्त करने का (ऋ० ४।४।१०, तै० सं० १।४।४६।१) तया तीन ऋणों (तै. सं. ६)३।१०।४) का वर्णन किया है (ऐकाश्रम्य त्वाचार्या अप्रजनत्ववितरेषाम् । प्रजामिरन्ने अमृतत्वमस्याम्, जायमानो वै ब्राह्मणस्त्रिर्म्यं जायते ब्रह्मचर्यण ऋषिम्यो यज्ञेन वेवेभ्यः प्रजया पितृभ्य इति ) । गौतम ने भी (३।१,३४) इसी प्रकार का विचार रखा है—(ऐकाश्रम्यं त्वाचार्य प्रत्यक्षविधानाव् गार्हस्थस्य) । यहाँ प्रत्यक्षविधान का तात्पर्य श्रुति के ऐसे वचनों से है जिनमें आमरण यज्ञ

संन्यास ग्रहण करने वालों की निन्दा है। मोक्ष के लिए कर्मों का त्याग कर क्षत्रिय का संन्यासी बनना भीम के कथनानुसार धर्म का उल्लंघन करना है (१२।१०।१८) । जैसे जंगल में रहने वाले मूग, सूअर और पक्षी स्वर्ग के अधिकारी नहीं होते,वैसे ही क्षत्रिय गृहस्थ के कर्मी का परिन्याग कर स्वर्गगामी नहीं हो सकते। यदि संन्यास के धर्म से हो सिद्धि होती हो तो पहाड और पेड जल्दी सिद्धि पा जाते, क्योंकि ये सदैव संन्यासी की भाँति परि-वारहीन और सदा ब्रह्मचारी देखें जाते हैं (१२।१०।२३-२४)। शान्तिपर्व के ११ वें अध्याय में गृहस्थाश्रम का परित्याग करने वाले तपस्वियों की गर्हा करते हुए कहा गया है कि यह आश्रम पुण्यमय और महान् है (१२।११।१५), जो मनुष्य कर्म की निन्दा करते हुए कुमार्ग गमन अर्थात् सन्यास धर्म ग्रहण करते है वे मूढ़, अर्थहीन और पापी है। \* \* \* \* गुहम्बधर्म का पालन बढ़ा दृष्कर और श्रेष्ट तप है (१२।११।२०) । नकुल के कथना-नुसार घर छोड़ने वाला नही, किन्तु गृहस्य बड़ा त्यागी है (१२।१२।१४)। राजा जनक के संन्यासी होने पर उनकी मनस्विनी भार्या ने पति की कापाली वृत्ति की निन्दा करते हुए कहा था-जब आप धर्मपत्नी को त्याग कर जीवनधारण की इच्छा रखते है, तब आप पापी है, आपका इस लोक तथा परलोक मे मंगल नहीं होगा। दान लेने के लिए लोग सिर मुडा कर और गेरुआ वस्त्र पहन कर संन्यासी होते है (महा० १२।१८।१४, ३२)। मोक्ष के लिए अग्निहोब्रादि यज्ञों का अनुष्ठान करने वालों से अधिक धर्मात्मा कौन है ? भीष्म न गहस्थाश्रम की मोक्षप्रद न मानने वालों के मत का खण्डन करते हुए कहा है कि श्रद्धा, प्रज्ञा, सूक्ष्मदर्शन तथा प्रतिष्ठा से शून्य, आलसी, थके हुए और सन्तापयुक्त मुखों ने ही संन्यास में णान्ति देखी है। अन्यव (१२।८।७) संन्यास को पापिष्ठा वृत्ति कहा गया है। २४

करने का आवेश है, जैसे शत० बा० १२।४।१।१ का यह कथन कि बुढ़ाये और मृत्यु होने तक अग्निहोत्र करते रहना चाहिए (एतई जरामयं सत्रं यविन्नहोत्रम्)। ब्रह्मसूत्र ३।४।१८ के अनुसार जैमिनि का भी यही मत था, किन्तु बावरायण चारों आश्रम मानते थे (३।४।१६।२०)। कुछ लोगों का यहाँ तक विचार था कि वस्तुतः आश्रम गृहस्थाश्रम ही है, शेष आश्रम अंधों तथा विकलांग पुरुषों के लिए हैं (मिता० ३।४६–४७, स्मार्तत्वार्केष्टिकत्वावीनां गार्हस्थ्येन श्रौतेन बाधः गार्हस्थ्यानधिकृतान्धवलीवाविविषयता वा)। विज्ञानेश्वर ने इसका खण्डन करते हुए इस सारे प्रशन की याज्ञ० ३।४६–४७ पर विस्तृत मीमांसा की है।

महाभारत के उपर्युक्त प्रकरण भगवान् बुद्ध तथा महावीर का अनुसरण कर पत्ती तथा घर छोड़ कर संन्यासी होने वालों पर एक प्रबल आक्षेप है। यद्यपि बुद्ध ने प्रव्रज्या पर बल विया, वच्छनख जातक (२३५) में गृहस्थाश्रम की निन्दा है, तथापि लिलतविस्तर (पृ० १३७-८) में बुद्ध ने कमलपत्न की तरह निर्तिष्त भाव प्रायः यह समझा जाता है कि गृहस्थाश्रम भोगप्रधान होने से मुक्ति में बाधक है, किन्तु ब्रह्मपुराण (८८।१२-१४) में इस प्रश्न पर विस्तृत विचार करने हुए वरुण ने याज्ञवल्क्य को यह बताया था कि मुक्ति कर्म द्वारा ही हो सकती है,, चार आश्रम कर्मों के द्वार हैं, इनमें गृहस्थाश्रम बहुत पुण्य देने वाला है, उससे भुक्ति और मुक्ति दोनों होनी है।

पौराणिक विचारधारा के अनुसार विवाह स्वर्ग और अपवर्ग का कारण है, अग्निहोत्नादि में तथा विविध यज्ञ यागादि में सपत्नीक गृहस्थ का ही अधिकार है। ये कर्म निष्काम भाव से हों तो मोक्ष (अपवर्ग) देने वाले होने हैं और सकाम भाव से किये जायें तो स्वर्गादि फलों के साधक होते हैं।

(ग) पितृ-ऋण का विचार—धार्मिक दृष्टि में विवाह का तीगरा कारण पितृ-ऋण से मुक्ति है। सर्वप्रथम यजुर्वेद (१६१११) में इसका संकृत है। ब्राह्मण प्रत्थों में इसका विस्तार से प्रतिपादन है। क्षातपथ ब्राह्मण (१७१२।१०) का मन है कि मनुष्य पर चार प्रकार का ऋण होता है। उत्पन्न होते ही वह देवताओं, ऋषियों, पिनरों और मनुष्यों का ऋणी होता है। तैक्तिरीय संहिता (६१३।१०।५) में ब्राह्मण के लिए केवल नीन ही ऋणों का उल्लेख है, यथा—-त्रह्मचर्य, यज्ञ और प्रजा द्वारा पुष्प कमणः ऋषि, देव और पितृ ऋणों से मुक्त होता है, जो पुलवान तथा यज्ञ करने वाला और ब्रह्मचर्य का पालक है, वह ऋणिनर्मुक्त होता है। ऐतरय ब्रा० (३३।१) यह बताता है कि पुल द्वारा व्यक्ति अपने ऋण को उतारता है। गंख (१६१) ने पुल द्वारा ऋण मृक्ति का निर्देश किया है। महाभारत (१।१२०।१५ अनु०) में श्रातपथ ब्रा० की भीति चार ऋणों का चर्णन करते हुए इन ऋणों से मुक्त होने का विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया है। मनु (६।१०६) के मत में ज्येष्ठ पुल के पैदा होने से ही पिता अनुणी हो जाता है।

जीमिन ने इन ऋणों पर विचार करते हुए यह व्यवस्था की है कि इनका उता-रना ऐच्छिक नहीं, अपितु अनिवार्य कर्तंब्य है (६।२।३१)। मनु के मतानुसार तीन ऋणों को उतार कर ही मनुष्य अपना मन मोक्ष (संन्यास आश्रम) में लगाये, यदि वह ऋणों को उतारे विना मोक्ष की आराधना करता है तो नरक गामी होता है (६।३५)। इसकी व्याख्या करते हुए वह अगले क्लोक में कहता है कि विधिपूर्वक वेद का अध्ययन कर, धर्मपूर्वक पुत्रों को उत्पन्न कर और यथा सामर्थ्य (ज्योतिष्टोमादि) यज्ञ करके वह संन्यास आश्रम में अपना मन लगाये (६।३६)। पितृ-ऋण तथा अन्य ऋणों को इतना अधिक महत्त्व देने के मूल में संभवतः यह भावना थी कि अपने माता-पिता, गुरु तथा समाज से लाभ उठाने वाले व्यक्ति का सामाजिक हित की दृष्टि से यह कर्त्तंब्य है कि वह

से गृहस्थ धर्म के पालन की प्रशंसा की है, पुराने बोधिसत्वों को पत्नी और बच्चों वाला बताया है और गृहस्थ जीवन में दोष होते हुए भी लोकशिक्षण के लिए अपना विवाह करना उत्तम समझा है।

١

उसका प्रतिफल समाज को अवश्य दे। ऐसा न करने वाला समाज को हानि पहुँचाने वाला था, अतः उसे शास्त्रों ने नरक में जाने वाला कहा है।

## (२) संतान प्राप्ति

विवाह का दूसरा प्रयोजन पुत्र प्राप्त करना है। विवाह संस्कार के मंत्रों में वर-बधू में कहता है कि मैं उत्तम सन्तान के लिए तेरा पाणिग्रहण करला हूँ (ऋ०१०। ५४। ३६)। पुराहित इस मगय वर-वधू को आशीर्वाद देते हुए बहुत पुत्र पैदा करने का आदेश देता है (ऋ० १०।=५।४५)। हिन्दू समाज में वैदिक युग से पुत्र प्राप्ति की तीव्र आकांक्षा रही है। ऋग्वेद में अग्नि रा प्रार्थना की गयी है कि हम पुत्नों द्वारा अमरता प्राप्त करें (५।४।९०, नै. सं. १।४।४६।९) । वैदिक साहित्य में वीर पुत्न पाने की आकांक्षा का वहुत उल्लेख है। २४ ऐतरेय ब्राह्मण (३३।१) में पुत्र की महिमा का वर्णन करते हुए कहा गया है कि पिता पुत्र से ऋण मुक्त होता है, अमर बनता है, अन्धकार दूर करता है, पुत्र पिता का संसार सागर से पार कराने की नौका (अतितारिणी) तथा परम ज्योति है, अपुत व्यक्ति के लिए दूसरा उत्तम लोक नहीं है। तैति० त्रा॰ (३।७।७।१०) पुत्र को दूसरा लोक बनाने वाला कहता है। गोपथ बार (१।१।२) के अनुसार पुत्र का पुत्रत्व इसी बात में है कि वह पिला की पूत् नामक नरक से रक्षा करता है। वसिष्ठ धर्मसूत्र (१७।१) ऐत० क्रा० (३३।१ अनु०) के कथन की पुनरावृत्ति के अतिरिक्त यह कहता है कि ऐसा सूना गया है कि पुत्र वालों को अनन्त (उत्तम) लोक प्राप्त होते हैं और पुत्रहीन का कोई लोक नहीं होता। वेद में एक अभिशाप है कि हमारे शज़ु पुत्रहीन हों (मि० ऋ० १।२१।५)। पिता पुत्र द्वारा (उत्तम) लोकों की जीतता है, पौत्र द्वारा अगरता प्राप्त करता है, अपने पूल के पौत्र से वह सूर्येलोक प्राप्त करता है (मि॰ मनु ६।१३७, विष्णु १४।४६)। विष्णुस्मृति में (१४।४३-४५) वसिष्ठ की व्यवस्था दोहरायी गयी है। शंख (वेर. ४८५) ने यहां तक कहा है कि अग्निहोल, तीनों वेद, सैकड़ों दक्षिणाओं वाले यज्ञ बड़े लड़के द्वारा पैदा किये जाने वाले पुष्य का १६वां अंश भी नहीं है, जिसके पुत्र, पीत सुप्रति-िठत हैं, अनेक पूत हैं, जिसका वेद और यज्ञ अक्षुण्ण है, स्वर्ग उसकी हथेली पर है।

महाभारत में पुत्र की महिमा का प्रचुर वर्णन है। पाण्डु ने आदिपर्व में कहा है— नि:सन्तान पुरुष के लिए स्वर्ग का द्वार बन्द है (१।१२०।१६), तीनों लोकों में धर्मयुक्त प्रतिष्ठा का कारण सन्तान ही है (१।१२०।२६), यज्ञ-दान, तपस्या, भली प्रकार किये गये अनुष्ठान—ये सब जनको पविन्न नहीं करते जिनकी सन्तान नहीं है (१।१२०।३०)।

२४ शुयजु० ४।२३, तै. सं. १।२।४।२, का. सं. २।४, श. आ. ३।३।१।१।१२ तै. आ. ४।७।६ । अन्य प्रमाणों के लिए देखिए हरिदत्त, हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० २०६ अनु० ।

अनपत्य व्यक्ति शुभ लोक नहीं प्राप्त करते। गालव ने नि.सन्तान राजा उणीनर से कहा है—पुत्र रूपी नौका से तुम अपना तथा पितरों का उद्धार करों (४१११८१७)। २१७२१४ में इस लोक की तीन ज्योतियों में एक ज्योति पुत्र को कहा गया है। अन्यत्र अपुद्र व्यक्ति का जन्म वृथा कहा गया है (३१२००१४) और पुत्रलाभ को समार में सबमें बड़ा लाभ माना गया है।

बृहस्पति के कथनानुसार पिण्डदान, तर्पण तथा नाम चलाने के लिए नि सन्तान पृष्प को जिस किसी तरह प्रयत्न करके पुत्र प्राप्त करना चाहिए। नरकगामी होने वाना के डर से पितर पुत्रो की आकाक्षा रखते हैं, इनमें से काई पिण्डदान के लिए गया तीर्प आनं वाला होगा, वह हमारा उद्धार करेगा, वह वृषान्यर्ग (सोड छुडाना) तथा यज्ञ और तालाव बावडी बनवाने का पृथ्य कार्य करेगा, बुढाये में पालन करेगा तथा प्रति दिन श्राद्धान्न देगा।

पौराणिक साहित्य से इस विषय में एक ही उदाहरण देना पर्याप्त किया। अह्म-पुराण (१०४।७-१४) ने पुत्र का महत्त्व बताते हुए कहा है, "पुत्र हीन के लिए स्वर्ग नहीं है, पुत्रोत्पत्ति से पिता को दस अथवमेधों के स्नान का फल मिलता है, पुत्र से अपनी प्रतिष्टा होती है, अमृत से देवता और पुत्र से आह्मणादि जातियाँ अमर होती है। यह पिता तथा दादा को तीनो ऋणों से मुक्त करता है। स्वर्ग और मुक्ति पुत्र से मिलती है। पुत्र ही परमलोक, धर्म, काम, अर्थ, मुक्ति, परम ज्योति और सब प्राणियों को नारने वाला है, इसके बिना स्वर्ग और मोक्ष दुर्लभ है, इसके बिना दान, यज्ञ और जन्म निरर्थेक है, उपर्युक्त कारणों से पुत्र प्राप्ति आवश्यक है। अतः इस प्रयोजन की पूर्ति के लिए विवाह आवश्यक है।

## (३) रति

प्राचीन आयों ने रितसुख को शहा साक्षातकार के समान माना था (बृ० उ० ४।३।२१) और प्रत्येक व्यक्ति द्वारा धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष नामक अवश्य प्राप्त करने योग्य चार पुरुषायों मे इसकी गणना की थी। बात्स्यायन ने कामसूत्र (१।२।१४) में बचपन मे विद्याग्रहण, यौवन मे काम सेवन तथा बुढापे में धर्म और मोक्ष की प्राप्ति पर बल दिया है। मनु ने इसे विवाह का एक प्रयोजन बताया है। २ व प्राचीन आयं न तो विष्युद्ध

मन् १९२० । इस सम्बन्ध में यह स्मरण रखना चाहिए कि हिन्दू समाज में काममुख को ईसाइयत की भाँति न तो सर्वथा गर्हणीय माना गया और न उसके लिए खुली छूट दो गयी पहली अवस्था में समाज में जो प्रच्छन्न अनाचार बढ़ता, उसका एक सुन्दर उदाहरण मध्यकालीन यूरोप का चर्च था (दे. हरिदत्त-हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० १९-२०), दूसरी दशा में मनुष्य और पशु में विशेष अन्तर नहीं रहता । अतः धमंशास्त्रों में धर्मानुकूल कामसुख के सेवन की व्यवस्था की गयी है । गीता में श्रीकृष्ण ने अपने को धर्माविकद्ध काम कहा है (७।११)। कौढिल्य के मत में

भोगवादी थे और न कोई आदर्शवादी। 'सुन्दरी वा दरी वा' का एकांगी आदर्श उन्हें मान्य नहीं था। भारतीय आदर्शों का प्रतिपादन करने वाले कालिदास ने रघुवंशी राजाओं को यौवन में विषयों का सेवन करने वाला बताया है।

# विवाह की अनिवार्यता

(क) प्राचीत उवाहरण—धर्मपालन, पृत्रप्राप्ति, परलोक में सद्गति, पिण्ड-दान तथा पिनू-त्रम्ण के विचार तथा उपर बताये अन्य कारणों से हिन्दू समाज में विवाह अनिवार्य धार्मिक कर्त्तंव्य बन गया है। महाभारत और पुराणों के अनेक उपाख्यानों में इम तथ्य को भली-भीति बताया गया है। जरस्कारु (महाभा० १।१६ तथा १।४५) उप्र तपस्वी ब्रह्मचारी था। किन्तु जब उसने अपने पितरों को घोर दुरावस्था में देखा तो उसे अपना आजीवन ब्रह्मचारी रहने का विचार छोड़ना पड़ा (१।४६।६७)। उसने पितरों के उद्धार के लिए नागराज वासुकि की बहिन से विवाह कर लिया।

पौराणिक साहित्य में विवाह की अनिवार्यता रुचि के उदाहरण से प्रविशात की गयी है (मार्कं० पु० अ० ६५)। वीतराग रुचि ने न तो अग्नि की स्थापना की और न अपने लिए घर बनाया। पितरों ने उसकी यह मुनिवृत्ति देखकर विवाह करने की प्रेरणा की, क्योंकि यह स्वगं और अपवर्ग का हेतु होने के कारण एक पुण्यमय कार्य है। िकन्तु रुचि परिवार को दुःख तथा पाप का कारण समझता था, गृहस्थाश्रम को अविद्या रूपी कर्ममार्ग तथा मोक्ष में बाधक समझता था। इस पर उसे पितरों ने समझाया कि विहित कर्म (श्रुति द्वारा निर्विष्ट यज्ञावि) का पालन न करके जो अधम मनुष्य संयम करते हैं, वह संयम अन्त मोक्ष की प्राप्ति नहीं कराना, अपितु अधोगित में ले जाने वाला होता है। "वत्स, तुम तो समझते हो कि मैं (संयम द्वारा) आत्मा का प्रक्षालन करता हूँ, िकन्तु वास्तव में तुम शास्त्व-विहित कर्मों के न करने के कारण पापों से दग्ध हो रहे हो।" अन्त में रुचि ने बुढ़े होने पर भी पितरों के उद्धार के लिए मालिनी के साथ विवाह किया (मार्कं० पु० अ० ६८, मि० गरुड़ पुराण ५५-६०३)। बह्मपुराण के अनुसार कक्षीवान् के पुत्न पृथुश्रवा वैराग्यशील स्वभाव के कारण परिणय नहीं करना चाहते थे, पर पितरों ने तीन ऋण उतारने के लिए उन्हें विवाह करना आवश्यक बताया (६६। १५)।

विवाह पुरुषों के लिए अनिवार्य हो, सो बात नहीं, स्त्रियों का भी विवाह के बिना

धर्म और अर्थ से विरोध न रखने वाले काम का सेवन करना चाहिए (अर्थशास्त्र ११७—धर्मार्थाविरोधेन कामं सेवेत । न निःसुखः स्यात् । मि० मनु २।२२४— परित्यजेवर्थकामौ वौ स्यातां धर्मविजितौ । विष्णु ध०सू० ७१।६४, महामा० १३। ११९१६—६, विष्णुपुराण ३।२।७) । उद्धार नहीहै। व अमनु के मतानुसार स्वियों का प्रधान प्रयोजन मन्तानोत्पादन है (१।५२)। प्राचीन काल में कुणिगर्ग ऋषि ने घार तपस्या कर एक मानमी कत्या का उत्पन्न किया। पिता के विवंगत होने पर कत्या ने आश्रम में रहकर उपवास रख और उन्न पर करने पितरों की पूजा की, पर अपने जैसा योग्य पित ने मिलने से विवाह नहीं किया, नयस्या व रने करते वह बूढ़ी हों गयी। अन्तिम समय में उसने परलांक जाने की उच्छा प्रकट की। इसी समय नारद ने उसे बताया बिना व्याही (असंस्कृता) कत्याओं को स्वर्ग नहीं मिलना, यद्माप पुमने तपस्या बहुत की है, पर स्वर्ग लोक को नहीं प्राप्त किया है। इस पर कत्या ज अपना आधा तप गालव के पुत्र शृंगवान् को देकर उगरे। विवाह किया और स्वर्गगामी हुई (महाभा० १।५२)। हिन्दू समाज में मध्यकाल में रजींदर्शन में पूर्व कत्या के विवाह की नित्र की कत्याओं के निष्ण विवाह अनिवार है। यथा। कि

इस प्रसंग में यह स्मरण रखना चाहिए कि स्त्रियों के अविवाहित रहने के अनेक ২ ৩ संकेत प्राचीन साहित्य में मिलते हैं। ऋ खेद २।१७।७ में पिता के धर में बड़ी हो जाने वाली (अमाजूः) कन्या का निर्देश है। महाभारत यद्यपि स्त्रियों का विवाह आवश्यक मानता है, किन्तु उसमें कुछ आजीवन ब्रह्मचारिणी रहने बाली स्त्रियों का उल्लेख मिलता है। शल्यपर्व (४४।६) में सिद्ध नाम की बाल-ब्रह्मचारिणी के तथा शाण्डिल्य मुनि की ब्रह्मचारिणी पुत्री के मोक्ष पव पाने का वर्णन है (शल्यपर्व १४।८) । शान्तिपर्व (३२०।८२) में सुलभा नामक ब्रह्मवादिनी संन्यासिनी ने जनक से कहा कि अपने योग्य पति न मिलने से मैंने मोक्षधर्म की शिक्षा ली और मुनिवत का पालन कर रही हूं (साहं तस्मिन्कुले जाता भर्सर्यसित मिद्रधे । बिनीता मोक्षधर्मेषु चराम्येका मुनिवतम् ॥) । देवी भागवत (पंचम स्कन्ध, अध्याय १७) में वर्णन है कि मन्दोदरी का विवाह उसके पिता ने कम्बुग्रीव के साथ करना चाहा तो उसने माता से आजीवन कुमारी रहने का संकल्प प्रकट किया और उसका विवाह नहीं हुआ। भागवतपुराण (चतुर्थ स्कन्ध १।६४) में स्वधा की बयुना और धारिणी नामक दो ब्रह्मबादिनी (वेंद का उपदेश करने वाली) पुत्रियों का वर्णन है। इस पुराण के दीकाकार वीरराधव ने इन्हें सनकादि की तरह कहबरेता लिखा है। नैष्ठिक ब्रह्मचारिणियों के ये उदाहरण हिन्दू समाज में अपदाद रूप में ही समझने चाहिए।

ं स्त्रियों के लिए विवाह इसलिए भी आवश्यक है कि यह उनके लिए उपनयन संस्कार के तुल्य है, जिसके न होने पर द्विज शृद्ध हो जाता है। विवाह स्त्रियों का वेदमन्त्रों से होने वाला एकमात्र संस्कार है (मनु २।६७, विष्णु स्मृति २२।३२,२७।१४, याज्ञ १।१३ यम सं. प्र. पृ० ४०२ पर उद्युत, वा. रा. ४।१६।१०)। महाभारत की वृष्टि में स्त्री के जीवन का लक्ष्य और फल रित और प्रव हैं (२।२।१२, ४।३६। प्राचीन काल में अविवाहित पुरुष को विश्वास योग्य और सच्चित्र नहीं समझा जाना था। महाभारत में कहा गया है कि विवाहित व्यक्ति पर ही विश्वास रखना चाहिए (यः सदारः म विश्वास्य.)। हर्ष ने बाण पर जब लम्गटता का आरोप किया तो बाण ने अपनी मफाई पेण करने हुए कहा था कि मैं विवाह करके गृहस्थ हुआ हूं, मुझमंक्या लम्मटता है। 2.8

(ख) आधुनिक उदाहरण—वनंमान समय में हिन्दू समाज में विवाह इतना आवण्यक माना जाता है कि क्वारे पुरुष का समाज में प्रतिष्ठित नहीं समझा जाता । 3 ॰ अपृत्र णव्य का देणज रूप 'ऊत' अपणव्य के रूप में व्यवहृत होना है। दक्षिण भारत की कुछ जानियों में विवाह इतना अनिवाय है कि यदि परिणीत होने में पूर्व ही कियी पुरुष या स्त्री की मृत्य हा जाय तो उसका मरणोत्तर (Posthumous) विवाह अवयय किया जाता है। दक्षिण की अनेक अबाहाण जानियों में यह विण्वाम प्रचित्तत है कि क्वारे पृत्य मर कर असन्तुष्ट प्रेत (Ghosts) बनने है, नडर (ववारे पृत्य) की आत्मा गीओं में बीमारी उत्तक्ष कर सकती है। अतः अववाहित पुरुष के प्रेत की किसी अन्य में भादी की जाती है और घर के किसी वार्त्तिक विवाह के माथ इस नकली णादी का समारोह किया जाता है। इसमें पहले नो अविवाहित दशा में मृत वालक या कन्या का प्रतिनिधित्व करने वाले एक विशेष वैत्र या गी की निष्यत किया जाता है, जिस कुल में वर के जीवित होने पर, उसके लिए वधु लायी जाती उस कुल की गी इस कार्य के लिए चुनी जाती है। बैल और गी दोनों को खूब सजाकर गाव की सीमा पर इरगल्तु या बीरगल्लू (युद्ध में वीरगित पाने वाले की स्मृति में स्थापित किये पत्थर या स्मारक) में ले जाया जाता है और वहाँ इस

६७)। ये उसके विवाह से ही पूरे हो सकते हैं। इसी वृष्टि से बक्ध्या भार्या निरर्थक बतायी गयी (१२।७६।४१), बक्ध्या स्त्री की वृष्टि जिस पदार्थ पर पड़ती है, उसे देवता स्वीकार नहीं करते (१३।१२७।१३–१४), ऐसी स्त्री के घर भोजन करने से आयु कीण होती है (१२।३६।३७)। महाभारत में कहा गया है कि जो पुरुष रूपवती, बड़ी आयु को कन्या को सवृश गुणों वाले वर को नहीं देता वह ब्रह्म-धाती होता है (१३।२४।६)। प्रायः सभी स्मृतियों में कन्या के विवाह पर बल देते हुए कहा गया है कि पिता के घर में अविवाहित कन्या का जब जब ऋतु व्यर्थ जाता है, तब तब उसके पिता को ध्रूणहत्या का पाप लगता है (विसद्ध १७।७१, बौधा. ४।१।१२ अनु, नारव १२।२५–२७, याज. १।६४, पराशर स्मृति ७।४–७, विष्णु स्मृति २४।४१ मि. मनु ६।६३)। पिता के लिए कन्यादान इतना आवश्यक करा वा जो पर स्त्रियों के लिए विवाह का अनिवार्य होना सर्वेण स्वाभाविक था।

२१ हर्षचरित (नि. सा.) पृ० ७६ 'दारपरिग्रहावभ्यागारिकोऽस्मि।'

उ॰ बुबोइस—हिन्दू मैनर्स एण्ड कस्टम्ज, पू० २०५।

दोनों की शादी के बाद मिठाई बाँटी जाती है; ताम्बुल, चार आने आठ पाई की दक्षिणा तथा वर के सिर पर बाँधा जाने वाला पट्ट नामक सुनहरा सेहरा वधु के परिवार को भेंट किये जाते हैं। ऐसी शादी में भाग लेने वाले बैल और गौ को लोग अपने पाम बहन सम्हाल कर रखते हैं और उसे अपनी इच्छा से किसी को नहीं देते। 3 भ मैगूर की कुछ जातियों में अविवाहित स्त्री की मत्य हो जाने पर उमे अर्थी पर नहीं ने जात, किन्तू छोटे शिशकों की भाँति निम्नाभिमख करके उसे भिम में गाड देने हैं, उसकी कोई भीध्वेदैहिक किया नहीं करते । इस प्रकार के व्यवहार से बचने के लिए होनेया आदि कुछ जानियों में ऐसी अविवाहित कन्या की शादी कुछ विशेष पेड़ों--करंज (Pongamia Gildera). आक, नीम या अन्य जड़ पदार्थी—तलवार आदि से करने की परिपाटी है। <sup>3 र</sup> कुछ जातियों में कन्याओं का विवाह न होना इतना बुरा समझा जाता है कि अविवाहित कन्याओं की वैवाहिक विधियों में सम्मिलित नहीं किया जाता । अविवाहित गोल्ना (महाराष्ट्र नथा तेलग ग्वाले ) यवती, वर या वध का स्पर्श नहीं कर मकनी, विवाह के जलम में मांगलिक कलश नहीं उठा सकती। मेदार (टोकरी बनाने वाली कन्नड़) जाति की कन्यार वैवाहिक विधियों में कोई भाग नहीं ले सकतीं, वही अवस्था अनव्याही परिवर (Parivar) नामक जाति की स्त्रियों की है। 33 अविवाहितों के इस अनादर का कारण विवाह का गौरव बढ़ाना है और यह संभवतः इसलिए किया गया है कि अविवाहित व्यक्ति समाज की नैतिकता को संकट में डाल सकते हैं।

हिन्दू समाज में न केवल उच्च वर्ग में विवाह अनिवार्य है, अपिनु अमकी निक्षली सीमा पर रहने वाली अनेक जातियाँ भी विवाह को ऐसा समझती है । मार्गल के कथना-नुसार टोडा जाति में कोई अविवाहित नहीं रहता । प्रत्येक नर-नारी, प्रत्येक लङ्का-लड़की किसी का पति या पत्ती है । एक लंगड़ी लड़की तथा बूढ़ी विधव। के अपवाद के अतिरिक्त उसे टोडा जाति में क्वांरी प्रौढ़ा स्त्वी का एक भी उदाहरण नहीं मिला । ३४ मंथालों में स्त्री-पुरुष अविवाहित व्यक्ति से घूणा करते हैं, उसे चोर और जादूगरनी (Witch) से गया बीता समझते हैं । ३४

<sup>&</sup>lt;sup>3 १</sup> एम० एन० श्रीनिवासन—मैरिज एण्ड फैमिली इन माइसोर, पृ० १६३-४

<sup>&</sup>lt;sup>3२</sup> वही, पु० **१**२४

<sup>33 #</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> मार्शल-ए फ्रेनो लोजिस्ट एमंग दी टोडाज, पु० २२०,२२२

अधकांश आरण्यक और सभ्य समाजों में विवाह अनिवार्य समझा जाता है। उत्तरी अमरीका के इंडियनों में अविवाहित व्यक्ति अत्यन्त वुलंभ होते हैं। प्रेसकाट ने डेकोटा जाति के सम्बन्ध में लिखा है कि उसे उनमें एक भी क्वारे पुरुष का ज्ञान नहीं है।

हिन्दू समाज में विवाह की अनिवार्यता के विश्वास के बद्धमूल होने का यह परिणाम हुआ है कि विवाह हिन्दू समाज में सार्वभौम और व्यापक कर्तव्य बन गया है। भारत में अविवाहितों की संख्या बहुत कम है। यद्यपि आजकल शहरों के शिक्षित समाज में क्वारे रहने की प्रवृत्ति बढ़ रहीं है, किन्तु पिछले ४० वर्षों में समूचे भारत की जनगणना में इस दृष्टि से काई विशेष अन्तर नहीं आया। १६११ की जनगणना रिपोर्ट के अनुसार प्रति चौबीग अविवाहित पुरुषों में केवल एक की आगु २० वर्ष से अधिक थी और प्रति

एंडेयर ने यह सूचित किया है कि रैंड इंडियन स्त्रियां कौमार्य और वैधय्य को मृत्युत्लय समझती हैं। पोमराय को दक्षिण अफ्रीका की जातियों में २० वर्ष से अधिक आय की कोई लड़की क्वांरी नहीं मिली। बोरमैन (Borman) का यह कहना है कि गोल्डकोस्ट के हब्शियों में बहुत ही कम पुरुष अविवाहित वशा में भरते हैं और ऐसे व्यक्तियों की आयु बहुत कम होती है। बर्मियों में तथा बोर्नियों के पहाड़ी ड्याक लोगों में क्वारियन के दृष्टान्त दुर्लभ हैं। सुमान्ना वासियों के सम्बन्ध में मार्सडेंट ने लिखा है कि मेरे अधीन जिले में आठ हजार व्यक्ति रहते थे, इनमें ३० वर्ष से अधिक आयु वाले वस से अधिक क्वाँरे पुरुषों के उदाहरण भी मिलना संभव न था। जावा में काफोर्ड ने २० वर्ष की अवस्था की कोई लड़की क्वाँरी नहीं देखी। कई ने आस्टेलिया के आदिवासियों में १६ वर्ष की अवस्था वाली कोई ऐसी कन्या नहीं सूनी, जिसका विवाह न हुआ हो । बान्तुओं में क्वारा पुरुष अपनी पंचायत के मामलों में कोई भाग नहीं ले सकता, बाजील की दुणी जाति में ऐसा व्यक्ति पानगोष्टियों में सम्मिलित नहीं हो सकता। फिजीवासियों के विश्वासा-नसार अपत्नीक व्यक्ति मरने पर स्वर्ग के मार्ग पर देवता द्वारा रोक लिया जाता है हैं और अणुशः चकनाचुर कर दिया जाता है। चीन में अविवाहित कन्याएँ मृतकों के साथ शादी कर लेती हैं अथवा आत्महत्या कर लेती हैं। रास ने लिखा है कि कोरिया में क्वारे आदमी की आय भले ही कितनी हो जाय, उसे पुरुष नहीं कहा जाता, उसे यातो (Yatow) के नाम से पुकारा जाता है, तेरह या १४ वर्ष का (विवाहित) पुरुष ३० वर्ष के "यातो" को पीटने, गाली तथा आज्ञा देने का पूरा अधिकार रखता है, "यातो" इस सम्बन्ध में शिकायत के लिए अपना मुंह नहीं खोल सकता। यहदियों में यह कहावत है कि जिसकी पत्नी नहीं है, वह पुरुष नहीं है (पौमराय-मैरिज, पास्ट प्रेजेण्ट एण्ड पयूचर, पु० ११६-२१) । अन्य उदाहरणों के लिए देखिए--वैस्टर मार्क--हि० ह्या मन मैरिज, पृ० १३६, अनु०, ब्लास बार्टन्स, खं. २ पु० २८ अनु० । उपर्युक्त उदाहरणों से वैस्टरमार्क ने यह परिणाम निकाला है कि असभ्य जातियों में विवाह इतना अनिवार्य है कि शादी न करने वाला अस्वा-भाविक प्राणी समझा जाता है और उससे घुणा की जाती है (वै. हि. ह्यू. मै. प्०

चौबह क्वाँरी कत्याओं में से केवल एक ही १५ वर्ष से ज्यादा उम्र की थी। 38 १६५१ में १५ वर्ष से अधिक आयु की प्रति सौ स्त्रियों में से एक अविवाहित थी। सामान्यतः 3% बड़ी आयु के व्यक्तियों में से कोई क्वारा नही रहता, केवल वे ही व्यक्ति अविवाहित रहते हैं, जो किसी बीमारी या अंगहीनता से पीड़ित हों, संन्यासी, मिक्षु, वेग्या या रखें लहों, या जिनके लिए जातीय बन्धनों के कारण उपयुक्त वर या वधू न मिल सकी हो। 3 में आजकल इस स्थित में जिन कारणों से अन्तर आ रहा है, अन्तिम अध्याय में उनका विस्तृत उल्लेख होगा। किन्तु इसमें कोई सन्देह नहीं कि अब तक हिन्दू ममाज में विवाहित जीयन एक सार्वभीम, अनिवार्य और आवश्यक संस्था रही है।

#### हिन्दू विवाह का आदिम रूप

चीन, मिस्र और यूनान की भाँति भारत के प्राचीन साहित्य में यह वर्णन मिलता है कि पुराने जमाने में विवाह की प्रथा नहीं थी, स्वी-गृहवों को यीन सम्बन्ध करने की पूरी स्वतन्त्रता या कामचार की दशा थी। पूर्व काल में स्वियाँ (अनावृताः) अपनी इच्छानुसार जहाँ चाहे वहाँ जाने वाली और स्वतन्त्व (किसी बन्धन या पित में न रोकी हुई) थीं। वे कुमारी दशा से अनेक पुरुषों के पास जाया करती थीं। ऐसा करना अधर्म नहीं या क्योंकि यही उस समय की परिपाटी थी (महा भा० १।१२२।३-२१)। कहा जाता है कि श्वेतकेतु ने सर्वप्रथम विवाह की मर्यादा स्थापित की, अन्यत्न यह श्रेय दीर्घनया को दिया गया है।

पिछली शताब्दी के अन्त में कामचार का सिद्धान्त अधिकांश समाजशास्त्रियों

१३६)। इसका कारण यह है कि इन जातियों में पत्नी और बच्चे पुरुष के लिए बोझ नहीं, किन्तु उसकी आधिक समृद्धि में सहायक होते हैं। इन समाजों में विवाह के अतिरिक्त यौनवासना की पूर्ति के अवसर और साधन कम होते हैं तथा संघर्षप्रधान आरण्यक समाज में व्यक्ति की सुरक्षा परिवार के सदस्यों की संख्या पर तथा सम्बद्ध परिवारों की शान्ति पर अवलम्बित होती है (वैशाहि मै. पृ० ३२–३३)

- <sup>3६</sup> १६११ की जनगणना रिपोर्ट, ख. १, भाग १, प० २६३
- उप १६५१ की जनगणना रिपोर्ट ख. १, भाग १, पृ० ७३
- <sup>35</sup> १६११ की भारत की जनगणना रियोर्ट ख. १, भाग १, पृ० २६२
- वीनी इतिहास में यह उल्लेख है कि "प्रारम्भ में पशुओं और मनुष्यों के जीवन में बहुत कम भेद था, मनुष्य वनों में घूमते थे, स्त्रियाँ सबके लिए सामान्य उपभोग की वस्तु समझी जाती थीं, बच्चे पिताओं को कभी नहीं जानते थे, वे केवल अपनी माताओं को पहचानते थे (गोगेट---दी ओरिजिन आफ लाज, आर्टस् एण्ड साइन्सिज, खण्ड ३, पृ० ३११ अनु.)। कहा जाता है कि सम्राट फौ-ही ने इस दशा

द्वारा माना जाता था, <sup>8</sup> ॰ अत हिन्दू विवाह का आदिम रूप भी पहने यही स्वीकार किया जाता था। सभवन सर्वप्रथम डा॰ जाली ने १८६६ में हिन्दू कानून पर अपने सुप्रसिद्ध ग्रन्थ 'हिन्दू लॉ एण्ड कस्टम' में इस कल्पना की मानते हुए इसे निम्न प्रमाणो द्वारा पुष्ट किया। (१) महा भारत के कुछ प्रमाण, (२) आपस्तम्ब का एक वचन, (३) द्रौपदी का विवाह, (४) प्राचीन काल में शिथिल वैवाहिक आचार के कुछ प्रमाण। <sup>8 ९</sup>

इनमें में अधिव महस्व महाभारत के प्रमाणों को दिया जाता है, इनकी विस्तृत विवेचना लेखन द्वारा अन्यल विस्तारपूर्वंक हो चुकी है और यह सिद्ध किया जा चुका है कि इनके आधार पर हिन्दू विवाह का उद्गम कामचार से नहीं माना जा सकता। १२ आपस्तम्ब के एक वचन में गर कहा गया है कि बन्या कुल के लिए दी जाती है। १३ इसका यह अर्थ लगाया गया है कि बन्या का विवाह किसी व्यक्ति विशेष के साथ न होकर समूचे कुल के साथ होता है, जैसे द्रौपदी का विवाह अर्जुन के साथ नहीं, किन्तु पाच पाण्डवों के साथ हुआ। किन्तु यह अर्थ ठीक नहीं प्रतीत होता है। आप० घसू के टीकाकार हरदत्त की व्याख्या से स्पाट है कि यह वचन नियोग के सम्बन्ध में कहा गया है, ४४ नियोग की दृष्टि

का अन्त कर विवाह की प्रया प्रारम्भ की। मिस्र मे इसका श्रेय मेनेस को और यूनान मे क्रोप्स को विया जाता है (गोगेट—वहीं, खण्ड १, पृ० २२ तथा ख० १, पृ० १६)। इस प्रकार की कथाओं को आधुनिक वैज्ञानिक ऐतिहासिक वृष्टि से सत्य नहीं समझते। यह जनसाधारण की उस मनोवृत्ति का परिणाम है, जो विश्व के सूक्ष्म नियमों मे विश्वास न करती हुई प्रत्येक घटना के सरल और स्थूल कारण मानना चाहती है और इनका श्रेय किसी वेवता या राजा या भगवान् को वेना चाहती है। (वैस्टरमार्क—वी हिस्टरी आफ ह्यूमन मैरिज, पृ० ६)। इसका एक सुन्वर उवाहरण बाइबल के पहले दूसरे अध्याय मे भगवान् द्वारा सृष्ट्यूत्पत्ति का वर्णन है, जो वर्तमान वैज्ञानिक गवेषणा के सर्वथा प्रतिकृत है।

४० वैस्टरमार्क-वो हिस्टरी आफ ह्यू मन मैरिज, खण्ड १, अध्याय ३–६ मे इस विषय का विस्तृत वर्णन है, इसके संक्षिप्त विवेचन के लिए दे० वै. शा. हि. मै. पृ० ७–१७, बेबर—मैरिज एण्ड फैमिली, पृ० ५२, ५८, हरिदत्त—हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० १०–११ ।

- ४५ जाली-हिन्दू लॉ एण्ड कस्टम, पृ० १०२-७
- ४२ हरिदत्त-हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० ३-६
- ४३ आपधसू, २।१०।२७।३ कुलाय हि स्त्री प्रदीयत इत्युपदिशन्ति ।
- वहीं, २।१०।२७।४ की टीका—तिममं नियोगं दूषयति । आपस्तम्ब की उपर्युक्त उक्ति से सादृश्य रखने वाला एक श्लोक स्मृतिचन्त्रिका (मै. सं) ख० १ पृ० २६ मे मिलता है—'अभर्त कभ्रातृभार्याग्रहणं चातिदूषितम् । कुले कन्याप्रदानं च

से कत्या कुल में दी जाती है। इसके अतिरिक्त प्राचीनकाल में विवाह में कुल का विशेष रूप से विचार किया जाता था (दे० पाँचवां अध्याय)। सम्बन्ध प्रधान रूप से व्यक्तियों के मध्य में किन्तु कुलों के बीच में हुआ करते थे, अतः कत्या दूसरे कुल के लिए अर्थात् उस कुल के योग्य व्यक्ति के लिए दी जाती थी, न कि उम कुल के सभी व्यक्तियों के लिए। द्रौपदी का पाँच पाण्डवों के साथ विवाह इस बात का प्रमाण बताया जाता है कि प्राचीन काल में ऐसे विवाहों की परिपाटी थी और यह परिपाटी गत णताब्दी में कुछ समाजन्यास्त्रियों हारा विवाह के आरम्भिक विकास की एक अवस्था मानी जाती थी। १ प्र वें अध्याय में इस विवाह के विवेचन मे यह स्पष्ट होगा कि ऐसे विवाह अपवाद रूप में और बहुत कम होते थे, प्राचीन काल में इनका व्यापक रूप में प्रचलन नहीं था।

प्राचीन भारत में शिथिल आचार के कुछ प्रमाणों के आधार गर उस समय कामचार की सत्ता सिद्ध की जाती है। यह कहा जाता है कि ब्राह्मण प्रन्थों में पत्ती के व्यभिचार सम्बन्धी अनेक संकेत हैं।  $^{8}$  प्रवेदिक साहित्य में वेण्याओं तथा गणिकाओं का उल्लेख है,  $^{8}$ । आपस्तम्ब और (२।२३७) बीधायन (२।३।३४) की एक गाथा में ऐसे युग का अस्पष्ट निर्देश है, जबिक म्लियों के सतीत्व पर बहुत कम बल दिया जाता था। धर्मशास्त्रों में गूढज  $^{8}$  पुत्र का उल्लेख उम समय की अनैतिकता मूचित करने है। बृहस्पति ने पूर्वी भारत की स्त्रियों के सम्बन्ध में लिखा है कि वे व्यभिचार में लगी रहती हैं।  $^{8}$  महाभारत में इस प्रकार के अनेक दृष्टान्त मिलते हैं।  $^{8}$  अतः प्राचीन काल में कामचार अवस्य रहा होगा।

वेशेष्वन्येषु वृश्यते ।' यहाँ यह विक्षण के वेव विरुद्ध आचारों में गिनाया गया है। इससे यह प्रतीत होता है कि संभवतः कुल में देने का अर्थ अपने ही कुल के चचेरे ममेरे, फुफेरे माई-बहिनों के विवाह से है, इत्यावि (कर्वे किनशिप आर्गेनाइजेशन इन इण्डिया, पू० ५१)।

- ४४ वैदिक इंडेक्स १।३६६,६७,४८०
- ४६ ऋ १।१६७।४ में मनुष्यों के वश्या (साधारणी) के साथ मिलने का तथा ऋ० १।६६।४, १।११७।१८, १।१३४।३ में जार या गुस्त प्रेमी का वर्णन है। महाभारत में वेश्याओं के लिए दे. मेयर—सैक्सुअल लाइफ इन एंक्शेण्ट इंडिया पृ० २६४।२७५
- ४७ विश्व १७।२४, मनु ६।१७०, याज्ञ २।१२६
- ४६ बृहस्पति स्मृति, (बड़ोवा सं०) पृ० २८६ 'मत्स्यावाश्च नराः पूर्वे व्यक्तिचाररताः स्त्रियः ।'
- ४६ विश्वामित्र के शिष्य गालव ने ययाति की कन्या माधवी को कुछ समय के लिए हर्यश्व, विवोदास और उशीनर को देकर इनमें से प्रत्येक से २०० घोड़े लिये थे

किन्तु यह कल्पना प्रामाणिक नही प्रतीत होती, क्योंकि ब्राह्मण ग्रन्थों के दो-चार संकेतों के होते हुए भी वैदिक काल से भारत में नारियों की यौन नैतिकता का मानवण्ड तथा आदर्श बहुत ऊँचा रहा है ४०। वेश्याओं की सत्ता प्रायः सभी समाजों में होती है, गणिकाएं विभिन्न कलाओं को जानने वाली स्त्रियों होती थीं, जो न केवल भारत में किन्तु प्राचीन यूनान में भी विद्यमान थीं और सुकरात जैसे दार्शनिक इनके पास जाया करते थे।४० अन्यत यह सिद्ध किया जा चुका है कि गूढ़ज पुन्न न तो अवैध थे और न ही प्राचीन काल की आचारहीनता को सूचित करते हैं।४२ वृहस्पति की उक्ति का आधार संभवतः तिब्बत और पूर्वी भारत में रहनेवाली जातियों के शिथिल आचार से सम्बद्ध है। ४३ वर्तमान समय में भी भारत में अनेक जातियों के सम्बन्ध में इस प्रकार की अनुश्रुतियाँ और किंव-

(महामा० १।११४-२०)। पराशर ने मत्स्यगन्धा से सम्बन्ध किया (१।६३)। विश्वामित्र और मेनका से शकुन्तला उत्पन्न हुई (१।७२), गौतम ने जानपदी से कृप और कृपी को पाया (१।१२०)। व्यास और घृताची अप्सरा से शुकदेव उत्पन्न हुए (१२।३२४)। हिडिम्बा का मीम के साथ (१।१४४ अ.), अर्जुन का उलूपी (१।२१४) ते साथ अस्थायी विवाह हुआ। किन्तु इसके साथ ही महामारत के उन स्थलों को भी ध्यान में रखना चाहिए, जिनमें बैवाहिक आदर्श को अत्यन्त उत्कृष्ट रूप में विखाया गया है। ऐसा एक स्थल अष्टावक की कथा (१३१९ अनु) है। ये जब बदान्य ऋषि की कत्या सुषुमा के पाणिग्रहण के लिए उत्सुक हुए तो इन्हें परीक्षा के लिए उत्तर विशा में मेजा गया, ये वहाँ अनेक मुन्विरयों के प्रबल प्रलोमनों में नहीं फंसे।

- ४० वैदिक इंडेक्स १।४७६, कैम्ब्रिज हिस्टरी आफ इंडिया, ४।१४६-६०, विष्णु २४-१७ याज्ञ० १।७४, व्यभिचार के कठोर वण्डों के लिए देखिए हरिवत्त-हिन्दू परिवार मीमांसा, पु० ४६८ ।
- भरतनाट्यशास्त्र (अध्याय २४) में गणिका को अनेक विषयों का गम्भीर ज्ञान रखने वाली बताया है, कामसूत्र उसे ६४ कलाओं में प्रवीण बताता है। लिलतविस्तर (१२।१३६) में कहा गया है कि गुद्धोदन अपनी पुत्रवधू को गणिका जैसा बनाना चाहता था। प्राचीन यूनान में एस्पेशिया आदि इसी प्रकार की गणिकाएँ थीं। मुकरात एस्पेशिया के पास जाया करता था और उसने डिगो टीमा नामक गणिका से प्राप्त शिक्षाओं के प्रति आभार प्रकट किया है (लैकी-हिस्टरी आफ योरोपियन मारल्स, खं. २, पृ० २६३)।
- ४२ हरिवत्त-हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० ४६६-७०
- ४3 जाली-हिन्दू लॉ एण्ड कस्टम, पू० १०७

दिन्तयाँ सुनने को मिलती हैं, पर्य उनके सम्बन्ध में यह कभी नही कहा जाता कि उनमें कामचार है, फिर प्राचीन काल के सम्बन्ध में ऐसी कल्पना क्यों की जाय ? इन इनेगिन प्रमाणों के आधार पर कामचार की सत्ता सिद्ध करना वैमा ही है, जैमे वर्तमान हिन्दू समाज में से अनाचार के कुछ उदाहरण संगृहीत कर उनके आधार पर यह मन स्थापिन करना कि आजवल हमारे समाज में विवाह का कोई बन्धन नहीं है। अनः उपर्युक्त प्रमाणों द्वारा हिन्दू समाज में आदिम कामचार की मत्ता सिद्ध करना नकी ना उनीन होता।

इसके विपरीत वैदिकसुग में विवाह को एक स्थायी सम्बन्ध माने जाने के अनंक प्रमाण है। ऋग्वेद और अथर्ववेद के विवाह विषयक मन्त्रों में इस सम्बन्ध को आजीवन बनाये रखने का बार-बार उल्लेख है। एक मन्त्र में वर वधू में कहना है कि मैं मुहाग के लिए तेरा पाणिग्रहण करता हूँ, जिससे तू मुझ पति के साथ वृद्धावस्था प्राप्त करने वाली हों। ४ दूसरे मन्त्र में बधू में कहा गया है कि बुढ़ापे तक इस पनि के साथ रह। ४ द ऋ ००। ६ ५। ४२ में वर-बधू दोनों को यह आणीर्वाद दिया गया है कि वे गृहस्थाश्रम में रहने हुए कभी अलग नहों, पूरी आयु का भोग करें। ४ अथर्व० १४। १२२ में पति पत्नी में कहना है कि मुझ पति के साथ तू सौ वर्ष तक जीने वाली हो। ४ पत्नी भी पति के सी वर्ष तक जीने की कामना करती है। १ विवाह के समय पुरोहिन बधू को पिनृगृह से मुक्त कर पतिगृह के साथ अच्छी तरह संयुक्त करता था ताकि वह पुत्रवती और सौभाग्यवती हो। द अग्नि से यह प्रार्थना की गयी है कि वह पत्नी को पति के लिए बुढ़ापे तक पहुँ चाने वाला हो। द व बुढ़ापे तथा सौ वर्ष तक पति-पत्नी के साथ रहने की प्रार्थनाएँ वैवाहिक सम्बन्ध के आजीवन बने रहने का प्रवल प्रमाण और कामचार का प्रत्याख्यान हैं। बाह्यां, सूल-प्रन्थों तथा स्मृतियों

- पुरु गेट ने १६११ की भारत जनगणना रिपोर्ट (खं. १ भाग १ पूरु २४३-४४) में वर्तमान भारत की अनेक जातियों के ऐसे उदाहरण दिये हैं, जिनमें स्त्रियों के लिये न तो विवाह से पहले और न ही विवाह के बाद सतीत्व के नियम का पासन आवश्यक समझा जाता है।
- प्रप् ऋ० १०। व्या ३६ गृम्णामि ते सौभगत्वाय हस्तं मया पत्याजरबष्टिर्यथासः, मि० अथर्वे० १४। ११४०
- <sup>५६</sup> ऋ० १०। ८५। २७ एना पत्या तन्वं संसृजस्वाऽधा जित्रीविदयमा वदायः ।
- ४७ ऋ॰ १०।८४।४२ इहैव स्तं मा वियौद्धं विश्वमायुर्व्यश्नुतम् ।
- <sup>४५</sup> अथर्व० १४।१।४२ मया पत्या प्रजावति सं जीव शरदः शतम् ।
- <sup>४६</sup> वही १४।२।६२ दीर्घायुरस्तु मे पतिर्जीवतु शरदः शतम् ।
- ६० वही १४।१।१८ प्रेतो मुंचामि नामुतः सुबद्धामुतस्करम् । यथेयमिन्द्र मीढ्वः सुपुत्रा सुभगासति ।
- <sup>६ ५</sup> वही १४।१।४६ अग्निः सुभगां जातवेदाः पत्ये पत्नीं जरदष्टि कृणोतु ।

में कामचार का वर्णन कहीं नहीं मिलता। इस अवस्था में जर्मन विद्वान् मेयर का यह कथन सर्वथा सत्य प्रतीत होता है कि हम अतीत के घूसरतम उषःकाल में इतनी लम्बी छलांग मारने के लिए ऐसे किस्सों पर कभी विश्वास नहीं कर सकते। <sup>६२</sup>

उपर्युक्त विवेचन से यह स्पष्ट है कि हिन्दू विवाह वैदिक युग से पति-पत्नी का यावज्जीवन सम्बन्ध माना जाता है। इसके प्रधान प्रयोजन धर्म का पालन, सन्तान की प्राप्ति तथा उचित माना में काममुख का सेवन है। प्रायः विवाह प्रत्येक व्यक्ति के लिए एक धार्मिक सम्बन्ध और अनिवार्य कर्त्तंव्य समझा जाता है। यह पति-पत्नी में अभेद स्थापित करने वाला है। मनु के प्रसिद्ध शब्दों में जो पति है, वह पत्नी है, पत्नी पति से किसी प्रकार पृथक् नहीं हो सकती। (१।४५-४६)। दूसरे शब्दों में कहा जाय तो हिन्दू विवाह अविच्छेद है। मई १९५५ के हिन्दू कानून ने तथा वर्तमान परिस्थितयों ने इसमें जो महत्त्वपूर्ण परिवर्तन किये हैं, उनका अन्तिम अध्याय में उल्लेख होगा।

हिन्दू विवाह में अनेक प्रकार के नियमों तथा विधि-निपेधों का पालन किया जाता है। सर्व प्रथम वर-वधू के चुनाव में गोल, पिण्ड और जाति का विचार किया जाता है। शातातप के शब्दों में इसमें पहले गोल पर ध्यान देना चाहिए, इसके बाद पिता की सातवीं और माता की पाँचवी पीड़ी के भीतर आने वाले सम्बन्धियों का तथा राशिकूट का विचार करना चाहिए, <sup>६ 3</sup>। यहाँ अगले अध्यायों में इन विषयों का प्रतिपादन इसी कम से किया जायगा।

<sup>&</sup>lt;sup>६२</sup> मेयर----सेक्सुअल लाइफ इ**क्टि**एंक्शण्ट इंडिया, पृ० ११५ तथा पृ० १२५ की पाद टिण्पणी ।

सं० प्र०, पृ० ५६० पर उद्धृत शातातप का वचन—अादौ गोत्रविशुद्धिः स्यात्तत-स्तप्तमपञ्चमम् । राशिकूटं ततश्चैव त्रेधा सम्बन्धलक्षणम् ।।

## दूसरा अध्याय

# बर्हिववाह--गोत्र और प्रवर

दो प्रकार के वैवाहिक नियम

हिन्दू समाज में विवाह के समय वधू चृनने के लिए मृहग रूप मे दो प्रकार के नियमों का पालन किया जाता है। वर-वधू एक विणिष्ट गामाजिक वर्ग के अथवा (निष्वत की हुई पीढ़ियों के भीतर आने वाल व्यक्ति न होने चाहिए। प्रश्येक विवाह उस विणिष्ट सामाजिक वर्ग से और इन पीढ़ियों से बाहर ही होता है। इसे बिह्निवाह (Exogamy) का नियम कहते हैं। गोल और प्रवर हिन्दू समाज में इस प्रकार के बिह्निवाही वर्ग (Exogamous groups) हैं, क्योंकि एक गोल वालों में परस्पर विवाह धर्मणान्त्रों द्वारा वर्जित ठहराया गया है। आपस्तम्ब (२।११११४), विष्णु (२४।६-१०), मनु (३।४), याज्ञवल्क्य ने समान गोल और समान प्रवर रखने वाली कन्या में विवाह का निपेध किया है। गोल तथा प्रवर के अतिरिक्त बिह्निवाह के दूसरे नियमानुगर पिना की मात तथा माता की पाँच पीढ़ियों से बाहर विवाह करना आवण्यक है। इन पीढ़ियों के भीतर आने वाले सब व्यक्ति सिपण्ड कहलाते हैं। वर-वधू को असिपण्ड होना चाहिए। इस प्रकार हिन्दू समाज में अपगोलता और असिपण्डता नामक दो बिह्निवाही नियम (Exogamous rules) प्रचलित हैं।

दूसरे प्रकार का वैवाहिक नियम अन्तर्विवाह (Endogamy) में सम्बन्ध रखता है। इसके अनुसार वर-वधू के लिए एक विशिष्ट सामाजिक वर्ग के भीतर विवाह करना आवश्यक है। हिन्दू समाज में १९४६ ई० तक कानूनी तौर से वर-वधू के लिए ब्राह्मण, क्षतिय, वैश्यादि वर्ण की समानता आवश्यक थी। विहिववाह और अन्तर्विवाह के दोनों नियम ऊपर से देखने में परस्पर विरोधी प्रतीत होते हैं, वस्तुतः ऐमी बात नहीं

१९४६ के हिन्दू विवाह अयोग्यता निवारक कानून, १९४६ ई० के हिन्दू विवाह वैधता कानून तथा १९५५ के हिन्दू विवाह श्वीनून द्वारा अब हिन्दू विवाह की वैधता के लिए गोल या प्रवर की भिन्नता तथा वर्ण की समानता आवश्यक नहीं रही। किन्तु इन नियमों का ऐतिहासिक महत्त्व है और क्रियात्मक रूप में अब भी इनका पालन हिन्दू समाज में किया जाता है। है। इनके पारस्परिक सम्बन्ध को वृत्तों के उदाहरण से समझा जा सकता है। ब्राह्मण वर्ग एक बड़ा वृत्त है, इसके भीतर विश्वामित्र वसिष्ठ आदि अनेक विहिंववाही सामा-जिक वर्गों या गोतों के लघुवृत्त हैं। प्रत्येक व्यक्ति को अपने गोत्र के छोटे वृत्त से बाहर किसी दूसरे गोत्र के लघुवृत्त में विवाह करना पड़ता है। किन्तु ऐसा करते हुए वह ब्राह्मण वर्ण के विशाल वृत्त की पिरिध से बाहर नही जा सकता।

यहाँ पहले बहिर्विवाह सम्बन्धी नियमो, गोल, प्रवर और सपिण्डना के नियम का तथा बाद में अन्तर्विवाह के नियम का वर्णन किया जायगा।

#### गोत का सामान्य स्वरूप

हिन्दू समाज में गोल और प्रवर विधिष्ट बहिविवाही वर्ग है। धर्मशास्त्र समान गोल और प्रवर रखने वालों में परस्पर विवाह का निषेध करने हैं। आपस्तम्ब (२।११।१४) के मत में अपने जैसा गोल रखने वाले को कन्या नही देनी चाहिये। गौतम भिन्न प्रवर वालों में विवाह का विधान करना है। विष्णु (२४।६—१०), मनु (३।४) और याज्ञवल्क्य (१।४३) ने इसका अनुमोदन किया है। किन्तु ये गोल और प्रवर क्या है?

गोल का रबहप अनंक कारणों में बहुत ही जटिल है। गोल के गोरखधन्ध को समझना सुगम नहीं है। न तांगोल का अर्थ निष्चित है और न गोलों की सख्या नियत है। महाभाग्त चार ही मूल गोल मानता है (१२।२६७।१७–१८)। आगे बताया जायगा कि बीधायन ने आठ गोल मान है, किन्तु इसके साथ ही वह यह भी कहता है कि गोल हजारों, लाखों (प्रयुत) और करोड़ों (अर्बुद) हैं, किन्तु इनके प्रवर उनचास है। पुरुपोत्तम पंडिन ने इस पर टिप्पणी करते हुए लिखा है कि गोल तीन करोड़ है, धूल के कणों नथा आकाण के तारों की तरह अनन्त है, अतः वह इस विषय को अत्यन्त

अमरकोश में गोव्र के तीन अर्थ विये गये हैं—पर्वत, वंश और नाम । वाचस्पत्य कोश में इसके ग्यारह अर्थ बताये गये हैं—पर्वत, नाम, ज्ञान, जंगल, खेत, छत्न, संघ, धन, मार्ग, वृद्धि, मुनियों के वंश । प्राचीन संस्कृत साहित्य में गोव्र शब्द का प्रयोग प्रायः वंश या पिता के नाम के लिए हुआ है । छान्दोग्य उपनिषद् में जब गुरु ने सत्थकाम से उसका गोव्र पूछा तो उसका अभिप्राय उसके कुल या पिता के नाम से था (छान्दोग्य उप० ४१४) । महाभारत (४१७९१ १४) में ययाति जब दो कन्याओं से उनका गोव्र पूछता है तो वे अपने पिता का नाम बताती हैं। पालिसाहित्य में गोव्र का प्रयोग कुल के लिए हुआ है, गोत्तरिक्खता का व्यवहार ऐसी लड़कियों के लिए किया गया है, जो सम्बन्धियों के कुलों द्वारा पाली जाती थीं (कर्बे-किनशिप आर्गे-निजेशन इन इण्डिया, पू० ४८) ।

कठिन बताता है। यहाँ पहले संक्षेप में गोल के सामान्य स्वरूप का वर्णन हांगा।

बौधायन के मत में विश्वामित्न, जमदिग्न, भारद्वाज, गौतम, अति, विसप्ठ, कश्यप तथा अगस्त्य मृति की जो संतान हैं, वे गोत्न हैं। इस प्रकार कुल आठ गोत्न है। समान गोत वालों में परस्पर विवाह नहीं हो सकता। ४

किन्तु बाह्मणों के विवाह में केवल गांत की ही नहीं, प्रवर की भिन्नता भी होती चाहिए। प्रवर का विशद रूप आगे स्पष्ट किया जायगा, यहाँ इतना कहना पर्याप्त है कि प्रवर में एक, दो, तीन या पाँच प्राचीन ऋषियों के नाम होने है, ये प्रायः मन्त्रद्रष्टा ऋषि है। गोल और प्रवर के ऋषियों में यह अन्तर है कि प्रवर में अन्यन्त प्राचीन नाल के यमाची तथा विश्वामितादि आठ गोलकार ऋषियों के पूर्वजों का उल्लेख होना है, गालकार ऋषि प्रवरों में वर्णन ऋषियों के वंशज है। उताहरणार्थ, जमदीन गोल के प्रवर भागव, च्यवन और आप्नवान् जमदिन के पूर्वज हैं। अतः यह स्पष्ट है कि प्रवर प्राचीन ऋषि है और गोल उनके वंशज समझे जाने वाले अर्वाचीन ऋषि है।

- <sup>3</sup> प्रवरमंजरी, पृ० ६
  - गोतप्रवर निबन्धकवस्व पू० ११ तथा ६७ 'विश्वामित्रो जमविनिर्मरहाजोऽथ गौतमः । अत्रिवंसिष्ठः कश्यप इत्येते सन्त ऋषयः । सन्तानामृषीणामगस्त्याष्टमानां यवपत्यं तव् गोत्रमित्युच्यते ।' इस लक्षण के अनुसार गोत्र शब्द का प्रयोग उपर्युक्त आठ ऋषियों को सन्तान के लिए होना चाहिए । किन्तु पहले यह बताया जा चुका है कि बौधायन हजारों, लाखों और एक करोड़ गोत्र मानता है । आठ गोत्रों तथा एक करोड़ गोत्रों में स्पष्ट विरोध है । पुरुषोत्तम ने इसके समाधान का एक विफल प्रयत्न किया है (गोत्र-प्रवरनिबन्ध कवस्व पू० १००१००१) जो क्रफ के शब्दों में गड़बड़झाला मात्र है (पू० पु० पू० २०६) । यित वह विश्वामित्र आवि ऋषियों के लिए गोत्रकार शब्द का प्रयोग करतातो यह अस्पष्टता दूर हो सकती थी । पुरुषोत्तम ने एक स्थान पर यह भी लिखा है कि गोत्र कितने करोड़ हैं यह हम नहीं जानते (कियत्यः कोटिसंख्या गोत्राणामिति न विद्याः—प्रवरमंजरी [वे प्रे] पू० ६६) । स्मृत्यर्थसार (पृ० १५) ने इनकी संख्या अनन्त कही है ।
  - गोलों के होते हुए प्रवरों की व्यवस्था इसलिए की गयी है कि गोल शब्ब का प्रयोग बिहिविवाही वर्ग ( Exogamous group ) तक सीमित न रह कर इनके अवान्तर उपभेदों तथा पृथक् परिवारों के लिए भी होता था। ब्राह्मण अपने को कश्यप गोल का ही नहीं, किन्तु इसके एक अंग भागृरि गोल का भी कहने लगे थे, वस्तुतः भागृरि कश्यप गोल के एक गण का उपविभाग है। गोल का प्रयोग वंश के अर्थ में भी होता था, अतः गोल का सुनिश्चित अर्थ न रहने से उसके साथ प्रवरों की भी व्यवस्था की गयी (क्रफ-पू० पु०, प०४-५)।

इन ऋषियों के आधार पर प्रवरों का वर्गीकरण किया गया है--भग, अंगिरा. अति, विश्वामित, कश्यप, वसिष्ठ और अगस्त्य। ये ऋषि उपर्युक्त आठ गोत्नकार ऋषियों से कुछ भिन्न हैं क्योंकि प्रवरों के ऋषियों में भुगु भीर अंगिरा नये नाम हैं और गोतकारों में मे जमदग्नि, गौतम और भारद्वाज का उल्लेख नहीं है। किन्तू यह भेद इस प्रकार दूर किया जाता है कि भृगु में जमदिग्न को तथा अंगिरा में गीतम और भारद्वाज को सिम्मिलित किया जाता है। विभिन्न ग्रन्थों में दी गयी गोलों की तालिका से उन्हें यह म्पप्ट होता है। कि जमदिग्न वर्ग के विभिन्न उपभेदों (गणों) के प्रवरों के प्र नामों में तीन अर्थात भागव, च्यवन और अप्नवान सब में समान हैं। गौतम गांत के विभिन्न गणों के प्रवरों में आंगिरस और गौतम के नामों की तथा भारद्वाज गोल के विभिन्न गणों के प्रवरों में आंगिरस, बाई-स्पत्य और भारद्वाज के नामों की समानता है। प्रवर के सम्बन्ध में वीधायन का यह प्रसिद्ध नियम है कि प्रवरों में यदि एक ऋषि का भी नाम दुवारा आये तो भुगु तथा अंगिरा गणों के अतिरिक्त सर्वत समान-गोतता समझनी चाहिए । इस नियम के अनुसार जमदिन, गौतम, भारद्वाज आदि प्रवरों की गणना भग तथा अंगिरा गणों में की गयी है। ये स्वतन्त्र वहिर्विवाही वर्ग गिने जाते है। इनके सिवाय भग तथा अंगिरा वर्गों में कुछ अतिरिक्त गण भी गिने जाते है। इन्हें मध्यकालीन प्रत्यों में केवल भृगु तथा केवलांगिरस कहा गया है। इनके प्रवरों के ऋषिनामों में जमदिग्न गण की भांति तीन नामों की समानता नहीं है, किन्तू केवल एक नाम भार्गव या अंनिरस की ही समानता है, अतः इनमें से प्रत्येक स्वतन्त्र बहिर्विवाही वर्ग है। केवल भृगुओं में इस प्रकार के चार वर्ग--यस्क, शुनक, मित्रयु और वैन्य हैं और केवलांगिरसों में संकृति, हरित, कण्य, रथीतर, मुद्गल और विष्णुवृद्ध नामक छः वर्ग । इन दस वर्गों में यदि पहले आठ अर्थात्, भृगु (जमदिन), गीतम, भारद्वाज, अति, विश्वामित, कश्यप, वसिष्ठ और अगस्त्य के वर्ग जोड़ दें तो वहिर्विवाही इकाइयों की कूल संख्या १८ होगी।

गोत्न, गण और प्रवर का सम्बन्ध निम्न उदाहरणों से स्पष्ट हो जायगा। बौधायन के अनुसार पहले बड़े गोत्न भृगु अथवा जमदिग्न गोत्न में वत्स, विद, आर्ष्टिषेण और यास्क नामक चार गण हैं। इन गणों में से प्रत्येक के अनेक वर्ग, पक्ष या वंश है, उदाहरणार्थ, वत्स

प्रवरमंजरी, पृ० ११—एक एव ऋषिर्यावत्प्रवरेष्वनुवर्तते । तावत्समान-गोव्रत्य-मन्यत्र भृष्विगरसां गणात् ।। भृगु तथा अंगिरा गणों में उस असगोत्रता के नियम का पालन न करने का क्या कारण था; पुरुषोत्तम ने इसकी बड़ी मनोरंजक व्याख्या की है, उसके मतानुसार बौधायन ने चूंकि गोत्र शब्द का प्रयोग पहले निर्विष्ट आठ ऋषियों के लिये किया है और उनमें भृगु-अंगिरा का नाम नहीं है, अतः उन पर सगोत्रता के निषेध का नियम नहीं लागू होता (प्रवर्मजरी, पृ० १२)।
इनके स्वकृष तथा विस्तृत वर्णन के लिए वेखिए कफ, पृ० ३१–३७।

गण में वात्म्य, मार्कण्डेय, माण्ड्केय, माण्डव्य, कांसय, आलेखन, दार्भायण, शार्कराक्ष आदि ७३ वर्ग हैं (ब्रफ पृ० ७६-५१)। इन सब वत्सों का प्रवर पांच ऋषियों वाला---भार्गन, च्यावन, आप्नवान, और्व और जामदग्न्य होता है।

दूसरा गण विद है—इसमें विदर्शन, अवरशैन, प्राचीन योग्य, अभयजान आदि १३ उपवर्ग हैं, इस गण का प्रवर भी पांच ऋषियों के नाम बाला है। इनमें पहले चार नाम बत्सगण जैसे हैं, पाँचवाँ नाम जामवन्त्य के स्थान में बैद है। तीसरे गण में आप्टिषेण' नैश्चय, याम्यायन आदि १० वर्ग हैं। इनका पंचापेय प्रवर इस प्रकार है—भागंव, च्यावन, आप्टिषेण, कामूय। इन तीनों गणों में आपस में विवाह नहीं होता। चौथे गण में यस्क, मौन, मूक, वाघूलादि २२ वर्ग है। इनका प्रवर स्यापेय अर्थात् भागंव, वैतहच्य, मावेतस है (ब्रफ पू० द२)। मिन्नयु गण में रीष्ट्यायन, सापिण्डिन आदि १२ वर्ग हैं और इनका स्थापेय प्रवर इस प्रकार है—भागंव, बाधयण्य और देवोदास। वैत्यगण में वैत्य, वाप्कल और पार्थ नामक वर्ग हैं और उनका स्यापेय प्रवर है भागंव, वैत्य, पार्थ्य। श्नक गण में ग्यारह वर्ग हैं। इनका एकापेय प्रवर शीनक या गार्त्समद है। इन ग्यारह वर्गों में से अत्ति म चार केवल भृगु के गण है, अतः उनमें परस्पर विवाह हो सकता है। गोल गण और प्रवर का पारस्परिक सम्बन्ध बौधायन के आधार पर बनायी गयी अगस्त्य गोल की निम्न तालिका से स्पष्ट होगा।

| अस | 1711 | गोव | , |
|----|------|-----|---|
|    |      |     |   |

| संख्या | गुण      | प्रवर                          |
|--------|----------|--------------------------------|
| ٩      | इध्मवाह् | आगस्त्य, दाद्यंच्युत, ऐध्मवाह  |
| २      | साम्मवाह | आगस्त्य, दाढ्र्यच्युत साम्मवाह |
| ₹      | सोमवाह   | आगस्त्य, दार्द्यन्युत, सीमवाह  |
| ٧      | यज्ञवाह  | आगस्त्य, दाढ्यच्युत, याज्ञवाह  |
| ¥      | अगस्ति   | आगस्त्य, महेन्द्र, मायोभुव     |

इस सूची से यह स्पष्ट है कि सब गणों के प्रवरों में अगस्त्य नाम आता है, अतः इन सब में परस्पर विवाह नहीं हो सकता। आठ प्रधान गोलों के अनेक गण हैं, प्रत्येक गण में अनेक वर्गों या वंशों के नाम पाये गये हैं। गोल सम्बन्धी विभिन्न सूचियों में दिये गये इन नामों की संख्या पाँच हजार के लगभग है।

#### गोत्न विषयक ग्रन्थ

गोन्नों की गणना सर्व प्रथम सून्न साहित्य में की गयी है और इन्हें प्रवराघ्याय, प्रवरकाण्ड या प्रवर प्रश्न का नाम दिया गया है। होता तथा अध्वर्यु के पथ प्रदर्शन के लिए संभवतः इनका प्रणयन हुआ, तािक वे यािक्षक कर्मकाण्ड में यजमान के परिवार का प्रवर शुद्ध रीित से पढ़ सके (दे० नी० पृ०४२)। इसीिलए इन प्रवरों के प्रथम उल्लेखश्रोतसूत्रों में है। ऋग्वेद के आश्वलायन श्रोतसूत्र के प्रवर काण्ड मे इस पद्धित की संक्षिप्त रूपरेखा मात है, इसमें गोत्र के उपभेदों (गणों) का ही केवल उल्लेख है, किन्तु इन गणों के विभिन्न उपवर्गों का वर्णन नहीं है। उदाहरणार्थ, भृगु गोत्र के गण आर्थिषणों तथा विदों के उप-भेदों का बौधायन की भाँति निर्देश नहीं है, केवल उनके प्रवरों का वर्णन है और प्रवरों में भी होता के ही प्रवार दिये गये हैं, अध्वर्यु के प्रवरों का निर्देश नहीं है। यजुर्वेद के श्रौतसूत्रों—आपस्तम्ब और हिरण्यकेशी (सत्याषाढ़) श्रौतसूत्रों में प्रवराध्याय है, आपस्तम्ब की सूची आग्वलायन की सूची के साथ मिलती है।

बौधायन ने सर्वप्रथम प्रत्येक गोल में समान प्रवर रखने वाले गणों के परिवारों की विस्तृत सूची दी। इससे सादृष्य रखने वाली सूचियाँ कात्यायन और लौगक्षित की हैं, ये पुरुषोत्तम की प्रवरमंजरी में पायी जाती हैं। एक ऐसी अन्य सूची वैखानस धर्मसूल में भी है, जो बाँधायन से प्रतिलिपि की गयी प्रतीत होती है। बौधायन की सूची में तथा आश्वलायन आदि शेष ग्रन्थों की सूचियों में मुख्य गोतों के गणों में वर्णित नामों में बड़ा अन्तर है। ऐसा प्रतीत होता है कि आयवलायन की सूची सबसे पहले तैयार की गयी। इसमें मुख्य गोतों, गणों तथा इनके प्रवरों की सूची माल है। काल और स्थान भेद से इन परिवारों में अन्तर आता गया। बौधायन संभवतः आश्वलायन से स्थान और काल की पर्याप्त भिन्नता रखता है। इसके अतिरिक्त, वह इसका विस्तृत प्रतिपादन करने वाला पहला व्यक्ति था, अतः उसकी सूची आश्वलायन की सूची से भिन्न और विशव है।

उपर्युक्त सूलग्रन्थों के अतिरिक्त गोत्नों का वर्णन प्रधान रूप से निम्न ग्रन्थों में है—महाभारत (१३।४।४९—५६, १२।२६६।१७—१६), मत्स्यपुराण (अध्याय १६५—२०२), वायुपुराण (अध्याय ६६—६), स्कन्दपुराण (धर्मारण्य काण्ड ३।२), स्मृत्यर्थसार (पृ०१४—१७), संस्कारप्रकाश (पृ० ५६१—६६०), निर्णयसिन्धु, संस्कार-रत्नमाला (४०३—४५३)। मध्यकाल में गोत्नों पर स्वतन्त्न रूप से अनेक ग्रन्थ लिखे गये, इनमें पुरुषोत्तम पण्डित की गोत्नप्रवर्मजरी सर्वश्रेष्ठ है, इसमें बौधायन,

इसका नाम 'गोत-प्रवर्शनबन्धकदम्बम्' है, इसी का एक मुद्रण १६०७ में वेंकटे-श्वर प्रेस बम्बई से हुआ है, आगे प्रायः सब उद्धरण इसी संस्करण के आधार पर विये गये हैं। इसमें निम्न ग्रन्थ हैं---पुरुषोत्तम पंडित की प्रवरमंजरी, कमलाकर भट्ट का प्रवरदर्पण, पट्टाभिराम शास्त्री का गर्ग-मरद्वाजकुल-विवाहविचार, आश्वलायन और आपस्तम्ब के प्रवरकाण्ड (ये यथाकम नारायणीय वृत्ति तथा कर्पादस्वामी के भाष्य सहित हैं) तथा गोतप्रवरनिर्णय। इस ग्रन्थ का निर्वेश आगे गोनि (ये. प्रे.) से किया जायगा। आपस्तम्ब, कात्यायन, लौगाक्षि, आण्वलायन और मत्स्यपुराण के विवरण अविकल रूप में दिये गये है। इफ के मत में यह संभवतः १२वीं शती से पहले लिखी गयी थी। यह १६०० में मैसूर गवर्णमेण्ट ओरियण्टल लाइब्रेरी सीरीज में चेन्तसलराव द्वारा सम्पादित होकर गोत-प्रवर सम्बन्धी अन्य मध्यकालीन ग्रन्थों के साथ प्रकाशित हुई है। इस विषय का दूसरा ग्रन्थ कमलाकर भट्ट का प्रवर्त्यण है, यह प्रवर्मजरी की अपेक्षा अधिक संक्षिप्त, संबद्ध और व्यवस्थित है। यहाँ इन सबके आधार पर इसका संक्षिप्त वर्णन किया जायगा, कि किन्तु इसरो पहले गोत्न का अर्थ जान लेना आवश्यक है।

#### गोल शब्द के विभिन्न अर्थ

संस्कृत के आधुनिक कोशों में गोल उसे कहा गया है, जो पूर्व पुरुषों को घोषित करता है। १० किन्तु इस शब्द की यह ब्युत्पत्ति संभवतः इसके प्रयोग को देखकर, उसके आधार पर कल्पित की गई है। वैदिक साहित्य में इसका यह प्रधान अर्थ नहीं था। ऋग्वेद के अनेक स्थलों में इस शब्द का अर्थ गौओं का वाड़ाया समूह है। १० इसके अतिरिक्त इस शब्द का निम्न अर्थी में भी प्रयोग है—बादल, बादल में रहने वाला दैत्य, बादलों को छिपाने वाली पर्वतमाला या पर्वतिशिखर। १० जैसे गौएं बाड़े में बन्द होती हैं, वैसे जल मेष

- वर्तमान समय में प्राचीन गोल पद्धित का सर्वोत्तम वर्णन जॉन क्रफ के 'वी अलीं ब्राह्मणैनिकल सिस्टम आफ गोल एण्ड प्रवर' (लंडन १६५३) में मिलेगा। इस विषय में अन्य ग्रन्थों और लेखों में निम्न उल्लेखनीय हैं— करन्वीकर—हिन्दू एक्सोगेमी, वैदिक साहित्य में गोल प्रवर के लिए वेखिए पांडु-रंग वामन काणे का लेख—बाम्बे कांच ऑफ रायल एशियाटिक सोसायटी, न्यू सीरीज १६३५ का दूसरा खण्ड तथा हि० ध० खं. २, भाग १, पृ० ४७६-५००; वामोवर धर्मानन्व कोसम्बी—आन वी ओरिजिन ऑफ ब्राह्मण गोलाज, जर्नल आफ वी बाम्बे बांच आफ रायल एशियाटिक सोसायटी १६५०, पृ० २९- ५०। चिन्तामणि विनायक वैद्य ने हिस्टरी आफ मिडीबल इण्डिया के खण्ड २ के एक परिशिष्ट में गोलों और प्रवरों की विवेचना की है। इंसा. रिली. ई. के खण्ड ६, पृ० ३५३-५६ में फिक ने इस विषय का संक्षिप्त विवेचन किया है। जॉन क्रफ ने 'वैदिक साहित्य में गोलों का विवेचन' जर्नल आफ रायल एशियाटिक सोसा-यटी के १६४६-४७ के अंकों में किया है।
- <sup>९०</sup> शब्दकल्पद्रुम, द्वितीय काण्ड, पृ० ३४४'गवते शब्दायते, पूर्वपुरुषान् यत्तत् गोत्रम्' । <sup>९९</sup> ऋट० १।४,९१३,२।१७।१,३।३६।४,३।४३।७,६।८६।२३,१०।४८।२,०।१२०।८।
- <sup>9२</sup> ऋट० २।२३।३, १०।१०३।७, अथर्वे० ५।२।६, यजु० १७।३६, ऋट० ६।१७।२, १०।१०३।६ ।

में अवरुद्ध रहता है, संभवतः इस साद्ध्य के आधार पर गोल का अर्थ मेच हुआ । कुछ स्थलों में गोत का प्रयोग समूह के अर्थ में भी हुआ है (ऋ० २।२३।१८, ६।६५।५)। इससे इस शब्द का प्रयोग व्यक्तियों के समूह में भी होने लगा और धीरे-धीरे गोत को वर्तमान अर्थ प्राप्त हुआ। यद्यपि ऋग्वेद में एक सामान्य पूर्वज के वंश के लिए गोत शब्द के प्रयोग का पुष्ट प्रमाण नहीं है, किन्तु इसमें कोई संदेह नहीं कि वैदिक युग में यह विचार प्रारम्भ हो गया था, अथवेवेद में "विश्वगोह्यः" (सब परिवार वाले) शब्द में गोत का व्यवहार रक्त सम्बन्ध से संवद्ध व्यक्तियों के समूह के लिए हुआ है। <sup>3 3</sup> कौशिक सूत्र (४।२) में गोत का इसी अर्थ में प्रयोग है।

पाणिन ने गोलों के सम्बन्ध में बहुत विस्तार से विचार किया है। अष्टाध्यायी के सबसे विस्तृत प्रकरण 'तद्धित' का एक बड़ा भाग—अपत्याधिकार इसी विषय पर है। इससे यह स्पष्ट है कि उस समय गोत्रवाची नामों का बहुत प्रचलन था। पाणिनि के मत में पौत से आगे की सन्तान गोत्र कहलाती है (४।१९३)। अपत्यवाची शब्दों के तीन बड़े भेद हैं—अनन्तरापत्य, गोतापत्य और युवापत्य। पहले भेद का शब्दार्थ है, जिसके बीच में किसी दूसरे लड़के का अन्तर या व्यवधान न हो, जैसे गर्ग का लड़का गार्ग कहलायेगा। इस गार्गि का लड़का या गर्ग का पौत उसके अनुसार गार्ग्य कहा जायगा। पौत्र के बाद की सन्तित गोत्रापत्य कहलाती है। गोत्रापत्यों का एक भेद युवापत्य है। युवापत्य गार्ग्य नहीं किन्तु गार्ग्यायण कहा जायगा। पाणिनि ने विशेष प्रत्ययों द्वारा ऐसे अनेक कुलों के गोत-वाचक नामों की सिद्धि की है और गणपाठों में इस प्रकार के अनेक शब्द पढ़े गये हैं। यहां पाणिनि का गोत्र पारिभाषिक शब्द है और उसने स्वयं अपत्याधिकार प्रकरण से अन्यत्र गोत्र शब्द का प्रयोग एक सामान्य पूर्वज के वंशाजों के लिए किया है। १९४

पाणिन के कुछ सूत्रों से यह स्पष्ट है कि उसे प्रवरस्चियों वाले गोत्रों का अवश्य ज्ञान था, क्योंकि एक सूत्र (४।१।१२०) द्वारा उसने भृगु और वत्स गोत्रों के अर्थ में शारद्वतायन और शौनकायन शब्द बनाये हैं तथा अन्य अर्थों में शारद्वत और शौनक। एक दूसरे सूत्र (४।१।९०५) में उसने आंगिरस गोत्न के लिए वातण्ड्य शब्द का निर्देश किया है। कुछ गणपाठों का प्रवर-सूचियों के साथ पर्याप्त सादृष्य है। अध्वादिगण में भारद्वजायन आत्रेय गोत्न के तथा आत्रेयायण भारद्वाज गोत्न के अर्थ में पढ़ा गया है। गणपाठ प्रवर-सूचियों की अपेक्षा अधिक शुद्ध रूप में सुरक्षित रहे हैं, अतः गोत्नों के इतिहास के ज्ञान में अधिक सहायक सिद्ध हां सकते हैं। १४

<sup>&</sup>lt;sup>९ ३</sup> अथर्व. ५।२१।३ 'वानस्पत्यः संभृत उस्त्रियाभिर्विश्वगोत्**यः ।**'

<sup>&</sup>lt;sup>९४</sup> २।४।६३ यस्कादिम्यो गोत्ने,४।३।८० गोत्नादङ्कवत् सूत्रों की काशिकावृत्ति देखिए।

१४ इस विषय का विस्तृत विवेचन जॉन ब्रफ के १६४६ के जर्नल आफ रायल एशियाटिक सोसायटी के एक लेख (पृ० ४१ अनु०) में हैं।

#### मेधातिथि द्वारा गोल शब्द की व्याख्या

गोत के सामान्य प्रचलित अर्थ की मृत्यरतम व्याख्या मेधातिथि ने की है। वह मन ३। प्रतथा १६४ की टीका में असगोब की व्याख्या करता हुआ लिखता है--"मब पुरुषों के पुरुष रूप से तृत्य होने पर जैसे उनमें ब्राह्मणादि का भेद है, उसी तरह ब्राह्मणादि के रूप से उनके तृत्य होने पर भी उनमें वसिष्ठादि गोन्न का भेद है और प्रति गोन्न में प्रवर का भेद है । सूत्रकार गोत्नभेद सम्बन्ध से प्रवर को इस प्रकार याद रखने है कि जिसका यह गोत है उसके से प्रवर हैं। गोत भेद उस गोत में उत्पन्न व्यक्ति इस प्रकार याद रखने हैं---हम पराशर गोत के हैं, हम उपमन्यु गोत के हैं। यह गोत क्या है ? गोत उस आदिपुरुप का नाम है, जिसने कुल को यह संज्ञा (नाम) दी है; जो विद्या, घन, गीर्य, औदार्य आदि गुणों से बहत अधिक प्रसिद्ध होता है और जिसके नाम पर कुल का नाम रखा जाना है। गर्ग, गालव आदि ऐसे पुरुषों के नाम पर ब्राह्मणों के गील हैं। गील की इतनी व्याख्या करने के बाद, मेधातिथि आगे जो लिखता है उसमें स्पष्ट है कि उसे इन गोवों के रक्त सम्बन्ध सूचक होने में कुछ सन्देह है। वह कहता है-गोत गब्द वसिष्ट आदि मुख्य गोतों के साथ रूढ़ि के कारण लगाया जाता है। यह नहीं माना जा सकता कि एक समय में पराशर नाम का व्यक्ति पैदा हुआ और उसके बाद उसके वंशज पराशर कहलाने लगे। यदि यह मान लिया जाय तो वेद अनादि नहीं रहेगा, क्योंकि उसमें पराशरों और विसष्ठों का वर्णन है। इसलिए गोल, ब्राह्मण जाति और वेद की तरह अनादि हैं। क्षत्रिय ब्राह्मणों की तरह गोत्र को नित्य स्मरण नही करते। अतः उनका गोत्र लौकिक ही है अर्थात् प्रसिद्धतम आदिपुरुष को ही गोल समझना चाहिए। १ व

इस व्याख्या से स्पष्ट है कि गोत्न दो प्रकार का है— शास्त्रीय और लीकिक । शास्त्रीय गोत्न वह है जो स्मरण-परम्परा से अनादि काल से चला आता है और लौकिक वह है जो पाणिनि के मतानुसार वंश को सूचित करता है । क्षत्रियों में यह गोत्न ऐसे व्यक्तियों के नाम से भी चलता था जो नये राजवंशों की स्थापना करते थे। ये राजा वंशकृत् कहलाते थे। गोत्न के शास्त्रीय एवं लौकिक अर्थों के भेद को अच्छी तरह समझ लेना चाहिए। मिताक्षराकार विज्ञानेश्वर (१।५३) भी गोत्न को वंशमूलक मानते हुए लिखता है कि गोत्न वंशपरम्परा से प्रसिद्ध होता है। मध्यकाल के निबन्धकारों ने भी गौत्न को वंशमूलक माना है (सं० प्र०, पृ० ५६३)। गोत्न के अर्थ की निरन्तर वंशमूलक व्याख्या होने से यह धारणा प्रचलित होना स्वाभाविक था कि गोत्न वंश-मम्बन्ध का ज्ञापक है। किन्तु गोत्न विषयक यह धारणा सर्वांश में सत्य नहीं। पाणिनि की परिभाषा का गोत्न स्पष्ट रूप से वास्तविक वंश-सम्बन्ध को बताता है, किन्तु शास्त्रीय एवं प्रचलित गोत्न कृत्निम तथा

कल्पित वंग-सम्बन्ध को ही सूचित करतांहै। वह वास्तविक रक्त-सम्बन्ध का द्योतक नहीं है।

गोत-प्रवर के ऐतिहासिक विकास की अवस्थाएँ

हिन्दू समाज में प्रचलित गोल और प्रयर का विचार कई अवस्थाओं में से होकर गुजरा है: (१) वैदिक युग मे गोल का विचार बीज रूप मे था। (२) ब्राह्मण ग्रन्थों के निर्माण तथा कर्मकाण्ड की वृद्धि के समय याज्ञिक प्रक्रियाओं में गोल और प्रवर की आवश्यकता अनुभव हुई और इनकी यह पद्धित प्रचलित हुई। उस समय असगोल एवं असमान प्रवर में विवाह करने का विचार प्रचलित हुआ। (३) गोल के विकास की तीसरी अवस्था स्लग्नम्थों के निर्माण के समय मे थी। इन ग्रन्थों ने सर्वप्रथम खुल्लमखुल्ला सगोल विवाह की निन्दा की और उसके कुछ हल्ले प्रायण्चित्त वनाये। (४) २०० ई० के पश्चात् गोल का बन्धन बहुत कटोर किया जाने लगा। सगोल विवाह को तत्पारोहण के समान पाप समक्षा गया। १२०० ई० के पश्चात् यो हिन्द समाज से विवाह को तत्पारोहण के समान पाप समक्षा गया। १२०० ई० तक यही दणा रही। (५) १२०० ई० के पश्चात् संभित्तः सगोल विवाह वन्द हो गये। निवन्धकारों ने इसके प्रायण्चितों में कुछ शियलता की और विधान पारिजात आदि ने तो सगोल वर से व्याही कन्या के पुनर्विवाह की व्यवस्था की। (६) २०वी शताब्दी से आधुनिक युग शुरू होता है। इस समय गोलों के कृत्वम, अस्वाभाविक एवं परेशान कर देने वाले प्रतिबन्ध को हिन्दू समाज से हटाने का आन्दोलन शुरू हुआ। परिणामस्वरूप १६४६ ई० के ३७वें कानून के अनुसार समान गोल-प्रवर में विवाह को वैध माना गया और हिन्दू समाज से सगोत्रता के कानूनी प्रतिबन्ध का अन्त हो गया।

## वैदिक युग में गोल

इस समय गोन्न की चर्चा बहुत कम मिलती है। ऋग्वेद में गोन्न शब्द बहुत थोड़े स्थानों पर आया है।  $^{90}$  इनमें से चार स्थानों में तो वह पर्वत व मेघ का वाचक है। यहाँ गोन्न शब्द प्राय: इन्द्र की स्तुतियों में आया है और उसे पहाड़ों व बादलो का फाड़ने वाला कहा गया है। शेप स्थानों मे इसका क्या अर्थ है, इस विषय में टीकाकारों में पर्याप्त मतभेद है।  $^{95}$  आधुनिक टीकाकारों में राथ ने सेन्टीपीटर्स वर्ग कोश में इसका अर्थ गौओं का बाड़ा (गोष्ठ) या गोशाला किया है और गैल्डनर इस अर्थ से असहमति प्रकट करता हुआ इसका अर्थ समूह करता है। समूह वाचक गोन्न शब्द का बाद में व्यक्तियों के समूह का

१७ ऋ० ६।१७।२, ६।८६।२३, १०।४८।२, १०।१२०।८, ६।१७।२ यो गोत्रिभिद् वळमृद् यो हरिष्ठाः । स इन्द्र चित्रां अभितृधिवाजान् ।

१५ ऋ७ ६।६४।४, १०।१०३।७, २।२३।१८

<sup>&</sup>lt;sup>१६</sup> वैदिक इंडैक्स, ख० १, पू० २३५ पर उद्धृत

अर्थ देना सर्वथा स्वाभाविक था। किन्तु एक पूर्वज द्वारा प्रवर्तित वंश परम्परा के अर्थ में गोत शब्द का ऋग्वेद में प्रयोग नहीं है। अथर्ववेद के एक मन्त्र (५।२०।३) में यह अर्थ अवश्य उपलब्ध होता है।

# मैक्समूलर की गोत्र विषयक कल्पना

गोष्ठवाची गोल शब्द के आधार पर मैक्समूलर द्वारा कल्पनाओं के बड़े महल खड़े किये गये हैं। कहा जाता है कि प्राचीन काल में बड़ी-बड़ी बस्तियाँ या नगर कम थे, जंगल बहुत थे। लोग पण अधिक पालते थे। किसी स्थान पर पानी और धास की गृविधा अधिक देखकर वे वहीं बस जाते थे। वही अपने पणुओं के बाड़े बना देते थे। इन पणुओं के बाड़ों को गोल कहा जाता था। बाड़े को गोल कहने का कारण यह है कि बाड़े में गौओं की रक्षा की जाती थी (गावः लायन्त्रे यत्र), उनके चारों ओर दीवार आदि की बाधा खड़ी करके उन्हें हिस्र पणुओं के आऋमण से सर्वथा सुरक्षित कर दिया जाता था। गौओं की रक्षा न केवल हिंस्र पण्ओं से करनी होती थी, किन्तु गौओं को चुराने वाले चोरों और आक्रामकों से भी इनकी रक्षा आवश्यक थी। अतः इनके चारों और किलेबन्दी की जाती थी। श्री मैक्समुलर ने इस मत का प्रतिपादन इस प्रकार किया है-- "प्राचीन काल में बहुत सी लड़ाइयाँ इसलिए नहीं लड़ी जानी थीं कि एशिया और यरोप के विरोधी राजाओं में शक्तिका संतुलन रखाजाय। किन्तु वे लड़ाइयाँ अच्छे चरागाहों को पाने के लिए और पणुओं के वड़े-वड़े समूहों को हथियाने के लिए लड़ी जाती थी । स्वभावतः चारों आर किले की दीवारों से मजबत किये गये पशुओं के इन बाड़ों ने दुर्गी का रूप धारण किया। एंग्लोसैंन्सन भाषा में बाड़े के लिए (Tun) जर्मन में (Zaun) आता था, यह गान्द बाद में (Town) बन गया। जो लोग एक बाड़े की दीवारों के अन्दर रहते थे वे एक गोत्र, परिवार, कबीले या जाति वाले कहलाते थे। २० जिसके पास अधिक संख्या में पश होते थे वह स्थान उसी के नाम से प्रसिद्ध हो जाता था। कहा जाता है कि वसिप्ट विश्वामित आदि गोत प्रवर्तक ऐसे ही व्यक्ति थे। बाद में किसी स्थान में अधिक सविधा देखकर अन्य लोग भी वहीं बस जाते थे, किन्तु जब परिचय पूछा जाता था तो वे कहते थे कि हम वसिष्ट गोत अर्थात् वसिष्ट की गोशाला के हैं, या भारद्वाज गोत्न या भरद्वाज के गौओं के वाड़ें से सम्बन्ध रखते हैं। इसका अर्थ इतना ही था कि ये लोग उन वसिप्ठादि ऋषियों के गोतों में रहते थे। इसका यह अर्थ नहीं था कि ये उनके वंशज थे, किन्तू पास-पास रहने से इनमें पारिवारिक स्नेह का भाव उत्पन्न हो गया था। वे लोग एक-दूसरे को आयु के अनुसार भाई-बहिन, चाचा-भतीजा, पिता-पुत्र समझने लगे। जब एक को भाई कह दिया तो उसकी बहिन से विवाह करने का मतलब अपनी बहिन से शादी करना

२० मैक्समूलर—चिप्स फ्राम ए जर्मन शाप, खण्ड, २ पृ० २ प

था। यह अधर्म माना जाता था अतः एक गोल वालों में शादी न करने की प्रथा चल पड़ी।"

नि:सन्देह यह कल्पना बहुत मनोरंजक है। 'गालिब दिल बहुलाने को ख्याल अच्छा है। िकन्तु यह केवल हवाई किला है, सारी कल्पना का आधार गोत्न का अर्थ बाड़ा मानना है। िकसी प्राचीन कोश या टीकाकार ने गोत्न का यह अर्थ नहीं किया, आधुनिक टीकाकारों में भी इसके अर्थ के सम्बन्ध में मतभेद है। यह विवादग्रस्त अर्थ गोत्न के उद्गम पर प्रामाणिक प्रकाश नहीं डाल सकता।

# वैदिक युग में गोल पद्धति के संकेत

वैदिक साहित्य में गोत्र पद्धति का स्पष्ट उल्लेख नहीं है, किन्तु इसके दो मुख्य तत्त्व महान् ऋषियों के वंशजों का अपने पूर्वजों के नाम से प्रसिद्ध होना तथा प्रवर (आर्थेय) बीज रूप में पाये जाते हैं। यहाँ इनका ऋमशः वर्णन किया जायगा।

यशस्वी पूर्वजों के नाम पर वंशजों के नामकरण की पद्धति के अनेक संकेत वैदिक साहित्य में है। तै. सं. (१।८।१८।१) में होता को भार्गव अर्थात् भृगु की सन्तान कहा गया है। अन्यत्न तै. सं. ( = 191819) में जामदग्न्य अर्थात् जमदग्नि की सन्तान का स्पष्ट रूप से उल्लेख है। ब्राह्मण ग्रन्थों से यह ज्ञात होता है कि उस समय विभिन्न परिवारों में धार्मिक अनुष्ठान की विधियाँ एक जैसी नहीं थी। तै. बा. (१।१।४) के अनुसार भगुओं या आंगिरसों के लिए श्रीत अग्नि का आधान 'भुगुणां (आंगिरसां) त्वा देवानां व्रतपते व्रतेन दधामि' के मन्त्र से होता था और अन्य ब्राह्मणों के लिए यह कार्य 'आदित्यानां त्वा देवानाम्' के मन्त्र से। तैं. त्रा. (२।२।३) में आंगिरसी प्रजा (अंगिरा की सन्तान) का उल्लेख है। ताण्ड्च ब्राह्मण में सगीत ब्राह्मण को उदुम्बर का बना हुआ प्याला दक्षिणा में देने का विधान है। २१ कौषीतिक ब्राह्मण में यह कहा गया है कि विश्वजित् यज्ञ करने वाला अपने सगोत ब्राह्मण के साथ एक वर्ष एक तक रहे। २२ ऐतरेय ब्राह्मण में दी गयी कथा (३३।५) के अनुसार शुनःशेष आंगिरस (अंगिरा के वंशज)<sup>२.3</sup> को बाद में विश्वामित्न ने देवरात नाम से अपना लड़का बनाया। उपनिषदों में गुरु शिष्यों को प्रायः उनके गोवनामों से ही संबोधित करते है, व्यक्तियों के साथ गोववाची नामों का प्रयोग होता है, जैसे भारद्वाज, गार्ग्य, आश्वलायन, भार्गव और कात्यायन (प्रश्नोपनिष द् १।१), वैया झपाद और गौतम (छान्दोग्य ४।१४।१,४।१६।१), विश्वामित्र, जमदिग्न, वसिष्ठ, कश्यप (बृह० उप २।२।४)।

इन सब उदाहरणों से यह स्पष्ट है कि उपनिषदों के समय तक गोलों की पद्धति

<sup>&</sup>lt;sup>२९</sup> ता. झा. १८।२।१२

<sup>&</sup>lt;sup>२२</sup> कौ. ब्रा. २५।१५

<sup>&</sup>lt;sup>' २३</sup> ऐ. ब्रा. ३३।४

सुप्रतिरिठत हो चुकी थी। पर उपर्युक्त उदाहरणों में गोवों का प्रयोग याजिक कर्मकाण्ड और णिक्षा के सम्बन्ध में हुआ है, विवाह में इनका कोई मम्बन्ध नहीं बताया गया। इस विषय में संभवतः सबसे पहले निर्देश लाट्यायन श्रौनमूत्र में मिलता है। र्िप्रायः सभी गृह्य और धर्मसूत्र सगोत्र विवाह का निर्पेश करने हैं, उसमें यह जात होता है कि यह विचार इन सूत्रों से काफी पहले जन्म ले चुका था। प्रवर और आर्थेंय के नैदिक निर्देशों में इसकी पृष्टि होती है।

प्रवर

इसका प्रथम उल्लेख वैदिक युग में दर्ण और गीर्णमाग नामक टिंग्टों में गिना है। ये इष्टियों अन्य सभी थजों का आधार हैं, अतः इन सब में प्रवर का पाठ होता है। यह पाठ उस समय होता है, जब यज्ञ की अग्नि उद्दीप्त करने वाली (गामिप्रेनी) ऋमाओं के एकदम बाद अध्वर्य उस अग्नि पर धी डालता है। इस ममय होता प्रवर का पाठ करने हुए कहता है—हे अग्नि, तू महान् है, नुझमें ब्रह्मणिक है, तू भरन, भृग, च्यवन, अप्नवान्, अर्व और जमदिन से सम्बद्ध है। दे इसके बाद निविद् नामक मन्त्र पढ़े जाते हैं, इनमें यह कहा जाता है कि अग्नि देवताओं और मनुष्यों द्वारा जलाई गयी है, वह ऋषियों द्वारा प्रणंमित तथा विप्रों द्वारा प्रसन्न की गयी है। (देवेद्धो मन्विद्धः ऋषियन्तृतो विद्यानुमदिन:)। मब यक्तों में इसी कर्मकाण्ड का अनुसरण किया जाता है और ब्राह्मण ग्रन्थों गे यह जात होता है कि यहाँ होता का कार्य करने के लिए अग्नि का आह्वान किया जाना है। खफ्न के मतानुसार संभवतः इसी कारण प्रवर णब्द का प्रयोग किया गया, र विक्तु बाद में इसका व्यवहार ऋषिनामों की उस सूची के लिए भी होने लगा, जो यजों में एढ़ी जाती थी।

शतपथ ब्राह्मण (१।४।११२) ने इस विषय की स्पष्ट करने हुए तथा दूसरे प्रकार का प्रवर वताते हुए कहा है— 'होता का काम करने वाला पुरुष अभी तक होता नहीं है, अध्वर्यु उसे होता का काम करने के लिए निमन्त्रित करता है। घी की दूसरी आहुति डालने के बाद होता कहता है— कीर्ति, यश और ब्रह्मशक्ति के नेज के लिए इस यज्ञ की घोषणा देवताओं में तथा भेरी घोषणा मनुष्यों में करो। इसके बाद अध्वर्यु कहना है—अग्नि देव ही दिव्य होता है, विद्वान् और जानने वाला वह देवताओं के प्रति वैसे ही यज्ञ करे जैसे मनु ने, जमदिन ने, ऊर्व ने, आप्तवान् ने, ज्यवन ने तथा ब्रह्मा ने किया था, वह न देवताओं को पहाँ लाये—अमुक पुरुष मानवीय होता है। यह स्पष्ट है कि यहाँ प्रवर

<sup>&</sup>lt;sup>२४</sup> लाट्या. श्रौ. सू. न।२।११

<sup>&</sup>lt;sup>२५</sup> तै. सं. २।४।६

<sup>&</sup>lt;sup>२ इ.</sup> इ.फ. - पू० पु०, पु० ६

का सम्बन्ध अग्नि में है २७ किन्तु इसमें मन्देह नही कि यह मानवीय होता का वर्णन है, क्योंकि उसे मनु की भाँति यज करने को कहा गया है।

ष्टममें यह प्रकट होता है कि प्रवर यज में अग्नि को गुलाने के लिए की गयी प्रार्थना है वि और वह दो प्रकार की होती हैं: (१) होता द्वारा की जाने वाली, (२) अध्वर्य द्वारा की जाने वाली। पहली प्रार्थना में बत्स गण वाले आह्वनीय अग्नि को भागेंव, क्यावन, आग्नवान, और्व नथा जामरान्य नामक पाँच मल्बद्घाटा ऋषियों के नाम वाले प्रवर में संबंधित करने हैं। उस प्रकार मंबोधित अग्नि उनके हव्य को देवताओं तक पहुँगाना तै. अन्यथा नहीं, ऐसा सानकर होना अग्नि में प्रार्थना करना है। दूसरी प्रार्थनामें अध्वर्य इन्हीं मल्बद्घाटा ऋषियों का नाम उनदे कम में लेकर प्रार्थना करता है जैसे जमर्दाभवन्, अर्ववर्त, आनवान्वत्, च्यवनवत्, भृगुवत्,। अध्वर्यु द्वारा पढ़े गये प्रवर में ऋषियों के नाम यजमान में अगर की आर अर्वाचीन तथा ऋषियों में प्राचीन वंशाओं की आर चलने हैं और होना मृलभूत प्राचीन ऋषि में प्रारम्भ कर कम से उनके वाद के अर्वाचीन ऋषियों के नामों का पाठ करना है। वि इम प्रकार सर्वेव दो प्रकार के प्रवरों का पाठ होता है, पहले में ऋषि नामों का कम प्राचीन से अर्वाचीन की ओर होता है तथा भागेंव सहित्य सूत्रों का प्रयोग होता है, दूसरे में ऋषिनाम अर्वाचीन की ओर होता है तथा भागेंव स्वित्त हैं और इन नामों के साथ वन का प्रयोग होता है।

प्रयर को बाद मे आर्पेय भी कहा जाता था। ऋग्वेद में केवल एक वार आर्पेय मध्य का प्रयोग है और वहाँ इसका अर्थ है ऋषि से सम्बन्ध रखने वाला। ऋ० ६।६७।५९ में यह प्रार्थना की गयी है आप पिवल करने वाले हैं, आप हमें धुलोक और भूलोक को उत्तम वस्नुएँ भेजिए, विशेष रूप से ऐसी वस्तु जिससे हम जमदिग्न की भौति ऋषि सम्बन्धी सम्पत्ति प्राप्त कर सकें। वैदिक युग में गोल और प्रवर की पद्धति अधिक विकसित नहीं हुई थी, प्रवरों का विशेष सम्बन्ध याज्ञिक कर्मकाण्ड से था। गोल और प्रवर प्रधान रूप में बाह्मणों में अधिक प्रचलित थे क्योंकि ये याज्ञिक कर्मकाण्ड किया करते थे।

संस्काररत्नमाला (पृ० ४१६) में प्रवर को अग्नि का विशेषण मानते हुए प्रवर की यह व्युत्पत्ति की है—"प्रक्रियन्ते अर्ग्नोवशेषणत्वेनोत्कीर्त्यन्ते इति प्रवराः", ऋषियों के नाम अग्नि का विशेषण होने से प्रवर कहलाते हैं।

२६ प्रवरमंजरी (गोनि० पृ० ६) आहबनीयस्था ग्रैहंब्यवाहनाम्नः प्रकर्षेण वर-णानि प्रार्थनानि प्रवराः ॥

वौधायन-प्रवराध्याय—अथात ऊर्ध्वानध्वपूर्वृणोतेऽमुतोऽर्वाचो होतेत्ष एवोभयोः सर्ववोद्देशः । इस पर प्रवरमंजरो की टीका (पृ० १०) अतो यजमानादूर्ध्वान् मन्ववृश्मिरस्यवहितान्—आहवनीये प्रार्थयते । अमुतो मूलमूतावृषेराराभ्याविम्मू-तान्मन्ववृशः अध्वर्युः प्रवरकमविषयंयक्रमेण तवपत्यसंबन्धेन प्रार्थयते तमेवािनम् ।

यह कल्पना होता और अध्वर्यु के ऊपर बताये गये प्रवरों के दोनों प्रकारों से भी पुष्ट होती है। होता के प्रवरों में ऋषियों के नाम व्याकरण की वृद्धि के साथ भागेंव आदि के रूपों में पढ़े जाते थे और अध्वर्यु के प्रवरों में वत् गब्द के साथ। पहले में होता को अपना कार्य करने के लिए निमन्त्रित किया जा रहा है, अग्नि प्राचीन काल से देवताओं का होता रहा है, मनुष्य को होता बनाने से अफ के कथनानुसार अग्नि को ईर्ष्या और नाराज्यी होना स्वाभाविक है। अतः गतपथ ब्राह्मण कहता है। उ कि पहले अग्नि का नाम लेकर उसे प्रसन्न किया जाता है। अध्वर्यु के द्वितीय प्रकार के प्रवर में वत् गब्द का प्रयोग यह सूचित करता है कि यह याजिक कर्म ठीक वैसे ही किया गया है जैसे भृगु ने किया था, अतः यह भृगु के यज्ञ के सदृश ही प्रभावणाली और सफल होगा। 3 प

प्रवर के प्रयोजन की यह व्याख्या मैनसमूलर और चिन्तरालराव द्वारा की गयी इसके प्रयोजन की व्याख्या से सर्वथा भिन्न है। पहले विद्वान् के गब्दों में "जब ब्राह्मण अन्याधान करता है तो वह यह घोषणा करना चाहता है कि वह यज्ञ कर्म के लिए अपने पूर्वजों के सदृश योग्यता रखता है। उर चिन्तसलराव का कथन है कि प्रत्येक ब्राह्मण जब कोई धार्मिक कार्य, अपनी सन्ध्योपासना या देवताओं का आह्वान करना है नो उसे अपने परिवार के संस्थापक महत्त्वपूर्ण पूर्वजों के नामों का उच्चारण करना पढ़ता है तािक वह यह प्रदिश्तित कर सके कि योग्य पूर्वजों का उत्तराधिकारी होने के नाने वह उस कार्य को करने का उपयुक्त और अधिकारी व्यक्ति हैं"। उ अ अतः इस मत के अनुसार धार्मिक कार्य के लिए अपनी योग्यता सिद्ध करना ही गोद्योचारण का प्रधान प्रयोजन है। किन्तु यह ब्रफ द्वारा बताये पहले उद्देश्य की तुलना में यथार्थ नहीं प्रतीत होता। ब्रफ ने अपने उपर्युक्त प्रयोजन के समर्थन में निम्न प्रमाण दिये हैं। अर्थ विद्या विद्या के समर्थन में निम्न प्रमाण दिये हैं।

वैदिक साहित्य में बहुधा विभिन्न नामों के साथ वत् गब्द के प्रयोग द्वारा अपने कार्ये को प्राचीन यशस्वी व्यक्तियों के कार्यों के समान प्रभावशाली और महत्त्वपूर्ण बनाने का वर्णन है। अथर्ववेद के एक मन्त्र में कहा गया है कि मैं अति, कण्य और जमदिग्न की भाँति कृमियों को मारता हूँ, अगस्त्य की ब्रह्मशक्ति से कीड़ों को चूर्ण करता

उ० शतपथ ब्राह्मण १।४।२।३ यहाँ वास्तव में निहुते शब्द का प्रयोग है, इसके अर्थ के लिए दे० ब्रफ-पू० पु०, प० १७ ।

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> ब्रफ, वही, पृ० १८ अनु

<sup>&</sup>lt;sup>3२</sup> मैक्समूलर—हिस्टरी आफ संस्कृत लिटरेचर, पु० ३८६

<sup>33</sup> चित्तसलराव--गोत एण्ड प्रवर पृ०, मि० मोनियर विलियम्ज बाह्यणिज्म एण्ड हिन्दूइज्म (१८८७), पृ० ४०६०

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> ब्रफ---पू० पु०, पृ० १८ अनु०

हूँ। <sup>3</sup>४ अन्यस्त अग्नि से अथर्या की भांति मनुष्य को मारने के लिए कहा गया है (ऋ० प्रशादणार, अथर्ये. ६।३।२५)। अथर्वे. पाप्पिश, २।३३।७,४।३७।प्,६।४०।प्, ६।४२।प् में इस प्रकार के उदाहरण हैं। इन सबमें पुराने प्रतिष्ठित नामों का प्रयोग इसलिए है कि इनके नाम के प्रभाव से अभीष्ट परिणाम उत्पन्न हो।

यज्ञवेदी के निर्माण (अग्निचयन) में इस बात का बारम्बार वर्णन है कि यह कार्य अगिरा की भीति (अग्निरस्वत्) किया जा रहा है (तै. सं. ४, मै. सं. ३, यजुर्वेद अध्याय ११)। ऋग्वेद में इसका बहुशः उल्लेख है (१।६२।१,९।७६।३, २।९७।१, ६।४६।११)। इसी प्रकार मनु स्वत् का उल्लेख ऋग्वेद में निप्न स्थलों में हैं—१।४४।११, ४।३०।३, ४।४१।१, ७।२१३, ६।४३।२७, १०।७०।६। अविवत् के उदाहरण ४।४।६, ४।७।६, ४।२२।२१, ४।४१।६–१० में पाये जाते हैं और जमदिनवत् के ६।६७।४२में। अनेक स्थलों में कई नामों का इकट्ठा प्रयोग हैं, जैसे ऋ० १।३१।९७ में मनुस्वत्, अगिरस्वत्, और ययातिवत्, ऋ० १।४५१३ में प्रियमेधवत्, अविवत्, विरूपवत् और अगिरस्वत्, ऋ० ७।६६।३ में जमदिनवत्, ६।४०।१२ में मान्धातृवत्, अगिरस्वत्, पितृवत्, ६।४३।१३ में पृत्वत्, मनुस्वत्, अगिरस्वत्। इन सबमें अपने वर्तमान कार्यं की प्राचीन व्यक्तियों के तत्सदृण कार्यों से तुलना करते हुए उसे प्रभावशाली और गौरवपूर्णं बनाने का प्रयत्न है।

उपर्युक्त उदाहरणों से दो बातें स्पष्ट होती हैं, पहली तो यह कि ययाति, प्रियमेष, गण और अथवीं (अथवं. १।१४।४) के अपवादों को छोड़ कर सर्वेत्र प्राय: उन्हीं ऋषियों का नामोल्लेख है, जो प्रवरों में पाये जाते हैं। दूसरी यह कि इन उदाहरणों में ऐसे ऋषियों को भी एक साथ गिना दिया गया है, जो प्रवरों में पृथक् रूप से पठित हैं। केवल ऋग्वेद के पौचनें मण्डल में अन्नियन् के उदाहरण परवर्ती प्रवरपद्धित से थोड़ा सादृष्य रखते हैं। इससे यह जात होता है कि उस समय प्रवरपद्धित बीज रूप में विद्यमान थी।

#### प्रवर पद्धति के वैदिक निर्देश

ऋग्वेद के दो स्थल वैदिक युग में प्रवर पद्धित के स्पष्ट प्रमाण हैं। आठवें मण्डल के एक मन्द्र (१०२१४) में और्वे, भृगु और आप्नवान् की भाँति अग्नि के आह्वान का पहले वर्णन हों चुका है। यह बात ध्यान देने योग्य है कि इसी सूक्त में प्रवर विधि से सादृश्य रखने वाले अनेक अंश हैं यद्यिप ये ऋग्वेद के अग्नि-विषयक अन्य सुक्तों में भी पाये जाते हैं, किन्तु इनका यहाँ पाया जाना केवल आकस्मिक नहीं है। इस सूक्त (६१९०२) का दूसरा मन्द्रतीति० संहिता के देवान्यक्षत् (तै० सं० २।४,१९१) से मिलता है। ९७ वें, ९८ वें मन्द्र में हब्यवाह अग्नि का वर्णन परवर्ती आहवनीय अग्नि (तै० सं० २।४,।६।६–७)

अधर्व २।३२।३, ५।२३।१० अतिवत् वः क्रमीणां हिन्म कण्यवज्जमविन्नित् । अगस्त्यस्य ब्रह्मणां संपिनव्म्यहं क्रमीन् ।।

से सादृष्य रखता है। इस सूक्त के विनियोग का अवसर अग्नि को जलाने में है (मंब २२)। पहले यह बताया जा चुका है कि प्रवर का सम्बन्ध सामिधेनी ऋचाओं मे है। यह सूक्त परवर्ती प्रवरविधि का मूल या बीज प्रतीन होता है। ऐसे ही सूपनों से बाद में सामिधेनी ऋचाएँ निकाली गयीं। क्रफ के शब्दों में संभवनः प्रवर का प्राचीन रूप सामिधेनी सूक्त में ही था।

, ऋग्वेद में प्रवर का दूसरा उदाहरण खिल सुक्तों में मुमेपब सूक्त (ऋ० १०।१५१ के बाद) है। इसके दूसरे मन्त में कहा गया है—"अग्वि निश्चित रूप से हमारा दूत है, हब्य ले जाने वाला है, वह देवताओं को इस यज्ञ में यहाँ लाये, वह विष्र, अलंकुन, यक्ष, पूजनीय और किव है, वह अप्नवान, और्व, भृगु और जमदिन की भौति कार्य करे।" व इस मन्त में परवर्ती प्रवर विधि से सादृश्य रखने वाल वाक्यांण "अग्विनों दूतां, हब्यवाह, देवान् आवक्षद्" हैं। इस सूक्त में पढ़ गये नाम बाद के प्रवरों से वड़ी समानता रखते हैं, इसमें केवल व्यवन का नाम नही है। यह सूक्त हमें अपूर्ण रूप में मिलता है, गंभवतः इसके प्राचीन पूर्ण रूप में ऐसा पाठ रहा हो। व इससे यह स्पष्ट है कि उस समय प्रवर पद्धित निर्माणावस्था में थी।

उपर्युक्त दोनों उदाहरण जामदग्य भृगुगोत से सम्बन्ध रखते हैं। सूत्र साहित्य में सर्व प्रथम इसी गोत्र का वर्णन आता है। इन दोनों बातों से यह परिणाम निकाला जा सकता है कि सामिधेनी ऋचाओं में प्रवर के प्रयोग को विकसित करने वाले पहले व्यक्ति भृगुवंश के थे। यह तथ्य इस बात से भी पुष्ट होता है कि वैदिक साहित्य में अगिन सम्बन्धी कर्मकाण्ड से भृगुओं का विशेष सम्बन्ध बताया गया है।

उपर्युक्त तथ्यों को दृष्टि में रखते हुए क्रफ ने यह परिणाम निकाला है कि प्रवर पद्धति आरम्भिक ब्राह्मण काल से पहले विकसित हुई। इसका विकास ऋग्वेद के पिछले सूक्तों के समय हुआ। <sup>३ ५</sup>

अथर्ववेद के दो स्थलों से यह प्रतीत होता है कि उस समय इस पद्धित का काफी विकास हो चुका था। अथर्व १८।३।१४–१६ में पितृमेध सूक्त के मध्य में कण्व, कक्षीवन्त, अित गोत के आत्रेय, आर्चनास, श्यावाश्व; अगस्ति गोत्न के आगस्त्य, माहेन्द्र, वाया-भुव; कश्यप के काश्यप, आवत्सार, आसित; वसिष्ठगोत्न के कुण्डिलों के वसिष्ठ,

अदं अग्निवों दूतो रोक्सी हब्यवाट् देवान् आवक्षवध्वरे वित्रो दूतः परिष्कृतो यक्षी यजनीयः कविः अप्नवानवत् और्ववत् भृगुवज्जमदिनवत्

अफ—पू० पु०, पू० २२—२३ बफ के कथनानुसार वह खिलसूक्त उस समय का है जब ऋग्वेद का निर्माण लगभग पूरा हो चुका था, पर यजुर्वेद को निश्चित रूप नहीं मिला था ।

<sup>&</sup>lt;sup>३ ज</sup> अफ---पू० पु०, पृ० २४

पुरुमीढ, अगस्त्य, श्यावाण्य, सोभिर, अर्चनाः, विश्वामित्न, जमदिन्न, अति, कथ्यप, वामदेव, विस्त्य, भारद्वाज और गीतम का उल्लेख है। ये सब पूर्वजों के रूप में स्मरण किये गये है। इनमें सोभिरी तथा पुरुमीढ के अतिरिक्त सभी मुख्य गोतों या उनके गणों में उल्लिखित है। इससे बड़ी सूची अथर्वः ४।२६।३–६ में पायी जाती है। यह इस प्रकार है—अंगिरा, आरित्त, जमदिन्त, अति, कण्यप, वसिष्ट, ग्यावश्व, वर्ध्युख (पुरुमीढ), आत्र (विसद, सप्तवध्य), भारद्वाज, गविष्टिर, विश्वामित्व, कुत्स, कक्षीवन्त, कण्य, (मधानिधि, विणाक), उन्ना (काव्य), गीतम, मृत्याज। इनमें कोष्टों में दिये नामों के अतिरिक्त भेष गभी परवर्ती प्रवराध्यायों में पाये जाते है। यह तथ्य उस समय प्रवर पद्धित के विशास को सूनित करता है।

# प्रवर चुनने की स्वतंत्रता

करन्दीकर ने यह गिद्ध करने का यत्न किया है कि वैदिकयुग में व्यक्ति को अपना प्रवर या ऋषि चुनने की पूरी स्वतन्त्रता थी, क्योंकि ब्राह्मण प्रन्थों में सर्वत "आर्षेयं प्रवृणीने" (आर्षेयं को चुनना है), का वाक्य मिलता है। प्रवर शब्द का मूल वरणार्थंक वृधातु है। प्राचीन प्रवर वंग-परम्परा सम्बन्ध का द्योतक नहीं, किन्तु कर्मकाण्ड के विशिष्ट सम्प्रदायों का बोधक था। 3.6 करन्दीकर की यह कल्पना निम्न कारणों से ठीक नहीं प्रतीत होती।

प्रवर का मूल अर्थ विशेष प्रार्थना है, प्राचीन ग्रन्थों में इस णब्द का प्रयोग प्रवर के ऋषियों के लिए नहीं, किन्तु अग्नि के लिए हुआ है। प्रवरमंजरी में इस पर विशव विचार करते हुए कहा गया है कि 'वृणीते' का कमें अग्नि है, न कि ऋषियों के नाम । ४० तै. सं. के एक प्रसिद्ध संदर्भ में इसी प्रकार का प्रयोग है। इसमें कहा गया है कि तीन अग्निगी है—देवों नक हिंब ले जाने वाली, पितरों को उनका भाग पहुँचाने वाली तथा अगुगे के माथ रहने वाली। वे तीनों यह कहनी हैं कि वह मुझे चुनेगा। वह कहता है—हय्य का वहन करने वाली अग्नि को चुनो, वह देवों की अग्नि को चुनता है, वह ऋषियों के साथ सम्बन्ध वां नहीं छाड़ता और यह उसके नैरत्तर्य या स्थिरता को बढ़ाती है। ४० यह प्रवर पद्धित का एक प्रधान मंदर्भ है, इससे यह स्पष्ट है कि चुनाव अग्नि का है, ऋषि के नामों का नहीं है।

इसमें कोई गंदेह नहीं कि वरण शब्द चुनने का अर्थ देने वाली वृधातु से बना है। किन्तु इसके प्रयोग के सम्बन्ध में हमें वैदिक भाषा की प्रवृत्ति का भी ध्यान रखना

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> हिन्दू एक्सोगेमी, पू० ५६-५६

४० प्रवरमंजरी, पृ० ६--

४१ ते. सं २।४।५

चाहिए। वेदों में भक्त अनेक बार यह कहता है—हे अग्नि, हम तेरा वरण करते हैं। यहाँ वरण का यह अर्थ नहीं है कि हम अनेक देवताओं में से अग्नि को चुनते हैं, इसका तात्पर्य केवल इतना ही है कि हम अग्नि की शरण में जाते हैं या उसकी उपासना करते है। अग्नि के वरण का यह तात्पर्य नहीं है कि भक्त किसी अन्य देवता को भी चुन सकता था। 'वूणीते' का प्रयोग उपासना के अर्थ में होना चाहिए, चुनाव के अर्थ में नहीं। ४२

णतपथ ब्राह्मण (१।४।२।३) में वृणीते के स्थान पर प्रवृणीतं का प्रयोग ४ उपर्युक्त धारणा को पुष्ट करता है। प्रवृणीते शब्द का चुनने के अर्थ में कोई सम्बन्ध नहीं है। ब्राह्मण ग्रन्थों में प्रायः यह प्रवृत्ति देखी जाती है कि वे संज्ञाओं को क्रियाओं (धानुओं) के रूप में प्रयुक्त करते हैं। ४ प्रवृत्ति देखी जाती है कि वे संज्ञाओं को क्रियाओं (धानुओं) के रूप में प्रयुक्त करते हैं। ४ प्रवृत्ति इसका अर्थ है कि वह प्रवर का पाठ करना है। इस अर्थ की पुष्टि उपर्युक्त संदर्भ में अर्वाक् शब्द से भी होती है, वयोंकि इस अर्थ में यह क्रिया अकर्मक होगी। इसीलिए तै. सं (२।४।८) के कर्मवाची 'अर्वाच:' के स्थान पर णतपथ ब्राह्मण में इस संदर्भ में 'अर्वाक्' अन्यय का प्रयोग हुआ है।

शतपथ बाह्मण का यह स्थल प्रवर के वंशमूलक होने का भी निर्देश करता है। इसके उत्तरार्ध का अनुवाद इस प्रकार है—"वह प्रवर को परले छोर से इस आर तक पढ़ता है, क्योंकि वंश का विस्तार दूर के सिरे से इस ओर तक होता है, इस प्रकार वह अपने को बड़े लोकों के स्वामी के (कोप से) छुपाता है। यहाँ पिता सबसे पहले, पुत्र उसके बाद और पौत्र उसके बाद आता है, अतः वह प्रवर का पाठ परले छोर से इस ओर तक करता है।" इसमें पिता-पुत्र की उपमा से यह स्पष्ट है कि प्रवर याज्ञिक कर्म काण्ड के सम्प्रदाय मात्र नहीं थे किन्तु कुछ अंशों में वंशसूचक भी अवश्य थे।

उपर्युक्त तथ्यों को दृष्टि में रखते हुए करन्दीकर की यह कल्पना युक्तियुक्त नहीं प्रतीत होती है कि प्रवर शब्द का अर्थ यह सूचित करता है कि यजमान को अपना प्रवर चुनने में पूरी स्वच्छन्दता थी और प्रवर याज्ञिक सम्प्रदाय मात्न हैं, वंश परम्परा मे इनका कोई सम्बन्ध नहीं है। ४४

वैदिक युग के आरम्भ में बीज रूप में पायी जाने वाली पढ़ित इस युग के अन्त तक काफी विकसित हो गयी थी। ऊपर बताये गये आश्वलायन, आपस्तम्ब और बौधा-

<sup>&</sup>lt;sup>४२</sup> ब्रफ---पू० पु० पृ० १४

<sup>&</sup>lt;sup>४3</sup> शतपथ ब्राह्मण १।४।२।३

४४ उदाहरणार्थ किसी वस्तु को घी के साथ मिलाकर तैयार की गयी हिव को सांनाय्य कहते हैं, इस प्रकार की हिव देने के लिए सन्नयित का प्रयोग होता है, अग्न्याधान के लिए आदधाति किया रूप का प्रयोग होता है—अफ—पु० पू०, पृ० १४

४५ इस विषय में विस्तृत विवेचन के लिए दे० ब्रफ-पू० पु०, पृ० १०-१६

यन के प्रवराध्याय और गोतों की सूचियाँ इस तथ्य को भली भाँति पुष्ट करती हैं। पहले आठ बड़े गोतों का उल्लेख किया जा चुका है। यहाँ इन सूचियों की कुछ विशेष बातों का उल्लेख किया जायगा।

आठ गोलों में से विस्तार की दृष्टि से भुगु तथा अंगिरागण उल्लेखनीय हैं। भुक् दो प्रकार के हैं---जामदग्न्य और अजामदग्न्य । जामदग्न्य भृगुओं के पुन: दो प्रकार हैं:---(क) वत्म तथा विद जामदग्य कहलाते हैं, (ख) आर्ष्टिषेण, यस्क, मित्रयु वैन्य और शुनक केवलभुगु कहलाते हैं। बौधायन के अनुसार वत्स, विद और आष्टिषेणों के प्रवर में पाँच ऋषियों का नाम होता है, ये परस्पर विवाह नहीं कर सकते। अंगिरागण के तीन विभाग हैं--गौतम, भरद्वाज और केवलांगिरस । गौतम के सम्बन्ध में बौधायन और वैखानस की तथा आपस्तम्ब, कात्यायन आदि की सूची में बहुत अन्तर है। पहली सूची के अनुसार गौतम गोल के सात विभाग या गण हैं और दूसरी सूची के अनुसार दस । ४६ बीधायन के मत में भारद्वाजों के चार ही भेद हैं-भरद्वाज, रौक्षायण, गर्ग और किप । आपस्तम्ब, आग्वलायन और कात्यायन इनमें शुंग, गौशिरि का भी उल्लेख करते हैं। ४७ केवलांगिरस के उपविभाग हारीत, कण्व, रथीनर, विष्णु वृद्ध, मुद्गल और संस्कृति हैं। अति बहुत छोटा गोत है, उसके उपविभाग केवल चार (अति, वादभूतक, गविष्ठिर, तथा मृद्गल हैं । विश्वामित्र गोत्र विविध सूत्रकारों के अनुसार उन्नीस उप-विभागों में बंटा हुआ है। कश्यप गोल के पाँच उपविभाग विध्व कश्यप, रेभ, शण्डिल, लीगाक्षि और गांखमित हैं। वसिष्ठ गोत्र निम्न सात उपभेदों में बँटा हुआ है-वसिष्ठ, कृण्डिन, उपमन्य, पराणव, जातुकर्ण्य, संकृति पृतिमास, लोहिण्य। अगस्त्य गोत्न के सात उपभेद ये हैं--इध्मवाह, सोम्बवाह, सोमवाह, यज्ञवाह, अगस्ति, पौर्णमास और हिमोदध । <sup>४ ६</sup> आठ गोत्नों के इन सब उपविभागों या गणों में प्रायः प्रत्येक में अनेक गोत्न हैं और इनके नामों और संख्या के सम्बन्ध में विभिन्न प्रवरसुचियों में बड़ा मतभेद है। ४६

सगोवता और समानप्रवरता दोनों पृथक् और स्वतन्त्र रूप से विवाह में बाधक होती हैं। वधू के लिए असगोव्रा होने के साथ-साथ असमानप्रवरा होना भी आवश्यक है। गोव्र की समानता न होने पर भी यदि वर-वधू का प्रवर एक है तो विवाह नहीं हो सकता। इसी प्रकार प्रवर की समानता न होने पर भी यदि दोनों का गोव्र एक है तो परिणय संभव नहीं है। उदाहरणार्थ, यस्क, वाधूल, मौन और मौक गोव्रों के नामों में भिन्नता होते हुए भी विवाह नहीं हो सकता, क्योंकि इन सबका प्रवर एक ही अर्थात्

४६ अफ---पु० पु०, पु० ३२-३३

<sup>&</sup>lt;sup>४७</sup> वही, पृ० ३३

<sup>&</sup>lt;sup>४ इ</sup> बही, पृ० ३७

४६ इसका विस्तृत विवेचन बफ की उपर्युक्त पुस्तक में पृ० ७६–१६४ पर है।

भागंव वैतहच्य सावेतस है। प्र॰ प्रवर में एक, दो, तीन या पाँच ऋषियों के नाम होते हैं। अब यह कहा जाता है कि प्रवर की समानता नहीं होनी चाहिए, तो उसका यह अर्थ होता है कि दो प्रवरों में एक ही ऋषि की समानता पर्याप्त होती है, इसमें केवल मृगु अंगिरागण ही अपवाद हैं। बौधायन के शब्दों में तीन ऋषियों के नाम बाले प्रवरों में दो ऋषियों के नाम बोले प्रवरों में दो ऋषियों के नाम होने से विवाह नहीं हो सकता।

एक ऋषिनाम की समानता से भी सगोन्नता होती है किन्तु भृगु और अगिरा गणों में यह नियम नहीं लागू होता। इन दोनों गणों में पांच ऋषियों के नाम आने प्रवर में तीन ऋषियों की तथा तीन ऋषियों वाले प्रवर में दो ऋषियों की समानता से बिबाह नहीं हो सकता। पहले बताये गये वत्स, विद और आध्विपेण गोन्नों के पाँच ऋषियों के प्रवर में तीन ऋषि नाम--भागव, ज्यावन, आप्नवान एक जैसे है, अतः इनमें विवाह नहीं हो सकता।

#### प्रवर में ऋषियों की संख्या

अधिकांश गोतों के प्रवर, ल्यापेंय अर्थात् तीन ऋषियों के नाम वाले हैं। कुछ गोत एकापेंय, ह्यापेंय और पंचापेंय भी हैं। एक ऋषि वाले मुख्य प्रवर निम्न हैं—आपस्तम्ब, आश्वलायन और वैखानस के अनुसार मित्नयु गोत का प्रवर वाध्ययव हैं। 4 विस्क गोत के अन्तर्गत उसके एक उपभेद विस्व का प्रवर भी एकापेंय विमच्छ है। बौधायन तथा वैखानस गृतक का शीनक तथा आपस्तम्ब और कात्यायन गृत्समद का गृत्समद प्रवर कहते है। इध्मवाहों का प्रवर आपस्तम्ब के अनुसार आगस्त्य है। 2 विवानित्न गोत के अनेक गणों के प्रवर द्वार्थिय या दो ऋषियों के नाम वाले हैं, जंग—पुरण वारिधायन्त (वैश्वामित्न और पीरणा, बौधायन के अनुसार) हिरण्यरेतस् (वैश्वामित्न, हैरण्यरेतस्), मानवधर्मसूत्र के अनुसार, सुवमेंरेतस, कयोतदेव, घृतकीशिक के वैश्वामित्न के अतिरिक्त हैरण्यरेतस्, सौवमेंरेतस्, क्योतरेतस धार्तकीशिक प्रवर, अच्छकलोहित के वैश्वामित्न और अच्छकलौहित्य (आश्वलायन के अनुसार)। तीन ऋषियों वाले प्रवरों की संख्या बहुत अधिक है। अति, अगस्त्य, कथ्यप, विस्छ, विश्वामित्न, केवलांग्यर की संख्या बहुत अधिक है। अति, अगस्त्य, कथ्यप, विस्छ, विश्वामित्न, केवलांगरस, भरदाज और गौतमकेवल गोतो के अधिकांश गणों के प्रवर ल्यावेय हैं, उदा०

<sup>&</sup>lt;sup>५०</sup> आश्वलायन, प्रवरमंजरी (वे. प्रे. पृ० २८)

४१ ब्रफ---पू० पु० पृ० २४ आश्वलायन के अनुसार इसके तीन ऋषि (वैश्वामित्र, माधुच्छन्दस, आष्टक) हैं।

४२ आश्वलायन और कात्यायन के अनुसार अजामवग्न्य वस्सों का प्रवर व्यार्षेय (भागव, और्व, जामवग्न्य) है (क्रफ-पू० पु० पृ० ३१)

मैतानरण और कौण्डिन्य; विश्वामित्र गोत्र के वैश्वामित्र, दैवरात, औदल, केवलां-गिरस के हारीत गोत के आंगिरस, आम्बरीस, यौवनाश्व; भरद्वाज के आंगिरस, बार्हस्पत्य, भारद्वाज; गौतम गोत्री आपास्य के आंगिरस, आपास्य, गौतम; केवल भृगु गोत्री यस्कों के भार्गव, वैतहृब्य, सावेतस।

चार ऋषि नामों वाले प्रवर नहीं होते। पाँच ऋषि नामो वाले पंचार्षेय प्रवरों के प्रसिद्ध उदाहरण भृगु (जमदिग्न) गोत्न के निम्न गण हैं—वत्स (बौद्यायन के अनुसार), भार्गव, च्यावन, आप्नवान्, और्व, जामदिग्य; विद (भार्गव, च्यावन, आप्नवान्, और्व, धेद); आप्टिगण (भार्गव, च्यावन, आप्नवान्, आप्नवान्, आप्नवान्, आप्नवान्, आप्नवान्, आप्नवान्, आप्नवान्, आप्नवान्, आप्नवान् के अतिनिमार्थत वत्स-गुरंगध्स और वेद। विश्वज्योति के भार्गव, च्यावन, आप्नवान् के अतिरिक्त कमगाः वैद और वैमिश्वत, वत्स और पौरोधस तथा वेद और विश्वज्योतिष प्रवर है। प्रवेबायम और वैखानस धर्मसूत्र के अनुसार गौतम गोत्न के कीमण्ड और दीर्घतम गामक पाँचवें ऋषि नाम वाले भी हैं। भरद्वाज गोत्न के गौक्षायण और गर्गगोत्त के प्रवर भी पंचार्षेय हैं, इनमे दोनों के तीन ऋषि आंगिरस, बार्हस्पत्य और भारद्वाज तो एक जैसे हैं, शेष दोनों कमणः वान्दन और मातवचस तथा गौन्य और गाग्यं है। आपस्तम्ब सूत्र के अनुसार एक प्रवर में तीन से अधिक मन्त्र हच्टा ऋषि नहीं होने चाहिए, प्रवतः प्रवर में ऋषियों की संख्या मर्यादित है। किन्तु गोन्नों में ऐसी कोई पावन्दी न होने से इनकी संख्या निरन्तर बढ़ती चली गयी।

प्राचीन सूत्रकार उपर्युक्त गोतों के प्रवरों के ऋषियों की संख्या तथा नामों में बहुत मतभेद रखते थे। सबसे अधिक मतभेद संभवतः कश्यप गोत के शाण्डिल गण के सम्बन्ध में हैं, बौधायन और वैखानस धर्मसूत्र के अनुसार इसके प्रवर में काश्यप, आवत्सार और शाण्डिल ऋषि हैं; आश्वलायन के अनुवार शाण्डिल आसित और दैवल; मानव, कात्यायन और लौगाक्षि के अनुसार काश्यप, आसित और दैवल । किन्तु आपस्तम्ब श्रौतसूत्र इसके प्रवर में दो ऋषि नाम ही मानता है—दैवल और आसित । ४ ४

हिगोत्र कुल--कुछ परिवार द्विगोत्र अर्थात् दो गोतों से सम्बन्ध रखने वाले माने गये हैं। आश्वलायन श्रीत सूत्र ने इन्हें द्विप्रवाचन कहा है। १६ कात्यायन और

<sup>&</sup>lt;sup>५3</sup> ये सब उदाहरण अप की पूर्वोक्त पुस्तक पू० ३१-३७ से लिये गये हैं।

४४ आप. औ. सू. २४।५-६

४ **स**फ---पू० पु०, पु० ३६

<sup>&</sup>lt;sup>४६</sup> प्रवरमंजरी (वे. प्रे.) पु० ४४

लीगाक्षि इन्हें द्वयामुख्यायण कुल कहते हैं। १ ण ऐसे कुलो मे तीन उल्लेखनीय हैं-शीग शैशिरि, लौगाक्षि और सकृत । भरद्वाज गोत्र का एक उपविभाग गुग है, इस गोत के एक पुरुष ने नियोग द्वारा विश्वामित गोत के एक उपविभाग शैशिरि गोत की स्त्री से एक पूत्र उत्पन्न किया, दो गोलो से सम्बन्ध रखने के कारण यह पूत्र गौंग शैशिरि कहलाया। भरद्वाज और विश्वामित्र गोत्रो के साथ सम्बन्ध होने के कारण इस कुल के व्यक्ति इन दोनो गोलो मे विवाह नही कर सकते। आप० और आपव० के अनसार इसका प्रवर आगिरस--बार्हस्पत्य भारद्वाज, कात्य-आत्कील है। कात्यायन और लौगाक्षि तथा मानव सुझ के अनसार यह आगिरस--बाईरंपत्य भरदाज-शौग शैशिरि है। इन प्रवरों में पहले तीन तो भरद्वाज गोल के ऋषि है और कात्य या आत्कील विष्वामित्र गोत से लिये गये है। लीगाक्षि बडा मनोरजक द्विगोत है, यह विसष्ठ और कश्यप गोलों से सम्बद्ध है। बीधायन, कात्यायन, वैखानस और मानव तथा मत्स्यपुराण के अनसार इनके प्रवर में तीन ऋषि है, इनमें में दो काण्यप और आवत्सार कश्यप गोल के है और तीसरा ऋषि वसिष्ठ गाल कर है। (त्रफ-पू० पूर, पर ३६)। बौधायन के कथनानुसार ये दिन मे वसिष्ठ और रात में कश्यप गोल के होते है। प्रच इस विचित्र व्यवस्था की दो व्याख्यायें की गयी हैं, अभिनवमाधवाचार्य ने 'गोत प्रवर निर्णय' में लिखा है कि लीगाक्षि जन्मना कश्यप की सन्तान हैं, किन्त् उनका उपनयन वसिष्ठ ने किया है। इनका जन्म रात्नि में हुआ, अतः रात को उनका गोत्न कश्यप होता है। उपनयन दिन में हुआ, अतः दिन में उनका गोल विराष्ट होता है। पृष्ट दूसरी व्याख्या स्मत्यर्थसार की है, इसके अनुसार इसका कारण यह है कि दिन में वे विसष्ठ सम्प्रदाय की पद्धति का अनुसरण करते हुए प्रयाजो की विधि करते है और रात को कश्यमों की पद्धति के अनुसार। ६० लीगाक्षियों का दोनों गोलों म विवाह बीजत है। ६९ सकृति और रीत माष नामक दो गोल अगिरा गण और कण्यप गोलों के उपभेदों मे पढे गये है। आपस्तम्ब सुत्र ने इन्हें विसष्ठगण में पढ़ा है अन सकृति अगिरा, नवयप और वसिष्ठ गोवो मे विवासित कर सकते। १२

अभी तक ब्राह्मणों के गोत्रों का ही वर्णन किया गया है, अब अन्य वर्णों के गोत्रों का उल्लेख होगा ।

```
४७ प्रवरमंजरी—वहीू
```

<sup>&</sup>lt;sup>प्रम</sup> प्रवरमंजरी, पृ०

४६ गोतप्रवृह्मिबन्धकवम्ब (वे. प्रे.) पृ० २६६

<sup>&</sup>lt;sup>६०</sup> स्मृत्यर्थसार, पु० १५

<sup>&</sup>lt;sup>६९</sup> वहीपु० ५

<sup>&</sup>lt;sup>६२</sup> गोत्रप्रवरनिबन्धकदम्ब, पृ० २६६

#### क्षवियों के गोत

संभवतः इनके गोल और प्रवर का सर्वप्रथम उल्लेख ऐतरेय ब्राह्मण (३४।७) में आया है, वहाँ यह प्रथन किया गया है कि यज्ञ में दीक्षित होते हुए क्षित्तय का प्रवर क्या कहा जाय। इसका उत्तर यह दिया गया है कि क्षित्तय का प्रवर उसके ब्राह्मण पुरोहित का ही प्रवर होता है। आध्वलायन और कात्यायन श्रीतसूतों में इस विषय में दो व्यवस्थाएँ की गयी हैं—(१) वे अपने पुरोहितों के प्रवर ले सकते हैं, (२) सब क्षत्रियों का प्रवर मानव ऐल पौरूख होता है। उ मेधातिथि ने आध्व० श्रीत सूत्र (१।३) के आधार पर गोल और प्रवर का भेद केवल ब्राह्मणों में ही माना है। मिताक्षरा में कहा गया है कि क्षत्रियों, वैष्यों के अपने विशेष गोल नहीं होते, अतः इनके विवाहों में इनके पुरोहिनों के गोलों को ही इनका गोल समझना चाहिए। अप मिनव्यक्षितारों ने इसका समर्थन किया है। किन्तु प्राचीन साहित्य और अभिलेखों में क्षत्रियों के विशिष्ट गोलों का बहुत वर्णन मिलता है।

महाभारत में विराट के दरवार में छद्मवेषी युधिष्ठिर ने अपना गोत वैया-ह्मपाद बताया है (विराट पर्व ७।०।१२)। पाण्डवों के इस गोत की पुष्टि माघ मास की सुदी अप्टमी को किये जाने वाले भीष्म के तर्पण-सम्बन्धी मन्त्र से होती है, क्योंकि उसमें उसका गोत्र वैयाझपाद और प्रवर संकृति दिया गया है। <sup>93</sup> अभिलेखों में कांची के पल्लवों का गोत्र प्रायः भारद्वाज और चालुक्यों का मानव्य बताया गया है। <sup>93</sup> १९७६ ई० के जयचन्द्रदेव के एक ताझपत्र में एक क्षत्रिय को वत्स गोत्र का तथा भागव च्यवनाष्नवान और्व जामदम्त्य प्रवर का कहा गया है। <sup>93</sup> चन्देल राजा तैलोक्य वर्ग के एक दानपत्र में रीत सामन्त नामक क्षत्रिय के भरद्वाज गोत्र के होने का वर्णन है।

<sup>&</sup>lt;sup>७०</sup> प्रवरमंजरी, पृ० ६०

पान १।५२, उद्घाहतत्व (पृ० १९१) ने यही मते स्वीकार किया है। संस्कार कौस्तुभ ने इस व्यवस्था के अनेक कारण दिये हैं (पृ $^0$  ६५,६–६०)।

<sup>&</sup>lt;sup>७२</sup> स्मृतिचन्द्रिका, खण्ड १. पु० १६ प

<sup>&</sup>lt;sup>७3</sup> एपि. इं. खं १ पु० ५, वही खं. ६, पु० ३३७

इं. ए. खं १८, पृ० १३६--३८। काणे ने हि. ध. खं० २, भाग १, पृ० ४६४ पर इस प्रकार के अनेक अभिलेखों का निर्देश किया है।

#### वैश्यों के गोत्र और प्रवर

इस विषय में वैश्यों की स्थिति क्षवियों से मिलती है। प्राचीन सूत्रकारों ने उनके गोत्र और प्रवर या तो उनके पुरोहितों के गोत्रों और प्रवरों के अनुसार माने हैं या समूचे वैश्य वर्ण के लिए एक ही प्रकार के गोत-प्रवरों का उस्लेख किया है। आपस्त्रक के अनुसार वैश्य एकार्षेय है, उनका प्रवर बात्सप्री है। बीधायन उनका प्रवर ध्यापेंय मानता है, इसके तीन ऋषि भागन्दन, वात्मप्री और मांकील है। अप

किसी व्यक्ति को अपना गोल याद न होने की दणा में आपस्तम्ब न यह अपने साचार्य (बेद का अध्ययन कराने वाले गुरु) का गोल प्रहण करें। पद का अध्ययन कराने वाले गुरु) का गोल प्रहण करें। पद वह उस गोल वाली गुरुकत्या में ही विवाह नहीं कर सकता, पर उस गोल की अन्य कत्याओं से विवाह करने का निषेध नहीं है अप । गरिकार-प्रकाश में यह भी कहा गया है कि यदि अपने गोल का जान न हो तो अपने को काणगर गोल का कहना चाहिए। पर न

## धर्मसूत्र और सगोत्र विवाह

सूत्रप्रन्थों में सर्वप्रथम बौधायन ने राप्रवर तथा सगोत कन्या के गाथ विवाह का निषेध किया है। वह निषेध से सन्तुष्ट नहीं है, अपितु सगोत्र के माथ भादी करने को पाप समझता है, इसके लिए प्रवराध्याय में चान्द्रायण प्रत की व्यवस्था करता है। उसके मत में ब्रत समाप्त होने पर वह उस सगोत्रा स्त्री का वैसे ही त्याग न करें, जैंम माता या विहन को नहीं छोड़ा जाता है। यदि उससे कोई पूत्र उत्पन्न होता है ना उमें कोई पाप नहीं चगता। उस पुत्र का गोत्र काययप होता है। पित कित्तु वीधायन धर्मसूत्र (२।५।३६) पत्नी को केवल छोड़ने का तथा माता की तरह पालने का विधान करना है और चान्द्रायण व्रत का विधान नहीं करता। यदि पुत्र हो जाय तो कुच्छू उपवास की व्यवस्था करता है। बौधायन धर्मसूत्र का विधान प्रवराध्याय की अपेक्षा नरम है, वर्षोकि चान्द्रायण प्रत

प्रवरमंजरी पू० ६०, सं. प्र. (पृ० ६५६) के अनुसार वैश्यों का भालन्दन गोत्र होता है—वैश्या भालन्दनादयस्तेषां भालन्दनो गोत्रम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>७६</sup> प्रवरमंजरी, पृ० ६१

७७ सं. प्र. पृ० ५६०--तेषां त्वाचार्यंकन्यामात्रं निषिद्धं न सर्वास्तव्गोता ।

७६ वही--गोलस्य त्वपरिज्ञाने काश्यप गोल्लिम्ब्यते । इस गोल्ल का प्रयोग विवाह से अतिरिक्त श्राद्धादि विषयों में हो समझना चाहिए । मि. स्मृत्य श्राद्ध खं.पू० ४६९, प्रवर का ज्ञान न होने पर जगविन के प्रवर से काम चलाया जा सकता है।
७६
प्रवरमंजरो, पु० ६७

४० दिन चलता है और कुच्छू केवल १२ दिन । किन्तु यह स्मरण रखना चाहिए कि बौधायन मे पुराने सूलप्रन्थ इस विषय में मीन हैं। आश्वलायन श्रीतसूल के अन्तिम अध्यायों में प्रवरों का वर्णन है, पर वह सलों या १२ दिन से अधिक चलने वाले यज्ञों के सम्बन्ध में है, विवाह के विषय में नहीं। इसके परिशिष्ट माग में अवश्य इसका वर्णन है, किन्तु यह परिशिष्ट वाद का लिखा हुआ है। आश्वलायन गृह्य सूल १।४।४ में वधू के चुनाव के बहुत में नियम दिये हुए हैं किन्तु दनमें असगोत्रता के नियम का उल्लेख नहीं है। एक ऐंगे नियम का, जिसका भंग किये जाने पर बाद में कुच्छू और चान्द्रायण जैसे कठोण प्रायण्वितों की व्यवस्था की गयी, आश्वलायन में सर्वेषा न पाया जाना बड़े आश्चर्य का विषय है। काठक गृह्यसूल (१४।३)४) और पारस्कर गृह्यसूल सगोत्रता के विषय में मौन हैं। के वधू के चुनाव में इस नियम की चर्चा न करना, क्या यह बात सूचित नहीं करना कि उस ममय तक आयौं में इस प्रथा का पूरी तरह प्रचलन नहीं हुआ था।

धर्ममूलकारों में विमष्ठ, आपस्तम्ब, बौधायन और गौतम ने इस विषय में विभिन्न विधान किये हैं। विमष्ठ केवल यही कहता है कत्या का भिन्न गोल (६१९) हो। भि प्रायण्वितों का वर्णन करते हुए उसने अगम्या स्त्रियों की जो सूची वी है (२०१०) उसमें सगोता का उल्लेख नहीं है। आपस्तम्ब गृह्मसूल में, वधू के चुनाव के प्रकरण में गोल की कोई शर्त नहीं वी गयी। किन्तु धर्मसूल में केवल इतना ही कहा है कि सगोल को अपनी लड़की न दे (२।४।१९११९)। इस नियम का भंग करने पर कोई दण्ड नहीं वत-लाया गया है। बौधायन के विधान का उल्लेख ऊपर हो चुका है। किन्तु गौतम ने धर्मसूलों में गोल के नियम को सबसे अधिक उप्रता से प्रतिपादित किया है। समान प्रवर में और एक गोल में विवाह को वह गुक्तल्पारोहण के समान पाप समझता है (गौ. धर्म सूल ४।२, २३।९२)। गुक्तल्पारोहण महापातकों में से है। बौधायन ने सगोल विवाह को पातक या महापातक नहीं समझा था किन्तु इस पाप के लिए इन्छ्य प्रायण्वित की व्यवस्था की। किन्तु गौतम इससे सन्तुष्ट नहीं है, वह इसे महापातक से कम मानने को तैयार नहीं है।

गृह्यसूतों और धर्मसूतों के गोत विषयक विचारों की तुलना करने से स्पष्ट है कि गृह्यसूतों के समय गोत्न के नियम को महत्ता नहीं मिली थी, धर्मसूतों के समय उसे महत्त्वपूर्ण समझा जाने लगा और उसके भंग के लिए क्रमणः कठोर विधान बनने लगे। विसप्ट उसे प्रायण्चित योग्य अपराध नहीं समझता, वौधायन कुच्छू प्रायण्चित से इस

न॰ हिरप्यकेशी गृह्यसूत्र (१।१९।२), मानव, गृह्यसूत्र (१।७।८) और गोमिल गृह्य सूत्र (३।४।४) में सगोत्रता के नियम का उल्लेख है।

न विसष्ठ ध. सू. मान, आप. ध. सू. २।४।११।१४, गौ. ध. सू. ४।२, मि० याज्ञ० स्मृति ३।२३१।, नारव स्मृति १४।७४ तथा बृहद्यम (गौ. ध. सू. २३।१२ की टीका में हरदस द्वारा उद्धृत) ।

पाप की शुद्धि मानता है और गौतम इसे महापाप मानता है। जिस बात को गृह्यमूत्रों के समय मामूली समझा जाता था, वह गौतम के समय महापाप क्यों वन गयी? इसी प्रण्न के उत्तर में गोत्न के उत्त्म का इतिहास छिपा पड़ा है। गृह्यसूत्रों एवं धर्मसूत्रों के समय के बीच में द वी शती ई० पू० में इस प्रथा का आरम्भ होना प्रतीत होता है। अब यहाँ गोत्न की उत्पत्ति के विषय में कुछ प्रसिद्ध भारतीय मतों एवं योरोपियन विद्वानों की कल्पनाओं की समीक्षा की जायगी।

# गोत्नप्रथा की उद्गम सम्बन्धी भारतीय कल्पना

मत्स्य पुराण में कहा गया है कि एक बार ब्रह्मा यज्ञ कर रहे थे, इस सक्र से भृगु, अंगिरा, मरीचि, अति, पुलह, पुलस्त्य, कृतु और विसप्ट उत्पन्न हुए (१६४। ६)। किन्तु आजकल गोलों की जो सूचियाँ पायी जाती है उनमें क्षातु, पौलह और पौलरत्य अगस्त्य गोल के उपभेद या गण में उपलब्ध होते है, स्वतन्त्र गोल के हप में नही। फिर पुलह राक्षसों के और पुलस्त्य पिशाचों के मूल पुरुष है। शतपथ ब्राह्मण में (१४।४।६) गौतम, भारद्वाज, विश्वामिल, जमदिन, विसष्ट, कश्यप और अति नामक मान ऋषि गिनाये गये है। ६ भत्स्यपुराण की तथा शतपथ ब्राह्मण की सात नामों की सूची में विसप्ट और अति ही उभयनिष्ठ नाम है, शेष पाँच नाम दोनों सूचियों में भिन्न हैं। आश्वलायन-परिशिष्ट में इन ऋषियों के साथ अगस्त्य का नाम जोड़ कर, इन आठ ऋषियों को गोलकार कहा गया है। बौधायन ने भी इन्ही आठ ऋषियों के गोल माने हैं। किन्तु महाभारत का मत है कि अंगिरा, कश्यप, विसष्ट और भृगु × चार ही मूल गोल हैं। किन्तु महाभारत का मत है कि अंगिरा, कश्यप, विसष्ट और भाग भा महाने एक सर्वमम्मत सिद्धान्त नहीं पाया जाना है। यह प्रणन किया जा सकता है कि प्राचीन काल में सैकड़ों ऋषियों में आठ ही इन कार्य के लिए क्यों चुने गये। इसका सामान्य उत्तर तो यह होगा कि ये अन्य ऋषियों की अपेक्षा अधिक महान्, यशस्वी एवं पूजनीय होंगे। किन्तु पतंजिल कहते हैं कि (प्रारम्भ में) ६० हजार

प्रे काणे ने निरुक्तकार (१२।३८) द्वारा "अर्वास्विलश्चमस" के मंत्र की ध्याख्या में सात ऋषियों की सूर्य की सात किरणों से की गयी तुलना को इस संख्या का मूल बताया है। बृहदारण्यक उपनिषद् (२।२।३–४) में सात इन्द्रियों या प्राणों (दो कान, दो आंखें, दो नासिका रन्ध्य और जिह्ना) के साथ विश्वामित्र आदि सात ऋषियों की तुलना की गई है।

## <sup>५3</sup> शान्तिपर्व २६७।१७--१८

मूलगोत्राणि चत्वारि समुत्पन्नानि पार्थिवः । अंगिरा कश्यपश्चैव वसिष्ठो भृगुरेव च ॥ धारण करने वाले ऊर्ध्वरेता ऋषि हुए। यह माना जाता है कि इनमें से आठ ऋषियों ने सन्तान उत्पन्न की, उनके जो पुन्न हैं वही गोन्न हैं।  $^{58}$ 

## भारतीय कल्पना की दो बड़ी असंगतियाँ

श्री वैद्य ने गोलों के इस गौरखधन्धे को कुछ सुलझाना चाहा है। पि किन्तु इसके सुलझाने में वे स्वयं बहुत-सी उलझनों में फंस गये हैं। गोल सम्बन्धी असंगतियों में दो मुख्य—महाभागत तथा अन्य प्रन्थों की गोलकार ऋषियों की संख्या में अन्तर तथा उनके नामों में अन्तर—हैं। श्री वैद्य की कल्पना है कि जब आर्य भारत में आये तो महाभारत के अनुसार उनके चार ही मूल गोल थे—भृग, अंगिरा, कण्यप और वासिण्ट। ये प्रजापित के मानस गुल होने से आर्यों की विभिन्न जातियों के मूलपुरूप कहलाये। किन्तु सप्तिषयों में भृगु के स्थान पर उसके पुत्र जमदिन का नाम आता है और अंगिरा का स्थान भी उसके दो पौलों भारद्वाज और गौतम ने ले लिया है। बाद में इसमें अति, विश्वामित्र और अगस्त्य की वृद्धि होकर आठ गोल प्रवर्तक ऋषि हो गये। इन तीनों में अति आर्य आकामकों के उस दूसरे समुदाय को सूचित करता है जो अपने को चन्द्रवंशी मानता था। चन्द्र अति का पुत्र माना जाता है (स्क० पु० ४।९१४), अतः चन्द्रवंशी राजाओं का गोल अति है। अगस्त्य ने वैदिक ऋषि होने के कारण प्रतिष्ठा पायी। विश्वामित्र अतिय थे, ये अपनी तपस्या के बल से ब्राह्मण हुए और उन्होंने गोल प्रवर्तक होने का सम्मान पाया। इस प्रकार श्री वैद्य के मत में आठ गोलकृत् ऋषियों के नामों में कोई असंगति नहीं है।

किन्तु इस युक्ति परम्परा में अनेक दोप हैं, इसमें विसष्ट को आयं जाति का मूल पुरुप एवं अगस्त्य को बाद का ऋषि माना गया है। किन्तु पौराणिक परम्परा दोनों को मिलावर्षण के वीयं से, एक ही समय में उत्पन्न मानती है (वृहद्दे० ४।१।३४)। अलि को श्री वैद्य ने अर्वाचीन ऋषि माना है किन्तु मनु (१।३४) उसे ब्रह्मा की मानस सन्तान और विसप्ट का समकालीन मानता है। यदि अति गोत्र वाले चन्द्रविषयों ने सूर्यविषयों पर आक्रमण किया और उन्हें जीता तो अति गोत्र वालों की संख्या पर्याप्त होनी चाहिए, किन्तु सूत्रकारों ने गोत्नों की जो सूर्वियों दी हैं उनमें अति का गोत्र और नाम विलक्तुल नगण्य है। फिर यदि भृगु और अंगिरा आर्य जाति के मूल पुरुष थे तो उनके नाम हटाकर उनके स्थान पर उनके पुत्र जमदिग्न और पौत्नों—भारद्वाज और गौतम के नाम क्यों रखे गये ? यदि ब्राह्मण जाति में उनका विशेष महत्त्व था तो परगुराम का क्या कम महत्त्व था ? उसने २१ वार क्षत्रियों का संहार कर पृथ्वी को क्षत्रियहीन बनाया था। इतना अधिक गौरवपूर्ण कार्य करने वाले के नाम से गोत्न क्यों नहीं चला ? भृगु का स्थान यदि जमदिग्न ने

<sup>&</sup>lt;sup>५४</sup> पाणिनि ४।१।७**८ पर महाभाष्य** 

<sup>&</sup>lt;sup>फ प्र</sup> हिस्टरी आफ मिडीवल इंडिया, खं. २, पृ० ५६ अनु०

श्रद्धाचर्यं लिया तो जमदिग्न का स्थान लेने का परशुराम को पूरा अधिकार था। इन मब प्रश्नों का कोई सन्तोषजनक उत्तर नहीं दिया जा सका है। जब तक इन प्रण्नों का उत्तर नहीं मिलता, तब तक श्री वैद्य की यह कल्पना नहीं मानी जा सकती कि पहले विसिष्ठ, भृगु कश्यप, अंगिरा के चार गोत्न थे, बाद में ये आठ हुए और ये गोत्न वंजपरम्परा एवं रक्तसम्बन्ध को श्रीचित करते हैं।

गोलों से उत्पन्न कुलों की संख्या के विषय में भी मतभेद है। आण्वलायन श्रीतसूल (१२।१०।६) इनकी संख्या ४६ मानता है। ग्रब्दकल्पद्रुम में कुलदीणिया के अवतरण के अनुसार ३२ गोलकारों के नाम दिये गये हैं और कहा गया है कि इनकी पूरी गंक्या ४० है। इसी ग्रन्थ के एक दूसरे अवतरण में १४ गोलकारों की सत्ता बनायी गयी है। मिताक्षरा की वालंभट्टी टीका (याज्ञ० १।५३) में यह संख्या १८ है। बौधायन नं ५०० तथा प्रवरमंजरीने ५००० गोलों का उल्लेख किया है। संख्याभेद के गाथ-गाथ उनमें नामभेद भी बहुत अधिक है। प्रवरमंजरी के कर्त्ता ने बड़े दु:ख एवं निराणा के गाथ इस बात को स्वीकार किया है कि सूबकारों के पाठ में बहुत अधिक अन्तर है। इस दणा में गोलों का यथार्थ निर्णय करना बहुत कठिन है।

यह कहा जाता है कि गोलों के नाम एवं संख्या में चाहे कितनी असंगतियाँ और विरोध हो, किन्तु जन सबमें इस बात में अवश्य समानता है कि किसी गोल को एक ऋषि द्वारा चलाया हुआ माना जाता है और एक गोल वालों में रक्तमम्बन्ध स्वीकार किया जाता है। किन्तु जब किसी को अपने पूर्वज ऋषि का नाम भी निष्मित रूप में जान नहीं तो रक्तसम्बन्ध को किस प्रकार निष्मित्त माना जा सकता है। यह नो वैसी ही बात हुई कि शायद तुम्हारे और मेरे दादा का नाम विष्यु था, इसिनए हम दोनों मम्बन्धी हुए। गोलों की ऐसी अनिष्मित दणा में, जनमें बादरायण (काल्पनिक) के अतिरिक्त कोई अन्य सम्बन्ध नहीं माना जा सकता।

## गोत्नों के वंशपरम्परासूचक न होने के अन्य प्रमाण

गोल रक्तसम्बन्ध अथवा वंशपरम्परा के सूचक नहीं हैं, इसके अनेक प्रमाण विये जा सकते हैं। सम्पत्ति में सगे सम्बन्धियों का पहले अधिकार होता है। मनु कहता है कि सम्पत्ति पहले सिपण्ड अर्थात् तीसरी पीढ़ी तक के दायादों को, बाद में सकुल्य अर्थात् सातवीं पीढ़ी तक के दायादों को, इसके बाद गुरु को और शिष्य को मिले (मनु. १।९ -६ - - ७)। बौधायन ने भी इसी प्रकार की व्यवस्था की है। बिसप्ट तो सिपण्डों के बाद गुरु को सम्पत्ति देने का पक्षपाती है (१७ । - २)। आपस्तम्ब सात पीढ़ी तक के दायादों के बाद गुरु को सम्पत्ति देने का पक्षपाती है (१७ । - २)। आपस्तम्ब सात पीढ़ी तक के दायादों के बाद गुरु को ही सम्पत्ति का उत्तराधिकारी समझता है। यदि गोल या प्रवर रक्तसम्बन्ध को सूचित करते तो गुरू से पहले सगोवों को सम्पत्ति का अधिकार मिलना चाहिए था। सम्पूर्ण धर्मसूत्रों और स्मृतियों में केवल गौतम ने ही ऐसी व्यवस्था की है (गौ॰ धर्म-

सूत्र २०११) । वह कहता है कि सपिण्डों के बाद सगोलों व समान-प्रवरों को सम्पत्ति लेने का अधिकार है। पहले हम देख चुके हैं कि गौतम ने सगोत विवाह को महापातक ठहराया और गोत सम्बन्धी नियमों को दृढ़ करना चाहा । उत्तराधिकार का यह नियम भी इसी प्रवृत्ति को सूचित करता है। किन्तु गोत में कोई रक्तसम्बन्ध न होने के कारण यह कहना कठिन था कि कौन सगोत सम्पत्ति के पहले हकदार हो और कौन बाद में। इन कियात्मक कठिनाइयों का अनुभव करते हुए तथा गोत्न के सम्बन्ध को बनाते हुए संभवतः रम्तिकारों ने गौतम का अनुसरण किया।

यही बात मरणोत्तर अणीच के सम्बन्ध में कही जा सकती है। जिन जनों (कवीलों) में रक्तसम्बन्ध होता है, वहाँ किसी व्यक्तिकी मृत्यु पर सारा जन (tribe) अमीच मानता है। नीलगिरि के टोडों में यह प्रथा प्रचलित है कि जब एक जन में कोई मत्य होती है नो उस जन का प्रत्येक टोंडा निश्चित अवधि तक अपने सिर के आगे के बालों में एक गांठ बांधे रखता है। ८६ यह व्यवस्था सर्वथा स्वाभाविक है कि उसके सम्बन्धी अगीच या पातक को मनायें। धर्मशास्त्रो में सपिण्डों (सात पीढ़ी तक के सम्बन्धियों) द्वारा यह सूतक मनाने का विधान है (मनु० १।१६, गीतम १४।१)। आपस्तम्ब कहता है कि जहाँ तक सम्बन्ध ज्ञात हो, वहाँ तक वे सब सम्बन्धी अशौच मनायें। आपस्तम्ब जब इस विषय में इतनी दूर तक गया है कि जिनसे रिश्ता ढ्ढ़ा जा सके वे सब सूतक मनायें, यदि वह वास्तव में गांव को ऐसा रक्तसम्बन्ध समझता तो उसका अवश्य उल्लेख करता। आजकल की प्रचलित धारणा के अनुसार गोत्र रक्तसम्बन्ध को सूचित करता है, फिर ऐसे सम्बन्ध वाले को सम्पत्ति एवं प्रेतिविधि जैसे आत्मीय स्वजनों द्वारा किये जाने वाले कार्यों से दूर क्यों रखा गया है ? इससे यह स्पष्ट है कि स्मृतिकार गोन को रक्तराम्बन्ध नहीं मानते थे। क्षत्रियों और वैश्यों में सगोत का रक्तसम्बन्ध सूचक न होना तो इसी बात से पुष्ट होता है कि उनको अपने ब्राह्मण पुरोहितों का प्रवर लेने के लिए कहा गया है। यदि किसी पुरोहित का वास्तव में भरद्वाज ऋषि से सम्बन्ध था और वहीं उसकी वंगपरम्परा में हुआ, तो क्षत्रिय क्या उस प्रोहित द्वारा कोई यज्ञ कराने से ही भरद्वाज गोत वाला हो गया ? रक्तसम्बन्ध भी क्या बिजली के प्रवाह की तरह से है, जो सुवाहक पदार्थ के सम्पर्क से, पुरोहित से यजमान में संकान्त हो जाता है ? क्या वह रक्त जो पूरोहित की धमनियों में बह रहा है, यज्ञ के अनुष्ठान मात्र से यजमान क्षतिय के भारीर में प्रवाहित होने लगता है ? फिर एक पुरोहित प्रायः कई गांवों के वैवाहिक तथा अन्य धार्मिक अनुष्ठान कराता है। एक पुरोहित से धार्मिक अनुष्ठान कराने के कारण कई गांव एक गोत के हो गये और उनमे परस्पर शादी-व्याह नही हो सकता। वैश्यों का तो आपस्तम्ब ने एक ही गोल्न माना है। इसका अर्थ यह हुआ कि उनमें विवाह हो ही

<sup>&</sup>lt;sup>म्द</sup> रिवर्स-टोडास, पु० ३६५-६

नहीं सकता। इन सब बातों से यह स्पष्ट है कि गोत्न वास्तविक रक्तसम्बन्ध को नहीं बताता। स्मृतिकारों की ये व्यवस्थाएँ प्रारम्भ में केवल यज्ञीय कार्यों तक ही सीमित थीं, बाद में इन प्रतिबन्धों का विवाह में भी उपयोग किया जाने लगा। उन्होंने विवाह में असगोत्नता का नियम क्यों रखा? इस प्रश्नपर धर्मशास्त्रों से कोई प्रकाश नहीं एड़ता।

असगोत्र विवाह के नियम के प्रादुर्भाव पर पश्चिमी विद्वानों की कल्पनाएँ

(क) मैकलीनान की कल्पना—पश्चिमी विद्वानों ने भी इस विषय में पर्याप्त ऊहापोह किया है और अहिंबिवाह सम्बन्धी गोन्न आदि की पावन्दियों के मूल कारण ढूंढ़ने का यत्न किया है। <sup>८७</sup> श्री मैकलीनान को यह श्रेय प्राप्त है, उन्होंने अंग्रेजी भाषा में बहिंबिवाह (Exogamy) शब्द को सर्वप्रथम गढ़ा और प्रचलिन किया। उन्होंने

= (9 बहिर्विवाह का नियम भारत से बाहर अनेक समाजों और जातियों में पाया जाता है। आस्ट्रेलिया के आदिवासियों में इसका खुब प्रचार है, वहां अधिकांश कबीले दो, चार, आठ बर्हिववाही उपवर्गों में बँटे होते हैं। इनमें प्रत्येक उपवर्ग वाले स्त्री-पुरुष का विवाह अपने उपवर्ग से बाहर ही होता है, अपने उपवर्ग के भीतर शादी करने वाले को प्राणवण्ड विया जाता है (वै. शा. हि. मै. पू. ७१-७२) । चीन में पहले एक जैसा पारिवारिक उपनाम रखने वालों में परस्पर विवाह नहीं हो सकता था। पुराने चीनी वण्डविधान के अनुसार ऐसी शाबी करने वाले को ६० प्रहारों का वण्ड दिया जाता था और यह विवाह रह माना जाता था (बै.--वही पृ० ७२) । वैस्टरमार्क के मतानुसार अपने गोत्र या वर्ग से बाहर विवाह का नियम प्रचलित होने का एक बड़ा कारण नामों की समानता था। वंश-परम्परा नामों के माध्यम से स्पष्ट की जाती थी, अतः नाम की प्रायः रक्त सम्बन्ध का सूचक समझ लिया जाता था। माता-पिता बोनों पक्षों की ओर से वंशपरम्परा का पूरा विवरण रखना कठिन होता है। अतः यह नाम का सम्बन्ध प्रायः एक ओर से रखा जाता है । आदिम विचारों और विश्वासों के अनुसार एक सामान्य नाम, उसे धारण करने वाले सभी व्यक्तियों को परस्पर जोड़ने वाली रहस्यमयी कड़ी समझा जाता था। डा॰ नानसेन ने लिखा है कि ग्रीनलैण्ड में यह माना जाता है कि एक ही नाम बाले दो व्यक्तियों में आध्यात्मिक सम्बन्ध होता है । वैस्टरमार्क ने इसका एक यह भी कारण दिया है कि निकट सम्बन्ध रखने वाले व्यक्तियों में यौन सम्बन्ध के प्रति एक स्वाभाविक घृणा होती है, इससे निकट सम्बन्धियों में विवाह वर्जित होता है। इसी निषेध को बाद में विस्तृत करके अपनी जाति में विवाह का वर्जन किया जाने लगा और और बर्हिबवाह के नियम का प्रचलन हो गया। (वै. शा. हि. मै., पु० ६६-७)

बहिविवाह का कारण यह बताया कि जंगली हालत में प्रारम्भ में मनुष्य शिकार से ही अपना गुजारा करता था। उस समय जो कन्याएँ शिकार में सहायता नहीं दे सकती थीं पिता उनकी उपेक्षा करना था या उन्हें मार देता था। समाज में इस तरह स्त्रियां बहुत कम मिलती थी, अतः उन्हें दूसरे कबीलों से स्त्रियां जबरदस्ती अपहरण करके लानी पड़ती थीं। इस तरह अपनी जाति के बाहर से स्त्रियों को लाने का रिवाज पड़ा और बहिविवाह की प्रथा प्रचलित हो गयी। स्व

वैस्टरमार्क ने अपने प्रसिद्ध प्रत्य हिस्टरी आफ स्यूमन मैरिज (ख. २, पृ० १६५) में अनेक प्रवत प्रमाणों से सिद्ध किया है कि उपर्युक्त सिद्धान्त में कन्यावध और अपहरण द्वारा विवाह के सम्बन्ध में बहुत अतिशयोक्ति से काम लिया गया है। भारत में गोतों के सम्बन्ध में यह सिद्धान्त लागू नहीं किया जा सकता। यह ठीक है कि विवाह के आठ भेदों में एक राक्षस विवाह भी है, किन्तु भारत में उसके उदाहरण बहुत कम मिलते हैं। वैदिक काल में कन्यावध की प्रथा भी प्रचलित नहीं थी।

- (ख) स्पेन्सर की कल्पना—दूसरी कल्पना मुप्रसिद्ध समाजशास्त्री हुर्वर्ट स्पेन्सर की है। वे कहते हैं कि कबीलों में परस्पर संघर्ष होता था। उन संघर्षों में शत्नु की सम्पत्ति को खूब लूटा जाता था। इस लूट में स्नियाँ भी लायी जाती थीं और यह कार्य बड़ा अच्छा समझा जाता था। अन्ततोगत्वा यही प्रवृत्ति बिहीं व्वाह के रूप में समाज में चल पड़ी पढ़िलन्तु असगोल विवाह के सम्बन्ध में यह बात नहीं कही जा सकती। यद्यपि यहाँ रामायण और महाभारत के युद्ध हुए और पुराणों में कई स्थानों पर शत्नु की स्त्रियाँ को लाने का वर्णन है, किन्तु इन युद्धों में ब्राह्मणों ने कभी भाग नहीं लिया। गोल और प्रवर के बन्धन सबसे अधिक ब्राह्मणों में प्रचलित हैं। अतः स्पेन्सर का सिद्धान्त भी भारतीय असगोलता के उद्यग्त पर सही-सही प्रकाश नहीं डाल सकता।
- (ग) एवबरी की करपना —बहिंचिवाह विषयक तीसरी करपना लार्ड एवबरी की है। उनका मन्तव्य है कि समाज में पहले विवाह का कोई बन्धन न था। है पर्येक कबीले में स्त्रियाँ उस कबीले की सामूहिक सम्पत्ति समझी जाती थी। व्यक्तियों का किन्हीं स्त्रियों पर विणेष एवं पूर्ण अधिकार नहीं होता था। यदि कोई व्यक्ति दूसरे कवीले की किसी स्त्री को पकड़कर लाता था तो वह उसकी वैयक्तिक सम्पत्ति समझी जाती थी और उस पर उसका पूर्ण अधिकार होता था। स्त्रियों पर वैयक्तिक एवं पूर्ण आधिपत्य रखने

<sup>&</sup>lt;sup>मम</sup> मैकलीनान-स्टडीज इन एंशेण्ट हिस्टरी, पृ० ७०, ७५

प्रमास स्थेन्सर-प्रिन्सियल आफ सोश्योलोजी खं० १, पृ० ६१६ अनु०

हि॰ एवबरी-ओरिजिन आफ सिविलिजेशन एण्ड वी प्रिमिटिव कण्डीशन आफ मैन, पु० ६४ ।

के लिए यह आवश्यक था कि कबीले से बाहर की स्त्री लायी जाय। इसलिए समाज में बर्हिनिवाह की प्रथा प्रचलित हो गयी।

इस सिद्धान्त में यह मान लिया गया है कि समाज में पहले कामचार (Promisentty) प्रचलित था। अन्य देशों के किसी समाज में भने ही यह प्रथा प्रचलित रही हो किन्तु भारत में यह प्रथा बिलकुल नहीं थी, यह बात पहले अध्याय में बतायी जा चुकी है। इस प्रकार भारत के लिए इस कल्पना का कोई आधार नहीं है। अमगोव निवाह की व्याख्या इस कल्पना से भी नहीं हो सकती। इस व्यवस्था को हिन्दू ममाज में संभवतः निम्नलिखित परिस्थितयों और कारणों ने उत्पन्न किया।

# हिन्दू समाज में सगोवविवाह निषेध के उत्पादक हेतु

असगोत विवाह का नियम प्रचलित होने का वस्तुतः कोई एक कारण नहीं था। यह संभवतः अनेक परिस्थितियों का पिरणाम था। इन्हें पूरी तरह जानने के हमारे पास बहुत कम साधन हैं, फिर भी मोटे तौर से यह कहा जा सकता है कि भारत में टमके कुछ सामान्य और कुछ विशेष उत्पादक हेतु थे। सामान्य हेतुओं का आणय उन कारणों से है जो अन्य समाजों में भी बहिंचिवाह की प्रवृत्ति को जन्म देते हैं। पहले बताया जा चुका है कि वैस्टरमार्क के मतानुसार विविवह, निकट सम्बन्धियों में विवाह निषिद्ध होने के नियम का विस्तृत रूप है, इस नियम को गोनों के नाममादृग्य से पुष्टि और बल मिलता है। वंशपरम्पराका मुख्य आधार नाम है, नामों की समानता होने पर वस्तुतः रक्तमम्बन्ध न होने पर भी उसकी कल्पना कर ली जाती है और सदृण नाम बालों में विवाह वर्जित ममझा जाता है। गोन्न और प्रवर भले ही वास्तविक रक्तसम्बन्ध को न सूचित करें, पर उनका ऐसा समझा जाना सर्वथा स्वाभाविक था। ऐसा समझे जाने पर उनमें परस्पर विवाह के निषेध का नियम बना।

गोत-प्रवर-पद्धति प्रचलित होने के विशेष कारणों का विचार करते हुए हमें यह स्मरण रखना चाहिए कि इसका अधिक प्रचलन ब्राह्मण वर्ण में ही था, क्षत्नियों और वैश्यों के गोल-प्रवर या तो उनके पुरोहितों के आधार पर थे या केवल गिने-चुने गोल थे। इस तथ्य को दृष्टि में रखते हुए श्रीमती इरावती कर्वे के मतानुसार ब्राह्मणों में इस पद्धति के प्रचलन के निम्न कारण प्रतीत होते हैं। 89

(१) ब्राह्मणों में स्थानीय बिहर्षिवाह का अभाव—स्थानीय बिहर्षिवाह का अर्थ यह है कि एक गाँव या बस्ती में बसे हुए व्यक्तियों में विवाह का न होना। एक साथ इकट्ठे रहने वाले व्यक्तियों में प्राय: परिवार की भाँति घनिष्ठ सम्बन्ध समझा जाता है, उस गांव के समान आयु वाले स्त्री पुरुष भाई-बहिन, बड़ी आयु के व्यक्ति उनके माता-

<sup>&</sup>lt;sup>६ ५</sup> कर्वे—किनशिप आर्गेनिजेशन इन इंडिया, पृ० ६३

पिता तथा चाचा, छोटी आयु के बच्चे लड़के-लड़िकयाँ समझी जाती हैं। नजदीकी रिणंत-दारों की भाँति एक गांव वालों में विवाह विजत होता है, अपने गांव से वाहर णादी करने के इस नियम को स्थानीय बिहींबवाह (Local exogamy) कहते हैं। यद्यपि प्राचीन साहित्य में इसका स्पष्ट उल्लेख नहीं है किन्तु अनेक संदर्भों से इसकी सत्ता सूचित हाने में तिनक भी सन्देह नहीं है। विवाह और बधू शब्द ने जाने का अर्थ देने वाली वह (प्रापण) धानु से बने है। विवाह और बधू शब्द ने जाने का अर्थ देने वाली वह (प्रापण) धानु से बने है। विवाह का शब्दार्थ है विशिष्ट प्रकार से पाणिग्रहण संस्कार पूर्वक वधू को पितृगृह से श्वापुरगृह ले जाना। वधू (बहू) को यह नाम देने का यह कारण है कि वह इस प्रकार पीहर से ससुरान लायी जाती है। इन् वैदिकयुग से बधू को विवाह के बाद अपने श्वापुरालय तक निविधन पहुँचने, मार्ग में कोई कप्ट न होने की अनेक प्रार्थनाएँ हैं। इन् अनः यह स्पष्ट है कि उस समय में कन्या का अपने गांव या स्थान से बाहर विवाह होता था। यासक ने कन्यावाची दुहिता शब्द की एक ब्युत्पत्ति यह की है कि वह दूरवर्ती (कुल में) दी जाती है।

प्राचीन काल में स्थानीय विहिविवाह की प्रथा का प्रचलन क्षतियों में अधिक धा, ये प्राय: राजाओं और राजकुलों से संबद्ध होने के कारण नियत स्थानों में बसे हुए थे। किन्तु ब्राह्मणों के कोई निष्चित निवास स्थान नहीं थे, ब्राह्मण पुरोहित और मन्त्रवेत्ता थे, वे अपने आश्रयदाताओं की खोज में एक दरवार से दूसरे दरवार में जाया करते थे। जिन स्थानों पर महायज्ञों में प्रचुर दक्षिणा की संभावना हो, वहाँ उनका जाना स्थाभाविक था। अतः उनका निवास स्थान निष्चित न होने से उनमें क्षतियों की भांति स्थानीय बिहाबिवाह का विकास नहीं हो सकता था, इसलिए उन्होंने वैवाहिक सम्बन्ध सुख्यवस्थित करने के लिए गोन्न और प्रवर की पद्धित प्रहण की।

#### <sup>६६</sup> सं. प्र., पृ० ५८३

ऋखंद १०। द्रार में कहा गया है कि स्वशुर (वरेय) के पास वर द्वारा भेजें गये साथियों का मार्ग निष्कण्टक और सरल हो (अनुक्षरा ऋजवः सन्तु पन्या येकिः सखायो यन्ति नो वरेयम्) मि. अथवं०, १४। १३४, आप. गृह्यसूत २। ४। २, शांखा. गृ० १। ६। १, कौ. सु० ७४। १२। ऋ० १० (६४। १६ तथा अथवं १४। १। २० में वर के घर में जाने के लिए वधू को पूषा द्वारा रथ में बिठाने तथा अश्विनयों द्वारा इसे वहाँ तक पहुँचाने का वर्णन है (आश्व. गृ. सू. १। ६। १ आप. गृ. सू. २।४। १) । ऋ० १०। ६४। ३२, अथवं० १२। १। ३२, १४। १। १ साम. आ० १। ६। ६ में यह प्रार्थना है कि पति पत्नी को रास्ते में बटमार न एड़े (मा विवन्परिपन्यिनो य आसीवन्ति वन्पती, मि. आश्व. गृ. सू. १। ६। ६, शा. गृ. गृ १। १४। १४ गो. गृ. २। ४। २, आप. गृ. २। ४। २० १ हो। १ स. १०। १)।

दूसरा कारण यह प्रतीत होता है कि ब्राह्मण प्रायः याज्ञिक विधियों का अनुष्ठान करने वाले और मन्त्र-तन्त्रवेत्ता थे। इस गृह्य ज्ञान पर विशिष्ट परिवारों का एकाधियत्य था, उसे सुरक्षित रखने के लिए यह आवश्यक था कि पारिवारिक सम्बन्ध विणिष्ट वर्गों तक सीमित रखे जाय, ये वर्ग गोल और प्रवर के रूप में विकसिन हुए।

तीसरा कारण अनार्य प्रभाव प्रतीत होता है। महाभारत में हमें अनार्य कन्याओं के साथ ब्राह्मणों के विवाह के अनेक उदाहरण मिलते हैं। ब्राह्मण जरन्याम नं नागराज वासुिक की बहिन से ब्रादी की थी (महाभा० भाण्डा० ११४९,४४ अ०)। अन्यक्ष एक ब्राह्मण के निषादी भार्यों के साथ रहने का वर्णन है (महाभा० भाण्डा० ११२४,१२५)। आदि पर्व में अरण्यवासी मन्द्रपाल के संभवतः पक्षी के टांटम या जाति-लाछन वाली एक अनार्य स्त्री जरिता के साथ विवाह का वर्णन है (महाभा० ११२२१)। यौतग्छ-धर्मसूत्र में कृष्णवर्णों स्त्रियों के साथ विवाह का संकेत है (१८१५)। ब्राह्मणों का अनार्यों के साथ संपर्क होने पर संभवतः उनकी इस पद्धति का गोतों और प्रवरंग पर कुछ प्रभाव पड़ा हो। १४४

दामोदर धर्मानन्द कोसाम्बी का यह मत है कि गोबों में अनेक नाम प्राणि वाचक हैं, 88 अतः वे वर्तमान दक्षिण भारत की अनेक अनार्य जातियों के जालीय चिह्नों (Totems) के समान हैं, गोत्र-प्रवरपद्धति का उदगम ये अनार्यजातीय चिह्न हैं (जर्नल आफ दो बाम्बे ब्रांच आफ रायल एशियाटिक सोसायटी १६५०५० २८)। इसमें कोई सन्देह नहीं कि प्राचीन गोलों की सुची में अनेक नाम पशपकी बाचक है। उदाहरणार्थं कपि (ब्रफ. पु. १२४) केवलांगिरस गोत्र का एक गण है, तीतरबाची तित्तिरि का उल्लेख भरद्वाजगोत्र में है (बफ.--पू. पू. पू. १२-१२८) और कपिंजल का वसिष्ठ गोल्न में (ब्रफ. प. १७८, १८३)। इसी प्रकार अन्य प्राणियों से सम्बन्ध रखने वाले अनेक नाम पाये जाते हैं, जैसे हस्ती, गर्वभि, गार्वभिः, मतस्य, महाकपि, मार्कटि, मर्कट, आश्व, मयुर, छाग, मेष, उलुक । गोलों में प्राणियों के अतिरिक्त कुछ विचित्र नामों के ये उदाहरण हैं-स्तनकर्ण, कपिमुख, औलुब, मेथुनमति, कासकृत अजगन्ध, मत्स्यगन्ध । ये सब उवाहरण प्रवरमंजरी (वे. प्रे.) के अन्त में गोत्र और ऋषियों की सूची में दिए हुए हैं। ओल्डनवर्ग ने प्राचीन भारत के ऐसे प्राणिवाची नामों के निम्न उवाहरण 'रिलीजन उस वेंद' (प. 🛱 ३३) में दिये हैं--वत्स (बछड़ा), शुनक (कुत्ता) कौशिक (उल्लू), माण्डुकेय । जे. ए. वान वेल्जे ने इनका वर्णन किया है (नेम्ज आफ पर्सन्स इन अर्ली संस्कृत लिट-रेचर यूट्टॅक्ट १६३ द पू. ६५ अनु. ) । आजकल भी भारत में ऐसे पारिवारिक नामों की कमी नहीं है, जैसे गुजरात में मच्छर, माकड़ (बन्दर), भांकड (खटमल) और पंजाब में कुक्कड़।

# स्मृतियाँ और असगोवता का नियम

धर्मभूतों के बाद स्मृतिकारों ने असगोत विवाह के नियम पर अधिक बल दिया। जो स्मृति जितनी अर्वाचीन है, इस नियम के सम्बन्ध में उसने उतनी ही अधिक कठोरता दिखालायी है। सबसे पहले स्मृतिकार मनु ने असगोत विवाह का निषेध करते हुए कहा कि द्विजों के विवाह कर्म में वह कल्या प्रणस्त होती है जो माता की सपिण्ड या पिता के गोत वाली न हों। यह ध्यान देने योग्य वात है कि मनु ने प्रवर का उल्लेख नहीं किया। गीतम (४।२), विगण्ड (६।१) नथा आपरतम्ब (२।१९।१५) ने कल्या का असमान प्रवर होना आवण्यक समझाथा। किन्तु मनु गोत के प्रतिबन्ध को ही पर्याप्त समझाता है। मंधानिथि ने गात की व्याख्या करने हुए लिखा है कि गोत प्रवरों की

किन्तु प्राचीन गोत्रों में जो पशुवाची नाम आते हैं, वे आठ बड़े गोत्रों के अन्तर्गत छोटे-छोटे परिवारों के नाम हैं और यह असंभव प्रतीत होता है कि ये नाम ऐसे छोटे बगी के जातीय लांछन रहे होंगे। कफ ने ठीक ही लिखा है कि इन नामों से प्राचीन भारत में जाति-चिह्नवाद ( Totemism ) की सत्ता सिद्ध करना ठीक वैसा ही है जैसे फाक्स (Fox), हेरन (Heron) आदि वो चार नामों से इंगलंग्ड में इस प्रथा की कल्पना करना (ब्रफ-पू. पु. )। कोसाम्बी ने गोल के बड़े वर्गों के जो प्राणिवाची नाम दिये हैं, वे विश्वसनीय और निर्विवाद नहीं है। उबाहरणार्थ, गीतम उत्तम गौओं या उत्तम पशओं वाला हो सकता है, किन्तू इससे यह सिद्ध नहीं हो सकता कि यह बेल के टोटम को सुचित करता है। भरदाज का मुख्यार्थ बाज (सम्पत्ति) को लाने बाला है, अपने घोंसले में अस्न लाने वाले पक्षी के लिए इसका प्रयोग गौण रूप से होता है, इस गौण अर्थ के आधार पर इसे टोटम मानना उपयुक्त नहीं प्रतीत होता । कौशिक का अर्थ उल्लू अवश्य है, किन्त कृशिक का यह अर्थ नहीं है, अतः यह कल्पना की जा सकती है कि पक्षी का नाम जाति के नाम के आधार पर रखा गया, न कि जाति का नाम पक्षी के आधार पर। कश्यम गीत्र को कच्छम (कछआ) से निकालना निरी खींचतान है। कोसाम्बी द्वारा प्रस्तुत कछुए के आकार जैसी यज्ञवेदी बनाने के शतपथबाह्मण के प्रमाण (७।४।१) द्वारा प्राचीन वैदिक आर्थों में टोटेमवाद को सिद्ध करने का प्रयास ब्रफ के शब्दों में वैसा ही है जैसा मध्यकालीन जादगरनियों के नुस्खों में प्रयुक्त मेंढकों से उस समय में इसकी सत्ता सिद्ध करना । वैदिक आर्यों में इस प्रथा के कोई निश्चित प्रमाण नहीं मिलते (अफ--प. प. भूमिका प. XVI) । अतः गोत्र पद्धति को अनार्यमुलक मानना उचित नहीं प्रतीत होता। किन्तु यह संभव है कि अनार्यों की बहिविवाही जातियों (Exogamous classes) की पढ़ित ने आयों की गोल-प्रवरपद्धति को सुबद्ध एवं कठोर बनाने में सहायता वी हो।

समानता के आधार पर हैं। किन्तु मनु से एक हजार वर्ष बाद टीका लिखने वाले मेधातिथि को इस विषय में मनु की मूल भावना को ठीक समझने के सम्बन्ध में प्रामाणिक
नहीं माना जा सकता। इतना ही नहीं कि मनु ने प्रवर के प्रनिबन्ध का उल्लेख न किया
हो, किन्तु वह सगोत्र विवाह को कोई भयंकर अपराध नहीं ममझता। वाद की म्मृतियों
ने सगोत्र विवाह से उत्पन्न सन्तान को चांडाल कहा है, किन्तु मनु ने वर्णसंकर के थिम्नृत
भेदों की चर्चा करते हुए इस प्रकार की सन्तान का कही उल्लेख नहीं किया है। प्रायाणनतां
के प्रकरण में अगम्या स्त्रियों की गणना (६।१७०) में गगोत्रा का उल्लेख नहीं है। प्रायाणनतां
के प्रकरण में अगम्या स्त्रियों की गणना (६।१७०) में गगोत्रा का उल्लेख नहीं है। एगा महापाप समझता है। गौतम ने (२३।१२) सगोत्रा के प्राया जाना इसी प्रयान का महापाप
समझा था, किन्तु मनु इस प्रसंग में मगोत्रा का उल्लेख नहीं करना। मनु के उपपानकों
(१९१०-६७) में भी सगोत्र विवाह की गिनती नहीं है। ऐसा जान पड़ना है
कि मनु के समय तक, समान गोत्र में विवाह न करने की प्रवृत्त चल पड़ी थी, किन्तु
बहुधा इसका उल्लंघन भी होता था और इस उल्लंघन को पाप नहीं सगक्षा
जाता था। है

## याज्ञवल्क्य, नारद तथा अन्य स्मृतिकार

याज्ञवत्कय पहला स्मृतिकार है जिसने समान प्रवर में विवाह का निषध किया। वह असमान प्रवर और गोल में विवाह को न केवल आह्मप्यक समझता है, अपितु इस नियम का उल्लंबन होने पर वह उसे गुरुपत्नी केपास अभिगमन तुल्य महापाप समझता है। है वह स्पष्ट है कि मनु के ४००, ५०० वर्ष बाद समाज के विवारों में इतना अन्तर आ चुका था कि मनु जिस व्यवस्था के उल्लंघन को दण्डनीय नहीं समझता था, याज्ञवत्क्य ने उसको पाप समझा। वास्तव में मनु के समय यह व्यवस्था हिन्दू समाज में धीरे-धीरे प्रचित्त हो रही थी, पर उस समय गोल के नियम के प्रति इतनी अधिक आरथा एवं दृढता उत्पन्न नहीं हुई थी, अगली सहलाब्दी में यह व्यवस्था हिन्दू समाज में दृढ़मूल हो गयी। याज्ञवत्क्य के बाद आने वाले नारद ने तो इसके लिए कटारतम व्यवस्था कर डाली। वह कहता है कि कन्या असमान प्रवर और गोल की होनी चाहिए। है वि

हथ मनु ३। ४, असिपण्डा च या मातुरसगोत्रा च या पितुः । साप्रशस्ता द्विजातीनां दारकर्मणि मैथुने ॥ कुल्लूक ने इस श्लोक में एक "च" शब्द से माता के अतिरिक्त पिता की सिपण्डता और दूसरे "च" शब्द से कन्या के लिये पिता के अतिरिक्त माता की गोत्र का न होना भी आवश्यक बताया है।

<sup>&</sup>lt;sup>६६</sup> याज्ञवल्यय १।५३

<sup>&</sup>lt;sup>६७</sup> नारद स्मृति १२।७

पुरुष इस नियम का उल्लंघन करे तो उसके लिए शिष्म-उत्कर्तन के अतिरिक्त और कोई दण्ड नहीं है। है निव्पणु (२४।६) और पराणर (१०।१३–१४) ने इस नियम के उल्लंघन के लिए ब्राह्मणों को दो गांव देने तथा तीन प्राजापत्य प्रायिचतों से इस पाप की णुद्धि मानी है। इस हल्के दण्ड का कारण यह नहीं है कि पराणर इसे कम अपराध समझता है। सगोह्म के पान जाने का अपराध तो गुष्तत्पगमन अपराध के तुल्य है, किन्तु दण्डों में पराणर ने मामान्य रूप से अन्य स्मृतिकारों की अपेक्षा नर्मी दिखायी है। इस कारण उगके दण्ड में नारण जीती उग्रता नहीं है।

#### टीकाकार और गोल

मेघातिष—नवी गती ते टीकाकारो का युग शुक्त होता है। विश्वक्ष की याज्ञ रमृति पर लिखी गयी वालकीडा नामक पहली टीका से इस विपय पर कोई विशेष प्रकाश नहीं पड़ता। मनु के प्रसिद्ध टीकाकार मेघातिथि ने सगांव शब्द से सप्रवर का निपेष्ठ निकाला है, इसका पहले उल्लेख हो चुका है। किन्तु ऐसा करने हुए मेघातिथि के सामने यह समस्या उपस्थित हुई कि मनु द्विजातिमाव अर्थान् ब्राह्मण, क्षतिय और वैण्य के लिए अरागोलना आवण्यक समझता है, यदि असगोवता आवण्यक है तो प्रवर भी असमान होने चाहिए। किन्तु प्रवर तो क्षतिय—वैण्य के होने ही नहीं और गोव प्रवर पर आश्रित है, अतः क्षतियों और वैण्यों पर मनु की पावन्दी किस तरह लागू होगी। इसलिए वह कुछ लोगो द्वारा माना जाने वाला यह पक्ष रखता है कि अन्य व्यक्ति वंश को गोव कहते हैं, इसमें अविध की कोई आवण्यकता नहीं है। जहां तक इस वंण-सम्बन्ध का ज्ञान होता है वहाँ तक एव वंण का होने से विवाह नहीं होता। के प्रायण्वित प्रकरण में मेघातिथि को इस वात पर आण्वर्य है कि मनु ने सगोवा के अभिगमन के लिए प्रायण्वित क्यों नहीं बनाया। वह कहता है कि अन्य धर्मशास्त्रकारों ने इस पाप के लिए प्रायण्वित बताया है अनः ऐसी अवश्या में अवश्य प्रायण्वित करना चाहिए।

मातृ गोत्र का परिहार—मेधातिथि ने गांत्र के सम्बन्ध में एक नयी पाबन्दी का उल्लेख किया है। अब तक विवाह में यही देखा जाता था कि कन्या का गोत्र वर के पिता के गोत्र से भिन्न होना चाहिए। मेधातिथि ने वसिष्ठ का एक मत उद्धृत किया है कि कन्या वर की माता के गोत्र की भी नहीं होनी चाहिए। वसिष्ठ धर्मसूत्र में माता के गोत्र वाली कन्या का भी प्रतिपेध है, सगोत्रा, समानप्रवरा से शादी करके, द्विज उस कन्या को छोड़ दे बीर चान्द्रायण व्रत करे। माता के गोत्र वाली कन्या के साथ भी विवाह करने

<sup>&</sup>lt;sup>६८</sup> नारद स्मृति १५।७३–७५

<sup>&</sup>lt;sup>६६</sup> मेघातिथि मनु ३।४ पर

पर ऐसा ही करे। ° ° वर्तमान विसष्ठ धर्मसूल में मेधातिथि द्वारा उद्धृत ये पंक्तियाँ नहीं पायी जाती। मेधातिथि मनु की व्यवस्था को मानते हुए इस मत में असहमित रखता है, पर इससे इतना स्पष्ट है कि नवी शती तक माता के गोल का परिहार करने वाला एक सम्प्रदाय पैदा हो चुका था।

अपरार्क-9'२ वी शती मे अपरार्क ने याज्ञवल्य म्मृति की ज्याख्या करते हुए असगोत विवाह के अपराध के लिए अधिक भयंकर दण्ड की व्यवस्था की। बिना इरादे के ऐसा विवाह हो जाने पर वह बौधायन के अनुसार ऐसे पुरुष के लिए हु चरु प्राय-श्चित पर्याप्त समझता है, किन्तु जानबूझकर विवाह करने पर उसके मन में पनि की पतित समझना चाहिए और पतित पति की गन्तान भी पतिन होनी है। १०१ अब तक अपरार्क से पूर्ववर्ती किसी धर्मशास्त्रकार ने ऐसे विवाह वाले पनि को गित और मन्तान को चाण्डाल नहीं कहा था। अपरार्क के समय तक मगोल विवाह के विकता इतना प्रवल वातावरण बन चका था कि उसने सगोल विवाह करने वालो के लिए इननी कटांर व्यवस्था की। उसने माता के गांव को भी छोड़ने वालों का मत दिया है किन्तू उनमें मह-मित नहीं प्रकट की । अपरार्क (प्०१४,६३) ने ब्रह्मपुराण के एक वचन की उद्धात किया है, जिसमे कहा गया है कि सगोतो और सिपण्डो से विवाह, गौ का वघ, पुरुषमेघ, अग्वमेध, कलिकाल मे द्विजातियों को नहीं करने चाहिए। पुराने युगों में जी व्यवस्थाएँ प्रचलित थी और मध्यकाल के टीकाकार एवं निबन्धकार जिन व्यवस्थाओं को अपने समय के लिए अनुपयुक्त समझते थे, उन व्यवस्थाओं से छुट्टी पाने के लिए उन्होंने यह आसान हल ढूढ़ निकाला था कि उनको कलिवर्ज्य बना दिया जाय। ब्रह्मपूराण का यह श्लांक स्मृतिचन्द्रिका (भाग १ पृष्ठ १२) मे तथा माधव की परागरस्मृति की टीका (भाग १ पू॰ १३३) मे उद्धृत किया गया है। इस श्लोक से स्पष्ट है कि पहलें किसी समय सगाव विवाह प्रचलित था ।

विज्ञानेश्वर — विज्ञानेश्वर का मत भी अपरार्क से मिलता-जुलता है। वह सगांव्र विवाह को उसी दशा में तल्पारोहण के तुल्य पाप समझता है, जब समागम हो चुका हो। यदि व्यक्ति सगोव विवाह से उक्त दशा के पूर्व ही निवृत्त हो जाय तो उसका अपराध तल्पारोहण से कम होता है। 902 मिताक्षराकार ने किसी अज्ञात स्मृति का एक वचन उद्धृत किया है कि सगोव्रा चाडाली या वृषली होती है। उसके साथ एक बार के सम्पर्क से पतित होने वाला तीन वर्ष के प्रायश्चित से शुद्ध हो जाता है। 903 वृहद्यम तथा अगिरा

<sup>&</sup>lt;sup>१००</sup> मेधातिथि मनु ३।५

<sup>&</sup>lt;sup>१०१</sup> अपरार्क, पृ. ८०

<sup>&</sup>lt;sup>१०२</sup> याज्ञ० ३।२३१ पर

<sup>&</sup>lt;sup>९०३</sup> याज्ञ० ३।२६० पर

की उक्तियों को भी मिताक्षरा ने उद्धृत किया है। इन उक्तियों का यह आशय है कि इस पाप की चान्द्रायण प्रायश्चित में निवृत्ति हो जाती है, किन्तु मिताक्षराकार इनसे असहमत होता हुआ कहना है कि वह व्यवस्था समागम से पहले ही इस पाप में निवृत्त हो जाने वाले के लिए है। पर वीधायन ने ऐसी पत्नी पर कोई दोप नहीं डाला था, केवल उसके त्याग देने तथा चान्द्रायण द्रत करने का जियम इतना दृढ़ हो गया कि समोवाको चांडाजी समझा जाने लगा उसके पुत्र की सामाजिक स्थिति के सम्बन्ध में मिताक्षरा तथा अन्य टीकाकारों ने कोई स्पष्ट व्यवस्था नहीं की।

देवण्ण भट्ट---निबन्धकारों ने उक्त कमी को पूरा किया। देवण्णभट्ट ने कहा कि चान्द्रायण व्रत तो गलती से विवाह कर लेने का प्रायश्चित है, किन्तू यदि विवाह के बाद सन्तान उत्पन्न होती है तो इस विषय में आपस्तम्ब की यह व्यवस्था माननी चाहिए कि वह गल्लान चाण्डाल होती है । १०४ वर्तमान समय में उपलब्ध आपस्तम्ब गृह्य तथा धर्मसूत्र में देवण्ण भट्ट द्वारा उद्धृत यह ब्यवस्था नही मिलती । प्रवरमंजरी के कर्त्ता पुरुषोत्तम ने इस बचन को यग के नाम से उद्घृत किया है,बाद के सभी स्मृतिकारोंने इसे या इससे मिलते जुलते वचनों को बीधायन या यम के नाम से कहा है। यह किस स्मृति का वचन है, यह चाहे निण्चित न हो, किन्तु यह निण्चित है कि सब निबन्धकारों ने सर्वसम्मित से इस वचन के आधार पर मगोवा में उत्पन्न मन्तान की चांडाल कहा है। देवण्ण भट्ट माता का गोव छोड़ने के विषय में भी अपनी असहमित ही दर्शाता है। हमाद्रि सगोत्र विवाह को निन्दित ठहराना हुआ ऐसा करने वालों को कठोर दण्ड नहीं देता। इस विवाह से उत्पन्न सन्तान चांडाल तो है किला गांवर में जलाकर उसकी णुद्धि की जा सकती है। यहाँ बच्चे को जलाने का अभिप्राय आग में उसके पुतले को जलाने से है। विज्ञानेश्वर की तरह वह पुरुष को १२ वर्ष का बाठोर प्रायश्चित नहीं बताता, किन्तु कुछ अन्य प्रायश्चितों से उसकी णुद्धि को पर्याप्त समझता है (चतुर्वर्ग चिन्तामणि ४।३६५==६६)। माधव ने पराणर स्मृति (१०।५-६) की टीका में दक्ष का यह वाक्य उद्धृत किया है कि तीन प्रकार के चांडालों मे एक मगोत विवाह से उत्पन्न सन्तान भी है, किन्तु माधव की यह अपनी सम्मति नही है क्योंकि १०।१४ पर सगोत्र विवाह के सम्बन्ध में विचार करते हुए उसने बौधायन आदि पुराने भास्त्रकारों के इस प्रकार के वचन उद्धृत किये हैं कि चान्त्रा-यण और कुच्छु प्रायण्चितों से इस पाप का परिमार्जन हो जाता है।

कमलाकर—कमलाकर भट्ट ने निर्णयसिन्धु में माधव का ही अनुसरण किया है। स्मृत्यर्थसार की सम्मति को उद्धृत करते हुए उसने कहा कि सगोन्न विवाह गुस्तल्प-गमन के समान अपराध है। इस विवाह द्वारा उत्पन्न सन्तान चांडाल होती है, किन्तु यदि

<sup>&</sup>lt;sup>९०४</sup> वहीं <sup>९०४</sup> स्मृ.च.भाग १, पृ. १६४।

विवाह अज्ञान से हुआ हो तो चान्द्रायण व्रत से शुद्धि हो जाती है। निर्णयमिन्धु ने माता के गीत के परिहार पर बल दिया है। १०६ वह पहले सत्यापाढ़ की इस उत्ति को पूर्वपक्ष के रूप में रखता है कि मातृगोत माध्यन्ति शाखा वालों में छोड़ा जाता है। उत्तर पक्ष में प्रवर-मंजरीकार के मत को उद्धृत करता हुआ लिखता है कि माता के गांव का परिहार न करने में बहुत दोष उत्पन्न होते हैं, इसलिए माता के गोत्न को छोड़ना चाहिए। अपना गांत्र ज्ञात न होने पर पुरोहित, आचार्य या जमदिन का गोत्न ग्रहणे करना नाहिए। भे

मित्रिमिश्र---वीरिमिलोवय को इस बात का श्रेय प्राप्त है कि उपने गगांत विजाह द्वारा दूषित कत्या के पुनर्विवाह पर विचार किया है। मिल्रिमिश्र में पहले इस प्रश्न का किसी मध्यकालीन निवन्धकार ने नहीं उठाया था कि जिस कत्या का गगांत्र वर के साथ विवाह हो चुका है उसका दूसरा विवाह हो सकता है या नहीं। मिल्रिमिश्र ने एक ऐसे युग में, जब स्तियों का पुनर्विवाह विलकुल बन्द हो चुका था, दूरिन कत्या के पुनर्विवाह का प्रश्न उठाया। किन्तु उसने इस विषय में गुप्त विवाद को अधिक महस्त्र दिया है और कन्या को पुनर्विवाह की आज्ञा नहीं दी है। इस मम्बन्ध मे पूर्वपक्ष में उमने कात्यायन का वचन रखा है कि इस प्रकार ब्याही हुई स्त्री को उत्तम वस्त्रों और आभूपणों से अलंकृत करके दूसरे को दे देना चाहिए और वाद में इससे अमहमति प्रकट की है। १००६ माता के गोव के परिहार को वह माध्यंदिन बाह्मण तक ही परिमित्त समझना है। १०६

अनन्तदेव ने संस्कार कौस्तुभ (पृ० ६६२–६३) में, अनन्तभट्ट ने विधान-पारिजात (पृ० ७०७–७०६) में तथा काशीनाथ ने धर्मसिन्धू (पृ० ९४३–४४) में उप-युक्ति सिद्धान्तों की पुष्टि की है। विधानपारिजात की यह विशेषना है कि वह संगोत्न विवाह से दूषित कन्या के पुनर्विवाह का विधान करता है। माता के गोन्न के सम्बन्ध में

१०६ निर्णयसिन्धु पृ०२२७। अनेक निबन्धप्रन्थों में शातातप के नाम से विये गये निम्न वचन में माता के गोत्रवाली कन्या से शादी करने पर चान्द्रायण व्रत का विधान है—मातुलस्य मुतामूढ्वा मातृगोत्रां तथैव च। समानप्रवरां चैव त्यक्श्वा चान्द्रायण-माचरेत्। (प्रवर मंजरी पृ० ६४, सं. प्र. पृ० ६६३)। सं. प्र. ने काण्य गृह्य के नाम से भी इस विषय में एक वचन विधा है। कुछ लोग यह मानते थे कि गोत्र का अर्थ यहाँ नाम है, मातृगोत्र का अर्थ माता के नाम वाली कन्या से विवाह नहीं करना चाहिए (सं. प्र. पृ० ६६४)। मित्रमिश्र का मत है कि यह व्यवस्था नाना के गोत्र में अथवा मामा की लड़की से विवाह के निषेध के लिए है (वही पृ० ६६४)।

१०७ वही

<sup>&</sup>lt;sup>१०८</sup> संस्कारप्रकाश, पृ० ६८१

<sup>&</sup>lt;sup>१०६</sup> वही, पृ० ६८४

अधिक झुकाव उसी ओर है कि साध्यंदिन णाखा के ब्राह्मण ही माता के गोत्न का परि-हार करें, दूसरों के लिए यह निर्पेध नहीं है ।

इस प्रकार हमने यह देखा कि वैदिक युग में गोल-प्रवर की पद्धति बीज रूप में थी, ब्राह्मण ग्रन्थों के अन्तिम समय आठवी णती ई० पू० में सगील विवाह का यह प्रतिबन्ध ण्रन्थ हुआ। धर्ममूलों ने गर्वप्रथम इस प्रतिबन्ध को स्थिर एवं दृढ़ बनाना चाहा, उनमें समय में संभवतः यह व्यवस्था गर्वमान्य नहीं हुई, उन्होंने इसके प्रायण्वित और दण्ड हुनंब ही रखे। दूगरी णती ई० के बाद तक गोल का नियम ममाज में अच्छी तरह प्रतिवत ही चूगरी णती ई० के बाद तक गोल का नियम ममाज में अच्छी तरह प्रतिवत ही चूगरी णती का व्यवस्था की, नारद ने कहा कि इस पाप के लिए णिण्मोत्कर्ना में अतिरिक्त कोई दण्ड नहीं हो गकता। किन्तु इन स्मृतिकारों ने सगोल विवाह से उत्पन्न मन्तान की निन्दा नहीं की। मध्यकाल के टीकाकारों ने सगोल विवाह से उत्पन्न मन्तान की निन्दा नहीं की। मध्यकाल के टीकाकारों ने सगोल विवाह से उत्पन्न मन्तान की चांडाल कहा और प्रायण्वितों की कठोरता यथापूर्व रखी। मेधानिथि ही एक ऐसा टीकाकार है जिसने ऐसी मन्तान को चांडाल नहीं कहा। १२ वी शती के बाद के निवन्धकारों ने उपर्युक्त स्थवस्थाएँ यथापूर्व रखी, माध्यदिन णाखा वाले बाह्मणों में माना के गोल के परिहार पर बल दिया गया और विधानपारिजात ने सगोल विवाह से दूपिन कन्या के पृत्वियाह की स्थवस्था की। अब वर्तमान काल में हिन्दू समाज में प्रचलित गोल सम्बन्धी नियमों का प्रतिपादन होगा।

## आधुनिक युग

वर्तमान समय में हिन्दू समाज में गांव के प्रतिबन्ध का पूरा पालन होता है। विवाह के समय गांव (गांन, मूल या इन्ति) की भिन्नता का अवश्य विचार किया जाता है। कड़े स्थानों पर तो गोविषयक लीकिन प्रतिबन्ध शास्त्रीय मर्यादाओं की अपेक्षा बहुत कंडे हैं। धर्मेशास्त्रों ने सामान्यतः पिता का गोंव छोड़ने की व्यवस्था की है तथा कुछ निबन्धकार माध्यंदिनीय ब्राह्मणों के लिए माता के गोंव को भी छोड़ने के लिए कहते हैं। किन्तु विहार में चार, सात और नी अन्य गोंव भी छोड़े जाते हैं। उदाहरणार्थ ग्वालों में ये नी गोंव छोड़े जाते हैं— १० अपना गोंव, २० माता का गोंव, ३० नानी का गोंव, ४० परनानी का गोंव, ५० परनानी का गोंव, ५० पर परदादी का गोंव, ७० पर परदादी का गोंव, ६० परतानी का गोंव, ६० परतावी की माता का गोंव । १९० यह स्मरण रखना चाहिए कि क्षविय, वैध्य तथा अन्य जातियों में गोंव विषयक प्रतिबन्ध कई बार बाह्मणों की अपेक्षा अधिक कड़े होते हैं। बिहार के ग्वालों का उपर्युक्त उत्तहरण इसी बात की पुष्टि करता है। अनेक जातियाँ ब्राह्मणों की व्यवस्था को उनसे भी अधिक

<sup>&</sup>lt;sup>१९०</sup> रिजली के दाइब्स एण्ड कास्ट्स् आफ बंगाल, खण्ड १, पू० २८४

उग्रता से लागू करके, अपनी सामाजिक स्थिति को ऊँचा करने का यत्न कर रही है। एक मंगोल नस्ल वाली सूरजवंशी जाति ने १८७१ में ब्राह्मण गोवों को ग्रहण किया है। १९९१ राजपूतों और जाटों के सम्बन्ध में प्रायः यह सन्देह प्रकट किया जाता है कि वे भारत में बाहर से आयी हुई जातियाँ हैं, किन्तु इस समय प्रायः सभी राजपूत सूर्य और चन्द्रवंशी तथा ब्राह्मण गोवों वाले है। जाटों ने अभी तक ऋषियों के गांवों को ग्रहण नहीं किया, किन्तु उनमें गोव्र विषयक नियमों का पालन बड़ी कराई में होना है। १९२०

### वर्तमान गोतों के विभिन्न रूप

इस समय भारत की विविध जातियों में कर्र प्रकार के गोलों का प्रचलन है। ब्राह्मणों तथा हिन्दुओं की अन्य उच्च जातियों में तो प्राचीन ऋषियों के नाम वाले विस्ठिठ, विश्वामित्न, भरद्वाज, कश्यप आदि गोलों का प्रचलन है, किन्तु कुछ जातियों में गोल पशुओं और पेड़ों के पवित्र लांछनों (Totem) के नाम पर हैं। दक्षिण की द्रविड़ जातियों में इस प्रकार के अनेक उदाहरण मिलते हैं। उनके गोल विषयक प्रतिवस्य तो धर्मशास्त्रीय व्यवस्थाओं के अनुसार हैं, किन्तु गोलों के नाम पणू, पक्षी, पेड़ आदि पर हैं। इन्हें वे इतना पवित्र समझते हैं कि उसे मारने, खाने या किसी प्रकार के उपयोग करने से सख्त परहेज करते हैं और एक गोल या लांछन वालों में णादी नही होती। उदाहरणार्थ, भीलों में एक आवा जाति है; १ १ ३ अवा का अर्थ है तितली। इस जानि वाले

१९१ वही--खंग्ड २, पु० २८५

भेजर —टोटेमिजम एण्ड एक्सोगेमी, पू० २ ६ ३ । वर्तमान समय में भारत की विविध जातियों में प्रचलित गोत्र सम्बन्धी नियमों को जानने के लिए विभिन्न प्रदेशों की जातियों के सम्बन्ध में प्रकाशित ये सरकारी प्रकाशन विशेष रूप से उपयोगी है: रोज—ए ग्लासरी आफ दी पंजाब एण्ड नार्थ वैस्टर्न फ्रिस्टियर प्राविन्सेज ३ खण्ड; कुक-—दी ट्राइन्स एण्ड कास्टस् आफ नार्थ वैस्टर्न प्राविन्सेज ४ खण्ड १ ६६; रिजली—ट्राइन्स एण्ड कास्टस् आफ बंगाल ४ खण्ड १ ६९; धर्सटन—कास्ट्स एण्ड ट्राइन्स आफ सदर्न इण्डिया ६ खण्ड १६९१; एन्थोवन—ट्राइन्स एण्ड कास्ट्स आफ साम्बे ३ खण्ड; रसेल—ट्राइन्स एण्ड कास्टस् आफ बाम्बे ३ खण्ड; रसेल—ट्राइन्स एण्ड कास्टस् आफ इंडिया ४ खण्ड १६९६।

<sup>&</sup>lt;sup>993</sup> मध्य प्रदेश की **9809 की जनगणना रिपोर्ट पृ. 98**द, इनके अन्य टोटेम सांप, बाघ, बांस, पीपल आदि पेड़, गाओला नामक एक विशेष लता है, जिस पर पैर पड़ जाने पर वे उसे प्रणाम करके उससे क्षमा मार्गेगे। भारतवर्ष की ब्रिभिन्न जातियों

तितानी को नहीं मारेंगे, उसे पूज्य समझेंगे और आवा जाति वालों में परस्पर णादी नहीं होती। तितानी इम जानि का लांछन (Totem) कहलाता है। तेलुगू लोगों में गोल्ला नाम की एक बड़ी गड़िरया जाति है। १९४ इनमें राधिन्दला नाम के गोत्र वाली एक उपजाति है। यह पीपल (Ficus Religosa) का नाम है। इस उपजाति के लांग खाने के लिए या किसी अन्य कार्य के लिए इस पेड़ के पत्तों का उपयोग विलक्षल मही करते। इसी प्रदेश में किसी अन्य कार्य के लिए इस पेड़ के पत्तों का उपयोग विलक्षल मही करते। इसी प्रदेश में किसी अन्य कार्य के लिए इस पेड़ के पत्तों का उपयोग विलक्षल कार्य कार्ति के कहें। विल्हों के जिल के कार्य कार्य के किसर का अर्थ के कार्य कार्य कार्य के लिए कार्य कार्य कार्य के लिए के कार्य कार्य के कार्य क

के टोटेमों का सुन्दर परिचय रिज्ञली की पीपल आफ इंडिया (पू॰ ६३–१०२) में है।

११४ इनके कुछ अग्य गोत्र ये हैं—अबूल (बैल), चित्यल (इमली), गुर्रम (घोड़ा), गोर्रला (भेंड़), गोर्रला (भेंह्बी), कटारी (छुरी), नक्कल (स्यार), उल्लिपोयन (प्याज), बकयल (बैंगन), दे० अनन्त कृष्ण अय्यर—माईसोर ट्राइड्स एण्ड कास्ट्स, खं. १, पू० २४२-२६३ । यहाँ कोमटी वैश्यों में निस्त टोटेमया गोत्न हैं: आंबला, नींबू, कहू, चना, लाल, नील और श्वेत कमल, करेला, उड़द, केला, पोपल, सेब, आम, अनार, गेंहूं, अंगूर, खजूर, ईख, मूली, जायफल, सरसों, चन्वन, इमली, सिंबूर, कपूर, (वहीं पू० २४१) । मैसूर के तांतियों के ६६ गोतों में से कुछ ये हैं—मैसां, बैल, घोड़ा, नाग, गौरेया, शंख, चील, जीरा, केवड़ा, दूब, पीपल, केसर, हल्दी, (वहीं पू० २४३) । बिक्षण के ऐसे गोतों के कुछ मुख्य नामों के लिए दे० कितिमोहनसेन—मारतवर्ष में जातिभेंद, पू० १९२–१९४ । उत्तर भारत में ऐसी प्रथा कम है, अग्रवालों में बंसल, कंसल ऐसे गोत्र बताये जाते हैं (१६०१ की पंजाब की जनगणना रिपोर्ट, खं. १) । मिर्जापुर की आगरिया जांति के गिद्ध, कछुआ, पलाश गोतों का आगे उल्लेख होगा।

भा भ्रोजर-पू. पु., पू० २६. संभवतः श्रीरामचन्त्र की सेना के वानर ऋक्ष अपनी जाति का लांछन अन्दर और रीछ मानने वाली जातियाँ थीं। प्राचीन और अर्वाचीन भारत की ऐसी जातियों के संक्षिप्त परिचय के लिए वेखिये—श्रीतिमोहन सेन-भारत में जाति भेंद, पु० १०५-११४।

#### गोत्नों का वर्गीकरण

श्री रिज़ली ने इन गोतों को पांच वर्गों में विभक्त किया है। ११६ १. लांछनात्मक (Totemistic) गोत्न—ये पणुओं, फूल-पत्तियों और वनस्पतियों के नाम पर हैं। २. मूल-पुरुष वाचक (Eponymous) गोत्न—ये ऐसे ऋषियों व राजाओं के नाम हैं जो विणेष जातियों के मूल पुरुष माने जाते हैं। ३. प्रादेशिक (Territorial) गांव—ये जानियों के मूल निवास स्थान या जानि के मूल पुरुष के स्थान को नूचित करने हैं। ४. उपाधिवाची अथवा उपनामवाची (Titular) गोत्न—इनमें गोत्न प्रवर्तक की वैमक्तिक विणेषना या महान् कार्य की सूचना मिलती है। ५. स्थानीय या पारिवारिक (Local or Family) गोत्न। इन पाँचों वर्गों के नीचे कुछ उदाहरण दिये जाते हैं, नािक वर्गमान काल के गोतों के स्वरूप का अच्छी तरह पता लग सके।

9. लांछनात्मक (Totemistic) गोल—दक्षिण में इस प्रकार के गोलों का अधिक प्रचलन है। नेल्लोर जिले की आरण्यक चंचु जाति में गर्रम (घांड़ा), अर्गत (केले का वृक्ष), मेकल (बकरी) के गोल पाये जाते हैं। १९७ आन्ध्र देण की प्रमुख व्यापारिक जाति बलिगा में पुली (बाघ), बल्ली (छिपकली) नेमिली, (मार) नारिकेल्स (नारियल) के गोल हैं। १९६ तेलुगू गोल्लाओं के कुछ गोलों की ऊपर (पृ० ७१) चर्चा हो चुकी है। तेलुगू भाषाभाषी गोल्लाओं में बाग, इमली, कान, पत्थर, घांड़ा, गीदड़ के गोल हैं। १९६ बस्तर के मुरिया गोंड़ों में आम (भरकान), सागौन (टेकाम), कुसे (नेताम) के गोल हैं। १९० आन्ध्र के छवकों में रेड्डी या कापु नामक एक बहुत बड़ी जाति हैं। इनमें गी, गाड़ी, भैस, भेड़, मैना, हाथी के नाम पर गोल हैं। १२१ इसी प्रदेश के चमारों की मदिया जाति में चांदी, मेंडक, गधा, टिड्डी, गी, बिच्छू, चमेली के गोल पये जाते हैं। ११२ वेलारी, छष्णा, मदुरा जिलों में बसने वाली कुरबा जाति के कुछ गोलों के नाम ये हैं— अग्न (आग), आने (हाथी), अरिवा चन्द्र, बोल (चूड़ी) बल्दी (छकड़ा), मल्ली (चमेली), थग्या (थी) १९३ । मुंडा जाति के गोलवाचक कुछ लांछन

```
११६ रिज़ली—दी पीपल आफ इंडिया (लंडन १९१४), पू० १६१
```

११७ थर्सटन-कास्टस् एण्ड ट्राइब्स आफ सदर्न इण्डिया, भाग २ प० ३६

<sup>&</sup>lt;sup>११६</sup> वही—भाग १ पृ० १४१

<sup>&</sup>lt;sup>१९६</sup> वही-भाग २ पु० २६१

१२० रसेल---टाइब्स एण्ड कास्टस् आफ सेण्ट्रल प्राविन्सिज आफ इंडिया, भाग ३, पृ० ६४-७२

<sup>&</sup>lt;sup>१२१</sup> थर्सटन वही, पू० २३१

<sup>&</sup>lt;sup>१२२</sup> वही भाग ४, पू० ३१६

१२३ " "पु० १४२

इस प्रकार हैं—अम्बा (आम), चौरिया (चूहा), बुध (बुधवार),छाता, बगयर (बाघ), गिद्ध, कान, कवान (कौवा) और नमक<sup>९२४</sup>। मिर्जापुर (यू० पी०) में अगरिया नाम की एक द्रविड़ जाति बसती है। इसमें गिद्ध, कछुआ और पलाश के गोल पाये जाते हैं। <sup>९२४</sup> इसी प्रकार के गोलों के उदाहरण अन्य वीसियों जातियों में पाये जाते हैं, किन्तु लांछन की प्रवृत्ति को सूचित करने वाले इतने गोलों का नाम पर्याप्त है।

- २. मूलपुरुष वाची (Eponymous) गोन्न--न्नाह्मणों की तथा क्षत्रियों की अधिकांश जातियाँ धर्मशास्त्रों में वर्णित ऋषियों को अपना मूलपुरुष तथा गीत मानती हैं। प्राचीन राजाओं को अपना मूल पुरुष मानने वालों में अग्रवाल एक प्रमुख जाति है। इनके मूलपुरुष राजा अग्रसेन थे। इनकी १८ रानियाँ थीं। उन्होंने प्रत्येक रानी के साथ एक-एक यज्ञ किया। इन यज्ञों के १८ पुरोहितों से अग्रवालों के गोन चल । १८ वाँ यज्ञ पूरा नहीं हो सका था, अतः अग्रवालों में १७ गोत्र हैं। १२६ भाटिया सिन्ध और गुजरात की प्रसिद्ध व्यापारिक जाति है। इनमें ऋषियों के नाम वाले गोत हैं, किन्तुये नुख में विभक्त हैं। येनुखें विभिन्न व्यक्तियों व स्थानों के नाम सेप्रसिद्ध हैं, जैसे राय हरिया अर्थात राजा हरिसिंह की नुख, राय गजरिया अर्थात् गजरिया गांव वाले राजा की नुखा। एक व्यक्ति अपने गोत्न में शादी कर सकता है किन्तु अपने नुख में नहीं। <sup>१२७</sup> कम्मलान तिमल कारीगरों की जाति है। यह पेशे के लिहाज से सुनार, ठठेरा, बढ़ई, राज और लुन्नार नामक पाँच हिस्सों में बंटी है । इन पाँच हिस्सों को पांचाल भी कहते हैं। इनके गोत्र विश्गु, जनघ, अहिम, जनार्दन, उपेन्द्र आदि ऋषि हैं। <sup>९२५</sup> लिंगा-दक्षिण महाराष्ट्र, हैदराबाद, मैसूर तथा मद्रास के उत्तर पश्चिमी भागों में फैले हुए हैं। इन्होंने ब्राह्मणों की भौति अपने उपास्यदेव से सम्बद्ध विभिन्न वस्तुओं के नाम पर अपने पाँच गोल्ल नियत किये हैं। इन गोलों के नाम ये हैं---नन्दी, भृंगी, वीर, वृष, स्कन्द ।<sup>९२६</sup> बंगाल के माली यद्यपि शूद्र समझे जाते हैं किन्तु उनमें कण्यप, मुद्गल और शाण्डिल्य आदि गोत प्रचलित हैं।
- ३. प्रावेशिक (Territorial) गोल—संयुक्त प्रान्त के बिनयों में अगरहारी एक उपजाित है। इनमें गोल स्थानों के नाम पर हैं। जैसे अयुध्यावासी (अयोध्यावासी), पुरविया (पूरव के निवासी), पिछवाहा, (पिश्चम के निवासी), माहुली (माहुल परगना

१२४ रिजली—पू. पु. पु. १०२ १२४ कृक—पू. पु., खं. १ पू., २–३ १२६ वही, खण्ड १, पू० १४–१६ १२७ वही, खं. २, पू० ४०–४१ १२५ वसंटत—पू. पु., खं. ३, पू० १०६ १२६ एन्योवत—पू. पु., खं. ३, पू० १०६

जिला आजमगढ़ के निवासी)। 93% संयुक्त प्रान्त के घरेलू नौकरों की एक जाति बारी है। इसमें ५०३ गोत हैं और ये गोत अधिकतर स्थानों के नाम से हैं, जैसे कनीजिया, मधुरिया, विलखिरिया, इनमें आपस में बिल्कुल विवाह नहीं हो सकता। गूजर पंजाब और पिष्वमी उत्तर प्रदेश की महत्वपूर्ण कृपक जाति है। जनगणना की सूची 93% में उनके 940% गोतिनाये गये हैं। इनमें से अधिकांण गोत स्थानों के नाम पर है। 93% बिहार में गोत्र को मल कहते हैं। अहीरों और खालों के मूल स्थानवाचक हैं। संयुक्त प्रान्त के कायस्थ 4% भेदों में विभक्त हैं और इनमें माथुर (मथुरा के निवासी) आदि अनेल भेद स्थान वाली हैं। 93% खत्नी पंजाब की प्रसिद्ध जाति है। इनके बारी, बुजाही और सरीन तीन मुख्य भेद हैं। 93% पहले में 9२ तथा दूसरे में ५२ गोत्र हैं। इनमें से अधिकांण प्रादिणिक है। इनमें तीन भाग कपूर, खन्ना और मेहरा कौणल गोत्र के होने हुए भी परस्पर णादी करने हैं। निनयां उत्तर एवं मध्यप्रदेश की एक जाति हैं, मिर्जापुर में यह जाति दीहों में बटी है। दीहों के नाम गांव के नाम से हैं। रत्नगिरि की मुखार (बढ़ई) जाति के विभन्न वर्ग गांवों के नाम पर हैं। एक गांव के सुथार परस्पर विवाह नहीं करते। 93%

४. उपाधवाची (Titular or Nickname) गोल—मध्यप्रान्त की भुयार नामक कृषक जाति १०० से ऊपर कुलों में बंदी हुई है। इनमें परस्पर विवाह नहीं होता। ये कुल उपाधिवाचक हैं, जैसे हजारी (१ हजार सिपाहियों के नेता), देशमुख (चौधरी या मुखिया) पिजारी (६ई धुनने वाला) १३६ छोटानागपुर की सुइया जाति में ठाकुर, प्रधान, छतरिया, (राजा का छल उठाने वाला), अमात (अमात्य) गोल हैं। १३७ कंजर भारत की फिरन्दर जातियों में से है। इनके गोल पेशों के आधार पर हैं, जैसे पहलवान, कुसबन्ध (कुशा घास इकट्ठा करने वाला), फासवार (गला घोटने वाला), संपेरा (सांप पालने वाला) और जल्लाद। इनमें आपस में विवाह नहीं होता। १३३ म

५. स्थानीय जातियां या पारिवारिक गोत्र—ये गोत्र उपर्युक्त श्रेणियों से भिन्न एवं कुछ थोड़े से स्थानों तक सीमित हैं। चांदा के गोंडों में उपास्य देवताओं की

<sup>930</sup> कुक--०पूपु० खं० १, पू० ३४ 931 कुक--पू० पु०, पू० २०२ 932 कुक--वही, खं० २ पू० ४४३-४ 933 कुक--वही, खं० ३ पू० १६४ 934 रोज--पू० पु०, खं० २, पू० ५१२ 134 रसेल--पू० पु०, खं० २, पू० २६ एन्थोवन पू० पु० खं० ३, पू० ३५७ 135 रसेल--वही, खं० २, पू० ३०१-२ 935 वही. खं० २, पु० ३१६

संख्या से गोल विभाग होता है। उन गोंडों में ४, ५, ६ और ७ देवताओं की पूजा करते वाल ४ मुख्य वर्ग है। इनमें में प्रत्येक वर्ग में १० से १५ तक गोल है। विवाहों में भिन्न गोलता तो अवण्य है, किन्तु साथ ही उपास्य देवताओं की संख्या की वृष्टि से भिन्न वर्गों का भी ध्यान रखना आवश्यक होता है। छिन्दवाड़ा में ६ और ७ देवताओं की पूजा करने वाल दो वर्ग है। इन वर्गों में में प्रत्येक वर्ग के लोग परस्पर भाई-बन्द समझे जाते हैं और उन्तंग परस्पर विवाह नहीं हो मकता। १ ३६ उड़ीसा की एक जाति कुसुमो है। इस जाल में यह प्रथा है कि जिनका गृह देवता एक है वे एक ही जाति या गोल के समझे जाते हैं। उनमें परस्पर विवाह नहीं होता है। १४० मदुरा की नटकोट चेट्टी नामक जाति क्यापार का कार्य करती है, यह ६ गोलों या वर्गों में विभक्त है। इन गोलों का नाम उन कंविलों (मन्दिरों) के आधार पर हैं जहाँ ये पूजा करते हैं। १४०

वर्तमान समय में एक ओर जहाँ विहार के सुनार सात और खाले विवाह में तौ गोलों का परिहार आवण्यक समझते हैं, वहाँ दूसरी ओर कुछ ऐसी भी जातियाँ हैं जिनमें गोल का नियम बिल्कुल नही पाया जाता। ये जातियाँ विवाह को सिपण्डता या माता-िपता की पीढ़ियों से मर्यादित करनी हैं। संयुक्त प्रान्त के बहेलियों, १४२ अहेरियों १४३ में गोल का कोई नियम नहीं है। पिण्चमी बंगाल की पालकी उठाने वाली वोरी जाति ने यर्धाप आहाण गोलों को स्वीकार किया है किन्तु उनके विवाह में सगोलता बाधक नहीं है। १४४ वानरों, ढेढ़ों, घोबियों, डोमों में गोल की पाबन्दी नहीं है। १४४ श्री करन्दीकर ने ऐसी ४९ जातियों की एक सूची दी है जिनमें विवाह में सगोलता बाधक नहीं है। १४६

वर्तमान काल की गोल पद्धति की प्रधान विशेषताएँ निम्नलिखित हैं-

- (१) शास्त्र में वर्णित तथा प्रतिपादित गोत्नपद्धित हिन्दू समाज के उच्च वर्ग, विशेषतः स्राह्मण जाति तकाही सीमित हैं।
- (२) उच्चवर्ग के अतिरिक्त शेप हिन्दू समाज में गोत्न सम्बन्धी व्यवस्था का आधार और स्वह्प एक जैसा नहीं है। इन जातियों के गोत्न वनस्पतियों, पशुओं, महा-पुरुषों, प्रदेशों, उपाधियों, देवनाओं आदि विविध आधारों पर कल्पित किये गये हैं।

```
१३६ ऋक---पू० पु०, खं० ३, पू० १३७--६
१४० रसेल---वही, खं० ३, पू० ६६
१४१ थर्सटन---वही खं० ४, पू० १०८
१४२ थर्सटन---वही, खं० ४, पू० २६१
१४३ ऋक---पू० पु०, खं० १, पू० १०६
१४४ वही-वही पू० ४१
१४४ रिजसी---खं० १ पू० ७६
१४४ करन्वीकर----हिन्दू एक्सोगेमी, पू० २४७--२४८
```

- (३) हिन्दू समाज में हीन समझी जाने वाली जातियाँ अपनी सामाजिक स्थित जन्नत करने के लिए ब्राह्मणों के गोतों को ग्रहण कर रही हैं, इनमें से कई जातियों ने अपने लांछनों को शास्त्रीय गोतों का रूप दे दिया है, कुछ ने मनमान गोत्रों की कल्पना कर उन्हें ग्रहण कर लिया है। इसका प्रधान प्रेरक हेतु उच्चवर्ग की परम्परा का अनुगरण अपने दर्जे को ऊंचा उठाना है। अनेक लेखकों ने इसे निम्न जातियों में ब्राह्मण कर प्रवृत्ति कहा है। इन जातियों द्वारा ब्राह्मण गोत्रों के ग्रहण कर लेने पर भी विश्वाह में इनका उपयोग कम होता है। बंगाल में बेखा, भुईवाली, राजवंगी, दाओभाई, धीवर, गनरर और वैती जातियों में केवल एक गोत्र होता है, इसका विवाह पर कोई प्रभाव नहीं है। सूरत में कुम्हारों तथा कुछ अन्य बनिया जातियों में ऐसी स्थित है। मद्राग में कर्मसाले पंडुरासाल और तोत्तियों में एक ही गोत्र होता है, किन्तु इनके साथ अनेक बिह्मिवाही वर्ग होते हैं। बेस्ता जाति काश्यप और कोण्डित्य नामव दो वर्गों में बंटी है किन्तु विवाह में इनका कोई महत्त्व नहीं है। नीची जातियों में काण्यप और मार्कण्डेय गोत्र बहुत लोकप्रिय हैं।
- (४) दक्षिण भारत की गोलपद्धित उत्तर भारत की पद्धित से अनेक अंशों में मौलिक भेद रखती है। इसमें गोल ऋषिवाची नहीं, किन्तु लांछनात्मक (Totemistic) है। वहिविवाही वर्गों में विवाह करने के कुछ ऐसे नियम हैं, जिनसे नजदीकी रिक्तेदारों में अधिक विवाह होते हैं। उत्तर भारत का चार गोलों के परिहार का नियम दक्षिण भारत में नहीं पाया जाता। स्थानीय विहिविवाह (Local exogamy) का उत्तर भारत में अधिक प्रचलन है।
- (५) गोल का नियम हिन्दू समाज में सार्वभौग नहीं है। अनेक जातियों में एक गोल वालों में परस्पर विवाह हो सकता है, इनमें से सिपण्डता का ही नियम प्रचलित है और इसके आधार पर निकट सम्बन्धियों में विवाह का वर्जन किया जाता है।

#### गोल के नियम की अनावश्यकता

वर्तमान काल में इस नियम का विवाह में विशेष उपयोग नहीं है। गोंत्र को बनाये रखने के पक्ष में दो प्रधान युक्तियाँ दी जा सकती हैं—(१) गोत्न रक्त सम्बन्ध को सूचित

<sup>१४७</sup> १६११ की मारत की जनगणना की रिपोर्ट सं० १, भाग १, पृ० २५० गेंट ने भारत की १६११ की जनगणना रिपोर्ट में ऐसी अनेक जातियों के उवाहरण दिये हैं। उड़ीसा में एक गोत्र वालों में परस्पर विवाह केवल ब्राह्मण जातियों में ही वर्जित है। बम्बई में अनावल ब्राह्मण एक गोत्र में विवाह कर सकते हैं बगतें कि वर-वधू सात पीढ़ियों से बाहर के हों, औबीच्य ब्राह्मणों में उपपद या अटक (surnames) की विभिन्नता होने पर सगोत्र

करता है और सूप्रजनन गास्त्र की दिष्ट से यह आवश्यक है कि नजदीकी रिश्तेदारों में शादी न हो । (२) धर्मशास्त्रों में सगोत विवाहों का निपेध है। यदि लोक प्रचलित धारणा के अनुसार यह मान लिया जाय कि गोल रक्तसम्बन्ध को द्योतित करते है, जम-दिग्न, वसिष्ठ, भरद्वाज, गौतमादि ऋषियों की वंशपरम्परा अनविच्छन्न रूप से चली आ रही है, तो हमें यह भी मानना चाहिए कि भारतीय परम्परा के अनसार सष्टि प्रारम्भ हए १ अरब ६७ करोड़ वर्ष हो चुके है। इन दो अरब वर्षों में ऋषियों के बाद लाखों पीढ़ियाँ गजर चकी है। निकट सम्बन्धियों के विवाहों में हानि सम्भव है। इनमें गादी रोकने के लिए हिन्दू रामाज में माता-पिता की पांच और सात पीढी छोड़ने का विधान है। इस नियम के पहले हुए गुप्रजननणारल की दृष्टि से गोल का प्रतिबन्ध अन्यथासिद्ध और निर्यक है। गाल्टन के नियम के अनुसार पित्-परम्परा से प्राप्त गुणों की विशेषताएँ प्रत्येक पीढ़ी में आधी रह जाती है। पर गोल के नियम में हम लाखों पीढियों के अन्तर को भी पर्याप्त नहीं समझते । प्राचीन काल में विश्वामित्र के गोत वालों के लिए निकट सम्बन्धी होने के कारण प्रतिबन्ध लगाना भले ही आवश्यक समझा गया हो, किन्तु आज उसे उतनी दढता के साथ उसी रूप में स्वीकार करना बद्धिमत्तापूर्ण नहीं कहा जा सकता। यदि गोत की यही पाबन्दी माननी है तो यह क्यों नहीं माना जाता कि ब्रह्मा के मानसपुत भरद्वाज वसिष्ठ आदि गरस्पर भाई थे। उनकी सन्तानें भी नजदीकी रिश्तेदार हैं। उनमें परस्पर विवाह क्यों किया जाता है। गोल की व्यवस्था को यदि उपर्युक्त क्रम से तर्कपूर्वक सोचना शरू करें तो हिन्दू जाति में विवाह ही नहीं होना चाहिए।

गोत की पाबन्दी भास्त्रीय है, अतः वह मान्य है; यह कोई प्रवल युक्ति नहीं है। इस युक्ति का बल तभी माना जा सकता था जब हम अन्य वातों में भी धमँग्रन्थों का पूरा पूरा अनुसरण कर रहे हों। ब्राह्मण ग्रन्थों में प्रत्येक गृहस्थ के लिए अन्यधान एक पिबल एवं अनिवार्य कर्तंच्य है, किन्तु आज हजारों या लाखों हिन्दुओं में से कोई ब्रिएक अनिहोत्ती मिलेगा। वैदिक युग के आर्यधर्म तथा आज के हिन्दू सनातन धर्म में आकाश पाताल का अन्तर है। हमने तरुण विवाह तथा विधवा विवाह के वैदिक आदेशों के सर्वथा विपरीत छोटी बालिकाओं के विवाह को तथा बाल विधवाओं को यावज्जीवन विधवा बनाये रखना धर्म समझा। इस विषय में सनातन नियमों का ध्यान नहीं रखा , तो सगोत्नता के विषय में ही हमारा इतना आग्रह क्यों है ?

एक गोत्र वालों की संख्या विशाल होने पर गोत्र का नियम शिथिल करना

विवाह संभव है। मोढ़ बाह्मणों में प्रवरमेद होने पर एक गोत्र वाले शावी कर सकते हैं। बिहार के शाकद्वीपी बाह्मण सगोत्रता को विवाह में बाधक नहीं मानते। आसाम, गढ़वाल और मारवाड़ के बाह्मण गोत्र के नियम का पूरी तरह पालन नहीं करते हैं। ही पड़ता है। प्राचीन काल में भृगु और अंगिरा गण के गोतों के लिए यह नियम ढीला किया गया था। श्येन, मित्रयु और शुनक भृगु गोत्र के होते हुए भी परस्पर शादी कर सकते थे। इसी तरह पृषदश्व, मुद्गल, विष्णुवृद्ध, कण्व, अगन्त्यहारी, किए, यज्ञ और संकृति गोत्र वालों में परस्पर विवाह की अनुमित थी। आजकल भी हिन्दुओं में अनेक जातियों मे एक गोत्र में विवाह हो सकता है। विहार के छपरा जिले में मनाद्य ब्राह्मणों के घर बहुत कम है, वे अपनी जाति से बाहर शादी नहीं कर मकते और अपनी जाति वालों से शादी करने में गोत्र का नियम बाधक है। जाति का नियम तोंड़ना कित है, अतः उन्होंने गोत्र का नियम तोंड़ लिया है। १४ व दिक्षणी बिहार के मकल शाकदीपी ब्राह्मण अपने गोत्र में शादी करते हैं। पंजाब के सारस्वतों में अपने गोत्र में विवाह हो सकता है। १४ व अपवालों में गर्ग गोत्र बहुत अधिक पाया जाता है। इसकी व्यापकता से विवाहों में बहुत कष्ट अनुभव होता था, अतः अग्रवालों ने यह नियम बना लिया है कि गर्ग गोत्र वालों में आपस में विवाह हो सकता है।

१६४६ ई० तक सगोत्र विवाहों को कानूनी दृष्टि से वैध नही माना जाना था। १८७२ के विशेष विवाह कानून तथा १६२३ के संशोधित विवाह कानून के अनुमार गोत्र की भिन्नता विवाह के लिए आवश्यक नहीं थी, किन्तु इन कानूनों के अनुसार दीवानी (Civil) विवाह ही हो सकते थे। धार्मिक विधि से किये गये विवाह में असगोत्नता के नियम के सम्बन्ध में विभिन्न उच्च न्यायालयों के निर्णय एक जैसे नहीं थे।

## वर्तमान न्यायालय और सगोव्र विवाह

१६४६ ई० से पहले तक अदालतें यह मानती थी कि सामान्य रूप से ब्राह्मण क्षत्रिय और वैष्य जातियों में गोत्र का नियम एक सम्मानित प्रथा है। १५० किन्तु १६३३ में लाहीर हाईकोर्ट ने अग्रवाल वैष्यों में सगोत्र विवाह की प्रथा की वैधता इस आधार पर स्वीकार की कि क्षत्रियों और वैष्यों के गोत्र-प्रथर उनके पुरोहितों के आधार पर होने के कारण रक्त सम्बन्ध के सूचक नहीं है। १४१ १६४६ में बम्बई हाईकोर्ट ने भी सगोत्र विवाह को अनुमति देने वाले एक रिवाज को स्वीकार किया। १४२ इलाहाबाद हाईकोर्ट ने यह निर्णय दिया कि एक हिन्दू विधवा अपने पिता का गोत्र रखने वाले पुरुष

<sup>&</sup>lt;sup>१४८</sup> भगवानदास—पुरुषार्थ

<sup>&</sup>lt;sup>१४६</sup> जोगेन्द्रनाथ भट्टाचार्य--हिन्दू कास्ट्स एण्ड सेक्टस्, पृ० ४८-५६

१४० रामचन्द्र बनाम गोपाल (१६०८) ३२, बं. ६१६, ६२७ मीनाक्षी ब. रामनाथ (१८८८) ११ म० ४६, ४१ फुलबैच

<sup>&</sup>lt;sup>१५९</sup> श्रीकृष्ण बनाम स्यामसुन्दर आ० इ० रि० १६३३ ला० ५५५

<sup>&</sup>lt;sup>१५२</sup> माघवराम बनाम राघवेन्द्रराव इ० ला० रि० (१९४६) बम्बई ३७५

से वैध विवाह कर सकती है, क्योंकि पहले विवाह के बाद पतिकुल में आने पर वह पिता का गोत छोड़ कर पति का गोत ग्रहण कर लेती है, यह गोत पिता के गोत से भिन्न होता है, अत: पिता के गोत में उसका विवाह विधिसम्मत है। १४ उस तर्क इसलिए नहीं ठीक प्रतीत होता कि याज्ञ रमृति में यह कहा गया है कि कन्या असमान गोत्न और प्रवर में उत्पन्न होनी चाहिए (असमानार्षोगोत्नजाम् १।५३)। पित का गोत्न वह उसी समय तक रखती है, जब तक वह पत्नी की स्थित में रहती है, विधवा होने पर पुनर्विवाह के लिए वह पित का गोत्न नहीं रख सकती क्योंकि उस समय तो वह गोत्न देखा जायगा, जिसमें वह उत्पन्न हुई है और वह गोत्न उसके पिता का ही है, अतः इसमें उसका विवाह वैध नहीं होना चाहिए। १४४ नये कानून ने इन सब विवादों का अन्त कर दिया है।

हिन्दू विवाह अयोग्यता निवारक कानून—(१६४६ का अट्टाइसवाँ कानून) ने सगोत विवाहों को वैध बनाते हुए इस विषय में एक क्रांतिकारी परिवर्तन किया है। इस कानून की दूसरी धारा के अनुसार जो विवाह अन्य दृष्टियों से वैध है, वह केवल इस तथ्य के कारण अवैध नही होगा कि वर-वधू समान गोत्र या समान प्रवर के हैं। १६४५ के हिन्दू विवाह कानून की धारा २६ में यह व्यवस्था दोहरायी गयी है और इस प्रकार वर्तमान काल में हिन्दू विवाह में अमगोत्रता के नियम का कानूनी तौर से अन्त हो गया है। किन्तु इसमें कोई सन्देह नहीं प्राचीन काल से चली आने वाली इस व्यवस्था का हिन्दू समाज से सहसा लोग होना संभव नहीं है। परम्परावादी हिन्दू इस प्राचीन रूढ़ि का पालन करते रहोंगे। नये कानून ने केवल इतना कार्य किया है कि भविष्य में सगोत्र विवाह अवैध नहीं माना जा सकेगा।

गोन्न प्रायः पितृवंशमूलक होता है, अतः गोन्न के प्रतिबन्ध के कारण पितृपक्ष के संविध्यों के साथ विवाह वर्जित होता है। किन्तु केवल गोन्न का नियम होने पर मातृपक्ष के सम्बन्धियों, मामा की लड़की आदि अनेक निकट सम्बन्धियों के साथ विवाह संभव था। ऐसे विवाहों को रोकने के लिए असपिण्डता का नियम बनाया गया था। अगले अध्याय में इसका प्रतिपादन किया जायगा।

<sup>&</sup>lt;sup>९४३</sup> रा<mark>धानाथ मुकर्जी बनाम शक्तिपद मुकर्जी (१९३६) ४८ इला० १०४३</mark> <sup>९४४</sup> मेन—हिन्दू ला (मब्रास १९४३), पृ० १६०

#### अध्याय ३

# बर्हिववाह-सपिण्डता

सपिण्डता का सामान्य अर्थ

हिन्दू समाज में बहिंचिवाह का प्रतिबन्ध दो प्रकार का है, एक तो यह कि विवाह अपने गोत्न और प्रवर से वाहर होना चाहिए, दूसरा यह कि सिपण्डों में विवाह नहीं होना चाहिए। सिपण्ड का अर्थ है—एक पिण्ड वाला। पिण्ड शब्द की विस्तृन व्याख्या आगे यथास्थान की जायेगी, किन्तु यहाँ इस विषय में इतना जान लेना पर्याप्त है कि पिण्ड शरीर या देह को कहते हैं। अतः सिपण्ड का अर्थ है एक ही पिण्ड या देह वाला। पुत्र और पौत्न में पिता के शरीर के अंश आते हैं, इसिलए वे पिता के साथ मिपण्ड कहाते हैं। इसरे शब्दों में, रक्तसम्बन्ध से सम्बद्ध सम्बन्धियों के लिए सिपण्ड शब्द का व्यवहार होता है। पिता से ऊपर के सात तथा माता से ऊपर के पांच पूर्वज सिप्ण्ड कहतते हैं। वर और वधू इन सात और पौच पीढ़ियों के अन्दर नहीं होने चाहिए। ये पीढ़ियाँ निषिद्ध पीढ़ियाँ (Prohibited degrees) कहलाती हैं और प्रत्येक विवाह इन पीढ़ियों से बाहर असिपण्ड सम्बन्धियों में ही होना चाहिए। इस नियम का प्रधान उद्देग्य रक्तसम्बन्ध से सम्बद्ध निकट सम्बन्धियों—पिता-पुत्नी में, माता-पुत्न में, सगे भाई-बहिनों में तथा चचेरे, ममेरे, फुफेरे भाई-बहिनों में विवाह सम्बन्धों को रोकना है।

# वैदिक युग में सपिण्डता का विचार

वैदिक साहित्य के अध्ययन से प्रतीत होता है कि उस समय असपिण्डता के वर्त-मान नियम का पूरी तरह विकास नहीं हुआ था। वेदों में पिण्ड शब्द का प्रयोग शरीर के अर्थ में न होकर प्रायः अग्नि में डाली जाने वाली हिव के रूप में हुआ है (ऋ० १।१६२।१६, तै० सं० ४।६।६।३)। धर्मसूत्रों के समय से सपिण्ड शब्द का वर्तमान उपर्युक्त अर्थ में प्रयोग होने लगा तथा स्पष्ट शब्दों में सपिण्ड विवाहों की निन्दा की जाने लगी।

वैदिक साहित्य में सिपण्ड शब्द का प्रयोग न मिलने पर भी कुछ ऐसे प्रमाण मिलते हैं, जिनसे यह ज्ञात होता है कि उस समय विवाह निकटवर्ती सिपण्ड सम्बन्धियों में नहीं, अपितु दूरवर्ती स्थानों में असपिण्ड सम्बन्धियों में हुआ करते थे।

ऋग्वेद के विवाह विषयक सूर्या सूक्त के मन्त्रों से यह प्रतीत होता है कि कन्या

का विवाह दूरवर्ती स्थान में होता था, पित-पत्नी के घरों में पर्यात अन्तर होता था। विवाह संस्कार की समाप्ति के बाद वधू रथ पर चढ़ कर अपने पित के घर जाती थी। एक मन्द्र में कहा गया है—पूषा तुम्हारा हाथ पकड़ कर तुम्हें यहाँ से ले जाय, अश्विनी देवता तुम्हें रथ में ले जायें (ऋ० १०।६४।२४)। इस सुक्त से ज्ञात होता है कि वधू के घर से वर का घर इतना दूर है कि मार्ग में चोर-डाकुओं का भी भय है, जो इस प्रकार वधू के साथ वर्गृह को वापस लौटने वाली ऐसी बरातों को लूटा करते थे। संभवतः इसी-लिए वर-वधू को एक आशीर्वादपरक मन्द्र में कहा गया है—जो वटमार पित-पत्नी पर हमला करते हैं, वे तुम्हें न प्राप्त हों। तुम किटनता से पहुँचे जा सकने योग्य स्थान पर सुगम मार्गी से पहुँचो, तुम्हारे शतु भाग जायें (ऋ० १०।६४।३२)। निकट संबंधियों वे विवाह में इस प्रकार के आशीर्वादों की आवश्यकता ही नहीं है।

कन्याओं का विवाह सामान्यतः दूरवर्ती कुल में होने का एक अन्य प्रमाण कन्या के लिए 'दुहिता' गब्द का प्रयोग है । दुहिता का अर्थ दूर रखी हुई कन्या है (दुहिता दूरे हिता भवति——निरुक्त) । दुहिता वह है जिसकी शादी दूरवर्ती कुल में हो ।

यह दूरी कितनी होनी चाहिए इस विषय में कोई स्पष्ट संकेत वैदिक साहित्य में नहीं है। बाद में धर्मसूतों तथा स्मृतियों में इस दूरी की स्पष्ट व्याख्या कर दी गयी है। दुहिता पिता की सात तथा माता की पाँच पीढ़ी से अधिक दूर होनी चाहिए, किन्तु वैदिक साहित्य में शतपथ ब्राह्मण (१।८।३।६) ने ही इस विषय पर कुछ प्रकाश डाला है। उसके एक मन्त्र में कहा गया है भोक्ता और भोग्य में इस प्रकार एक कर्म में पृथक्ता हो जाती है। अतः एक ही पुष्प से भोक्ता (पित) और भोग्य (पत्नी) पैदा होते हैं। अब सम्बन्धी खेलत और प्रसन्न होते हुए कहते हैं कि चौथी या तीसरी पीढ़ी में हम दोनों मिलेंगे, सायणाचार्य इस संदर्भ की व्याख्या करते हुए यह कहता है कि काण्व तीसरी पीढ़ी (Degree) में और सौराष्ट्र चौथी पीढ़ी में विवाह करते हैं। शतपथ ब्राह्मण के इस वचन से श्री मैकडालन और कीथ ने यह परिणाम निकाला है कि वैदिक युग में विवाह के लिए पिता और माता की तीन या चार पीढ़ियाँ उस समय छोड़ी जाती थीं।

वैदिक साहित्य में भातृव्य-विवाह का संकेत

ँ चचेरे, मौसेरे, ममेरे, फुफेरे भाई-बहिनों (Cousins) में वैदिक युग में विवाह होता था या नही. इस विषय में निश्चयपूर्वक कुछ नहीं कहा जा सकता। हम

श० क्रा० १।६।६।६—समान एव कर्मन् व्यान्त्रियते तस्मात्समानादेव पुरुषाबत्ता आद्यश्च जायंते इमे हि चतुर्थे पुरुषे तृतीये संगच्छामहे इति वि देवे वीत्यमाना जात्या आसते ।

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> वैविक इण्डेक्स, खण्ड १, पृ० २३६

देख चुके हैं कि शादी सामान्यतः दूर के कुल में होती थी। दहिता का अर्थ ही यह था कि कन्या दूर कुल में ब्याही जाय । सूर्या सूक्त के मन्त्रों से भी स्पप्ट है कि वर और वध् दूरवर्ती स्थानों के होते थे। चचेरे भाई-बहिनों की मादी (Parallel cousin marriage) का वैदिक साहित्य में कोई संकेत नहीं मिलता। पिनुकुल से सम्बद्ध म्त्री-पृष्पों में विवाह नहीं होता था। किन्तु दक्षिण में मामा की कन्या के साथ गादी का रिवाज प्रचिनत है। कहा जाता है कि एक वेद मन्त्र ऐसे विवाहों की पृष्टि करता है। इस पराणर और अपरार्क ने इस मन्द्र को उद्धृत किया है। यह ऋग्वेद के खिल सुक्तों में पाया जाता है। इस मन्द्र का अर्थ पराणर के मतानुसार इस प्रकार है—''हे इन्द्र, हमारे इस यज्ञ मे प्रणंगित भागों से आओ, अपने हिम्से को ग्रहण करों। इन (पूरोहितों) ने तुम्हारे लिए धी के साथ मिली हुई चर्बी (वपा) वे भाग को उसी प्रकार रखा है जैसे विवाह में किसी पुरुष का भाग बुआ या मामा की लड़की होती है।" मध्यकाल में, टीकाकारों और निबन्धकारों ने इस मन्त्र को मामा, वआ की सन्तानों के विवाह के पक्ष एवं विपक्ष दोनों में लगाया है। इन विवाहों का समर्थन करने वाले पक्ष का अर्थ तो ऊपर दिया गया है, किन्तू अपराकं (पृ० ८३) आदि टीकाकार जो ऐसे विवाहों के विपक्ष में थे, वे 'जहुः' गब्द पर बल देने है और यह कहते हैं कि "हे इन्द्र, उन्होंने तुम्हारे भाग को उसी तरह अग्नि में छोड़ा है जैसे बुआ की लड़की और मामा की लड़की को विवाह में छोड़ा जाता है।" यह मन्त्र खिल सूक्तों में पढ़ा गया है। खिल दूसरी शाखा के वे मन्त्र है जो अपनी शाखा में किसी आवण्यकना के कारण पढ़े जाते हैं । <sup>8</sup> कात्यायन ने अपनी सर्वानुक्रमणी में उन्हें स्थान नही दिया। शौनक ने इनकी गणना मात की है। सायण ने इन पर टीका भी नहीं की। इनमें वैदिक काल के बहुत बाद की घटनाओं, गोपी, कृष्ण और कालियदमन का वर्णन है। अतः खिल मन्त्र वैदिक काल के विषय में प्रामाणिक नहीं माने जा सकते और इनके आधार पर वैदिक काल के सम्बन्ध में कोई परिणाम नहीं निकालना चाहिए।

## महाभारत में वर्णित भातृव्यविवाह

महाभारत में मामा तथा फूफी की सन्तानों में विवाह के कुछ उदाहरण मिलते हैं। पहला उदाहरण अर्जुन और सुभद्रा के विवाह का है। वसुदेव और कुन्ती भाई विद्वाह थे, दोनों शूर नामक राजा की सन्तान थे (आदि पर्व १९११–३)। वसुदेव की लड़की सुभद्रा थी। इस तरह कुन्ती सुभद्रा की बुआ हुई। कुन्ती के पुत्र अर्जुन और सुभद्रा की गादी

<sup>8</sup> महाभारत शान्तिपर्व ३२३।१० पर नीलकण्ठी टीका

ऋग्वेद ७।४५ के परिशिष्ट का ११ वाँ मन्त्र---आयाहीन्द्र पथिभिरीडिलेमिर्यक्रिममं नो भागधेयं जुषस्व । तृष्तां जहुर्मातुलस्येव योषा भागस्ते पैतृष्वसेयी वपामिव । यास्क के निरुक्त परिशिष्ट (१४।३१) में भी यह मंत्र विया गया है ।

का यह अर्थ हुआ कि सुभद्रा ने अपनी बुआ के लड़के से विवाह किया। अर्जुन ने अपने मामा वमुदेव की लड़की मे णादी की। मध्यकाल के टीकाकारों के लिए कृष्ण के साथ सम्बन्ध होने मे यह विवाह अत्यधिक आपत्तिजनक था। कुमारिल भट्ट ने अपने व्याख्या कौशल एवं पाण्डित्य मे यह सिद्ध करना चाहा कि अर्जुन ने अपने मामा की लड़की के साथ णादी नहीं की। उसका करना है कि सुभद्रा महाभारत में कृष्ण की बहिन कही गयी है किन्तु वह उसकी वास्तविक बहिन नहीं थी। वह वसुदेव की माता की बहिन की लड़की थी। मामी की लड़की यो लड़की कहा जा सकता है और कहते हैं। प्रजिस कृष्ण ने गीता का उच्च उपदेण दिया, वे ऐसी पापवाली प्रथा को कैसे प्रोत्साहित कर सकते हैं?

हरियंण पुराण में मामा की लड़की के साथ विवाह के दो अन्य उदाहरण दिये गये हैं। कृष्ण के पुत प्रद्युम्न का किमी की कन्या के साथ विवाह हुआ था। किमी कृष्ण की पत्नी किमणी का भाई था और इसिलए वह कृष्ण के पुत्र प्रद्युम्न का मामा लगा। दूसरा उदाहरण प्रद्युम्न के पुत्र अनिच्छ का था। अनिच्छ ने च्यमी की पोती रोचना से शादी की। इन उदाहरणों के मम्बन्ध में यह बात स्मरण रखनी चाहिए कि ये सब यदुवंश के हैं। अन्य बंगों में इम प्रकार के विवाहों की चर्चा विल्कुल नहीं मिलती। इसिलए यदि इस प्रकार के विवाह उम ममय प्रचलित थे तो विशेष जातियों या वंशों में प्रचलित थे, सामान्य तौर पर उनका प्रचलन विल्कुल नहीं था।

बाँद्ध माहित्य में भी इस प्रकार के विवाहों का उल्लेख है। अजातशत्तु राज-कुमारी विजरा की बुआ का लड़का था। विजरा और अजातशत्तु की शादी हुई। मघा नामक एक गृहस्थ ने अपने मामा की लड़की मुजाता से शादी की (धम्मपद की टीका पृ० २६५) आनन्द अपनी वुआ की लड़की उप्पलवन्ना के रूप से मुग्ध होकर उसे ब्याहना चाहताथा। महावंश (अ० ६) में लंका के राजा पाण्डु वासुदेव की कन्या चित्रा की कथा है। चित्रा इतनी रूपवती थी कि उमे देखकर प्रत्ये क व्यक्ति पागल हो जाताथा। अतः उसे उम्मादचित्रा कहते थे। चित्रा के वारे में यह भविष्यवाणी की गयीथी कि उसका पुत्र चित्रा के भाइयों की गई। पाने के लिए उन्हें मार डालेगा। इसलिए उन्होंने चित्रा पर जबरदस्त पहरा बिठा दिया। एक दिन उराने अपने मामा के लड़के दीघगामनी (दीर्घ ग्रामणी) को देखा, वह उस पर मुग्ध हो गयी, कड़े पहरे और प्रतिबन्धों के बावजूद वह चित्रा के पास प्रति रात्रि आने लगा। चित्रा गर्मवती हुई। रानी तक यह समाचार पहुँचा और अन्त में चित्रा की दीर्घगामनी के साथ शादी कर दी गयी। मुवन्नपाली के साथ उसके बुआ के लड़के कुण्डकामय ने विवाह किया तथा उसे अपनी रानी बनाया। एक जातक (सं० २६२) में इसी तरह के प्रणयविवाह की मनोरंजक कथा है।

जैन साहित्य में ऐसे विवाहों का वर्णन है। जैन रामायण (पर्व ७ सं० २) में कहा

गया है कि अयोधन राजा की बहिन सत्यपाशा तृणविन्दु के साथ व्याही गयी तथा तृण-बिन्दु की बहिन दिति का अयोधन के साथ परिणय हुआ। अयोधन की सुलसा नाम की पुत्नी हुई और तृणविन्दु का मधुपिंग नाम का लड़का। सुलसा के विवाह के लिए स्वयंवर रचा गया। दिति चाहती थी कि सुलसा का विवाह मधुपिंग से हो, उसने सुलमा का सम-झाया और उसने वचन भी ले लिया कि वह मधुपिंग से शादी करेगी। किन्तु गुलमा का विवाह अन्त में सगर के साथ हो गया।

भारतवर्ष में धर्मसूतों के समय से पहले विवाह साधारणतया दूर के कृलों में होता था, किन्तु सात और पाँच पीढ़ी के निपेध का नियम प्रचलिन नहीं हुआ था। मामा- बुआ की सन्तानों में कभी कभी सम्बन्ध हो जाले थे। दाक्षिणात्यों ने तो मामा की कन्या को विवाह योग्य समझा। अतः सिण्डता का नियम उस समय वर्गमान रूप में प्रचलिन नहीं था। अपरार्क आदि टीकाकारों द्वारा ब्रह्मपुराण का एक वचन उद्धृत किया गया है। इस वचन में कहा गया है कि सगोत्र एवं सिण्ड विवाह कलिकाल में वर्जित है। जी पुरानी बातें धर्म शास्त्रकारों को अपने समय के अनुकूल नहीं प्रतीत होनी थीं, उनमें वचने के लिए उन्होंने कलिवर्ज्य का सुगम उपाय ढूँढ़ निकाला था। वैदिक युग में नियोग प्रचलित था। बाद में समाज में उसे बुरा समझा जाने लगा। शास्त्रकारों ने कहा नियाग कलिनवर्ज्य है। यही हाल अथबमेध और गोमेध नामक यज्ञों का था। बौद्ध धर्म ने इनने संन्यासी बना डाले कि संन्यास समाज के लिए अभिशाप बन गया। अतः संन्याम को कलिवर्ज्यों में गिना गया। सिण्ड एवं सगोत्न विवाहों को कलिवर्ज्यों में गिनने से यह सन्देह होता है कि किसी समय में ५ और ७ पीढ़ी के नियम का इतनी कटारना से पालन नहीं होता होगा।

# धर्मसूत्रों में सिपण्डता का नियम

धर्मसूत्रों के समय में माता और पिता की कुछ पीढ़ियों को छोड़ने का स्पष्ट रूप से उल्लेख मिलता है। गौतम (११४।३) माता की पाँच पीढ़ी और पिता की मात पीढ़ी के बाद ही वर-वधू को विवाह की अनुमित देता है। इसका अर्थ यह हुआ कि कम में कम पिता की द वीं और माता की ६ ठी पीढ़ी में वर और वधू के होने पर उनकी शारी होनी चाहिए। गौतम का नियम इस विषय में अन्य सब सूत्रकारों की अपेक्षा अधिक कठार है। अन्य धर्मसूत्र और स्मृतियाँ ७ वीं और १ वीं पीढ़ी में विवाह की अनुमित देती है। गौतम के नियमों को अन्य धर्मसूत्रों के साथ अनुकूल सिद्ध करने के लिए ही संभवतः बुहुलर ने इस सूत्र का अर्थ यह किया है कि उन पुरुषों में विवाह हो सकता है जो पिता की ओर से छः पीढ़ी तथा माता की ओर से चार पीढ़ी के अन्दर सम्बद्ध न हों। किन्तु गौतम के सूत्र के शब्द इतने स्पष्ट हैं कि उनसे उपर्युक्त अर्थ कदापि नहीं लिया जा सकता।

बौधायन ने गोत्नविषयक नियमों का प्रथमाध्याय में विस्तार से प्रतिपादन किया

है, किल्नु मिपण्डता के नियमों के विषय में वह मीन है। यह आज्ज्यं की बात है कि वह अपने गृह्य एवं धर्मसूव में भी इसकी कोई व्याख्या नहीं करता। अपने धर्मसूव के प्रारम्भ में उमने नर्मदा नदीं के दक्षिण में बसने वाले दाक्षिणात्यों के ऐसे पाँच आचारों का वर्णन दिया है, िजनों वह असहमत है। ये पाँच निषिद्ध आचार हैं—यज्ञोपनीत संस्कार से णूत्य व्यक्ति और रनी के साथ भोजन करना, बासी भोजन खाना, मामा और बुआ की लड़की में णादी करना। बीधायन पहले पूर्व पदा रखता है कि दक्षिण में इन बानों के प्रचालन रहने के कारण्य असे करने में बार्ड दीय नहीं, किन्तु यदि कोई उत्तरापय (अनि का भाग) थाला दिक्षणापथ के निवासियों के इन आचारों को करता है तो वह अवण्य दीपी है, प्रयोकि उनमें देण का आचार ही प्रमाण है। गौतम इससे सहमत नहीं हैं। बीधायन अपना यह मन देता है कि ऐसी ब्यवस्थाओं की उपेक्षा एवं अनादर करना चाहिए वर्योकि ये वातें जिल्हों से आचार तथा स्मृति के विश्व है (बीधा स सू. १११०००)। बीधायन ईमा में पूर्व जानव्दी पूर्व का लेखक है, इससे स्पष्ट है कि उम समय उत्तर भारत में तीसरी पीढ़ी के विवाह विल्कुल बन्द हो चुके थे। किन्तु दक्षिण में मामा और वृश्व की लड़की के विवाह वरने का रिवाज प्रचलित था।

आपम्लान्य धर्मसूल ने सिपण्ट सम्बन्धों का उल्लेख बहुत अनिण्वित और स्पष्ट रूप से किया है। वह (२१४।१९)१६) कहना है कि अपनी लड़की को माता और पिता के योनि-सम्बन्ध से सम्बद्ध ध्यक्तियों को न दे। किन्तु वह यह नहीं बनाना है कि माता की किननी पिट्टी छोड़नी चाहिए। हरदत्त ने आप० धर्मसूल की उज्ज्वला टीका में दूसरी स्मृतियों के अधार पर योनि-सम्बन्ध वाले ध्यक्तियों को माता और पिता की पाँच और मान पीट्टी से बाहर बनाया है। किन्तु हरदत्त १२ वीं शताब्दी का होने से इतना अर्वाचीन लेखक है कि उस आगरनम्य के बार में प्रामाणिक नही माना जा सकता। हरदत्त के समय में सिपण्डना का प्रतिबन्ध हिन्दू समाज में बद्धमूल हो चुका था। उसने अपने समय में प्रचित्त प्रतिबन्ध के अनुसार ही उक्त सूल की ब्याख्या की है। संभवतः आपस्तम्ब के समय में दस विषय का कोई एक नियम सारे भारत में प्रचित्त नहीं था। बौधायन ने समय हम उत्तर और दक्षिण के भिन्न प्रकार के नियमों का संकेत किया है। नियमों की विविधना को देखते हुए, आपम्लम्ब ने इस विषय में कोई स्पष्ट एवं निश्चित नियम बताना उचित नहीं समक्षा।

विभाग्ठ ने इस विषय में आपम्तम्व और बौधायन की तरह अस्पष्टता से काम नहीं लिया। उसने स्पष्ट णब्दों में कहा है (६।२) कि गृहस्थ माता के घर से सम्बद्ध (मानृबन्धु) ब्यक्तियों में से पाँचवीं तथा पितृबन्धु (पिता द्वारा सम्बद्ध) ब्यक्तियों

 बौधायन धर्मसूत्र १।१।१६---यर्थतवनुपेतेन सह भोजनं स्त्रिया सहभोजनं पर्यु-वितभोजनं , मातुलपितृष्वसृत्रुहितृगमनिमिति ।। में से सातवी पीढ़ी की स्त्री को प्राप्त करे। इस प्रकार उसने गौतम की द और ६ पीढ़ी के नियम को एक पीढ़ी कम कर दिया है। यह बात भी उल्लेखनीय है कि गौनम के अनिश्कि किसी धर्मसूत्रकार ने सिण्ड विवाह को पाप नहीं ठहराया। गौतम (३।२।१) कहना है कि सिण्डता के नियमों का उल्लंघन करने वाला व्यक्ति जाति-श्रुष्ट तथा पिनत हो जाता है। गौतम की यह उग्रता हम सगोल विवाहों के सम्बन्ध को भी देख चुके है। यह गण्ट है कि गौतम इस विषय में अपने आदर्शों का प्रतिपादन कर रहा है। वस्नुिश्यित यह जान पड़ती है कि गोल के समान ही निषद पीढ़ियों का नियम टग गमय धीं गें प्रीते प्रचलित होने लगा था। उत्तरी भारत में वह काफी फैल चुका था। किन्तु दक्षिण में उमका प्रचलन बहुत कम था। गौतम जैसे कुछ सुधारक इस नियम को दृढ़ बनाने का तथा इसके उल्लंघन को दण्डनीय बनाने का प्रयत्न कर रहे थे। किन्तु अभी तक इम नियम में नाफी लचकीलापन था।

# स्मृतिकार और सपिण्डता

स्मृतिकारों में मनु ने इस नियम की शिथिलता को बनाये रखा। मनु (३।५) कहता है कि असपिण्ड एवं असगोत्र कन्या से विवाह होना चाहिए। मनु ने विवाह के प्रक-रण में असिपण्ड शब्द का पहली बार प्रयोग किया है। मनु के पूर्ववर्ती धर्मसूत्रकारों ने या तो पीढ़ियाँ गिनायी या योनि सम्बन्ध पर बल दिया, किन्तु पिण्ड णब्द का प्रयोग नहीं किया। मन् ने पिण्ड शब्द की कोई व्याख्या नहीं की, उसने विवाह के प्रकरण में भी यह नहीं बताया है कि सपिण्डता कितनी पीढियों तक होती है, किन्तू अन्य दो प्रकरणों में उसने सिपण्डता की व्याख्या की है । प्रेतिविधि (५।६०) में वह कहता है---सिपण्डता सातवें पुरुष पर समाप्त हो जाती है और समानोदक भाव उस ममय ममाप्न हो जाता है जब जन्म और नाम नही याद रहते। क्षेत्रज पुरुषों के धनाधिकार प्रकरण में वह कहता है कि तीन पूर्वजो को जल और पिण्ड देना चाहिए, चौथा पुरुष इनका देने वाला होता है, पाँचवें का इससे कोई सम्बन्ध नहीं होता (६।१८६)। पहली व्याख्या के अनु-सार सपिण्डता सात पीढ़ी तक है और दूसरी के अनुसार चार पीढ़ी तक । विवाह के समय कौन सी सपिण्डता अभीष्ट है, अथवा इन दोनों से भिन्न कोई सपिण्डता बांछनीय है, मन् इस पर कोई प्रकाश नही डालता । टीकाकारों ने पिता और माता की सात और पाँच पीढी छोड़ने का जो विधान किया है, उसे अन्य धर्मशास्त्रो के वचनों से पुष्ट किया है। वह अन्य धर्मशास्त्रों का मत भले ही हो, किन्तु मनु का मत नही कहा जा सकता।

मनु ने अगम्या स्त्रियों के प्रायिष्चितों का नवें अध्याय (१।१७१-७२) में उल्लेख किया है। इनमें वह बुआ, मौसी और मामा की कन्या के गमन के लिए चान्द्रायण व्रत का प्रायिष्चित बताता है। बुढिमान् पुरुष को यह हिदायत की गयी है कि वह इन तीन को स्त्री न बनाये, ये रिश्तेदार होने के कारण विवाह करने योग्य नहीं है, इन्हें

ग्रहण करने वाला जाति से अधः-पतित होता है। ये कन्याएँ तीसरी पीढी में आती हैं। क्या मन इस पीढ़ी के बाद के विवाह का वैध समझता था ? हम देख चुके हैं कि गीतम ने सात और पाँच पीढी के अन्दर विवाह करने वाले को पतित बताया है और इस विवाह की गणना ब्रह्महत्या आदि भयंकर अपराधों में की है। मनु ने यह मर्यादा तीसरी पीढ़ी तक ही रखी है। यदि मन सात और पाँच पीढ़ी की सपिण्डता के नियम को पाप समझता तो वह संपिण्ड सम्बन्धियों से विवाह के प्रायण्चितों में इसका अवश्य वर्णन करता। मेधातिथि का प्रायश्चितों के प्रकरण में मनुद्वारा सपिण्ड विवाह का उल्लेख न करना बहुत खटका। अतः मेधातिथि यह कहुता है कि मनचीथी पीढी में विवाह जायज समझता है, ऐसा परिणाम नहीं निकालना चाहिए। किन्तु मनुस्पृति के १००० वर्ष बाद लिखीं गयी मधातिथि की टीका को मन के बारे में अन्तिम प्रमाण नहीं माना जा सकता। मन द्वारा सिंपण्ड शब्द की निश्चित व्याख्या न करने से और सिंपण्ड विवाहों को प्रायश्चि-त्तीय अपराध न बनाने से यही परिणाम निकाला जा सकता है कि मनु के समय में (दूसरी शती ई० पू०) विवाह में असिपण्डता को आवश्यक समझा जाने लगा था, तीसरी पीढ़ी तक विवाह किसी भी दशा में नहीं हो सकता था। इसके बाद सातवी और पाँचवीं पीढी तक के विवाह से यदि बचा जाय तो अच्छा था, किन्तू यदि ऐसा विवाह हो जाय तो उसे केवल बराही समझा जाता था, उसके कारण जाति श्रंश आदि भयंकर दण्ड या चान्द्रायण व्रत आदि कठोर प्रायश्चित करने की आवश्यकता नही थी।

याज्ञवल्क्य ने विवाह में छोड़ी जाने वाली पीढ़ियों का स्पष्ट प्रतिपादन किया है (१।५३)। वह मनु की तरह, इस विषय में मौन नहीं रहा। उसके मतानुसार माता की पाँचवी पीढ़ी और पिता की सातवीं पीढ़ी के बाद की सन्तानों में ही विवाह होना चाहिए। यह स्मरण रखना चाहिए कि यहाँ याज्ञवल्क्य ने सपिण्ड शब्द का प्रयोग नहीं किया, केवल पीढ़ियाँ ही गिनायी और ये पीढ़ियाँ विसष्ट धर्मसूत्र के अनुकूल हैं। प्रायश्चित्ताध्याय (३।२३१–३३) में याज्ञवल्क्य ने अगम्या स्त्रियों का परिगणन किया है। मनु की भाँति वह सिपण्डा स्त्री के पास जाने के लिए कोई प्रायश्चित्त नहीं बताता। इसमें सगोत्र विवाह को तो गुक्तल्प-गमन जैसा अपराध माना गया है, किन्तु सिपण्ड विवाह की चर्चा ही नहीं की गयी। विश्वरूप ने इन श्लोकों के 'स्वयोंनि' शब्द से यहाँ सिपण्ड का ग्रहण करना चाहा है, किन्तु याज्ञवल्क्य स्मृति के एक अन्य टीकाकार अपरार्क ने इस शब्द का अर्थ भगिनी या सगी वहिन किया (अपरार्क, पृ० १०४२) है। मनु (६।५०,१६६) में तथा गीतम (१३।१२) में यही शब्द सहोदर भगिनी के लिए आया है। अतः याज्ञवल्क्य स्मृति में स्वयोनि शब्द से सगी वहिन का ही अर्थ लेना चाहिए। इस प्रकार याज्ञवल्क्य स्मृति में स्वयोनि शब्द से सगी वहिन का ही अर्थ लेना चाहिए। इस प्रकार याज्ञवल्क्य स्मृति में स्वयोनि शब्द से सगी वहिन का ही अर्थ लेना चाहिए। इस प्रकार याज्ञवल्क्य स्मृति में स्वयोनि शब्द से सगी वहिन का ही अर्थ लेना चाहिए। इस प्रकार याज्ञवल्क्य स्मृति में स्वयोनि शब्द से सगी वहिन का ही अर्थ लेना चाहिए।

यान्नवल्क्यस्मृति १।५३
 पंचमात्सप्तमाबुध्वं मातृतः पितृतस्तथा ॥

बल्क्य भी मनु की तरह सपिण्ड विवाह को अच्छा न समझता हुआ भी उसके उल्लंघन को वण्डनीय अपराध नहीं मानता था।

नारद (१२।७३-७५) का भी इस विषय में यही मत है। उसने उन्नीस प्रकार की स्त्रियों के सम्बन्ध को इतना भयंकर अपराध माना है कि उनका दण्ड शिश्नांस्कर्नन के अतिरिक्त कुछ नहीं है, इनमें सगोत्ना स्त्री का उल्लेख है किन्तु मिण्डा का नाम नहीं है। इनमें मातृकुल की केवल पहली, दूसरी पीढ़ियों की स्त्रियों का निषेध है। विष्णु-पृति (३६।४-७) में सिपण्डा स्त्री को अगम्या नहीं बताया गया। पराणर भी इसके लिए किसी प्रायश्चित का निर्देश नहीं करता।

इस प्रकार गौतम के अतिरिक्त आठवी णती तक के किसी धर्मणान्द्रकार नं सिषण्ड विवाह को प्रायण्वित योग्य अपराध नहीं वताया। ये स्मृतिकार गगांद्र विवाह की तो गुरुतल्पगमन के तुल्य अपराध मानते हैं, किन्तु सिपण्ड विवाह का दण्डनीय अप-राधों में उल्लेख नहीं करते। इसमें काई सन्देह नहीं कि विवाह के समय असिपण्डा कत्या हीं ढूँढ़ी जाती है। किन्तु सिपण्डा से विवाह हो जाने पर उसे अपराध नहीं गमझा जाता था। इससे यही परिणाम निकाला जा सकता है कि आठवीं गती तक सिपण्ड विवाह के नियम में पर्याप्त शिथिजता थी।

#### टीकाकार और सपिण्डता का नियम

आठवी शती के बाद, टीकाकारों एवं निबन्धकारों ने ६म नियम का कठोर बनाने का प्रयत्न किया। उत्तर भारत के टीकाकार तथा निबन्धकार पिता और माता की सान और पाँच पीढ़ियाँ छोड़ने के प्रवल समर्थक थे। उन्होंने सिपण्ड विवाहों का दण्डनीय अपराध सिद्ध करने की पूरी कोशिश की, किन्तु दक्षिण में मातुलकन्या के विवाह की पिन्पाटी प्रचलित थी। अतः देवण्ण भट्ट, पराशर-माधव आदि दाक्षिणात्त्य टीकाकारों ने ६स विवाह को शास्त्र-सम्मत सिद्ध किया। अब तक हमने यह देखा है कि मनु के निवाय अन्य सभी स्मृतिकारों ने प्रायः पीढ़ियों का उल्लेख किया है। मनु ही पिण्ड णव्द का प्रयोग करता है, किन्तु विवाह के प्रकरण में उसका अर्थ स्पष्ट नहीं करता। मध्य युग में पिण्ड शब्द की व्याख्या पर तीव्र मतभेद था। विज्ञानेश्वर आदि विद्वानों ने पिण्ड का अर्थ 'देह' किया तथा सिपण्ड उन सम्बत्धियों को समझा जो शरीर द्वारा अर्थात् वंश-परम्परा में पिण्ड या शारीरिक अंश द्वारा सम्बद्ध होते हैं। रघुनन्दन आदि ने पिण्ड का अर्थ मृतक को दिया जाने वाला 'पिण्ड' समझा और जो सम्बन्धी उस पिण्ड को देने योग्य थे, उन्हों सिपण्ड माना। अब यहाँ कालकृम से इन टीकाकारों का मत बताया जायगा।

नवी शती में विश्वरूप ने याज्ञवल्य स्मृति के १।४३ की व्याख्या करते हुए पीढ़ियों की गिनती के विषय में चार पक्ष दिये। पहला पक्ष गौतम का है, जो पिता और माता की आठवीं और छठी पीढ़ी में शादी उचित समझता है। दूसरा पक्ष शंख का है, जो दोनों के लिए चार पीढ़ी का बन्धन पर्याप्त समझता है। तीसरा पक्ष याज्ञवत्क्य का है जो पिता और माता की सातवी और पाँचवी पीढ़ी के बन्धन को पर्याप्त मानता है। चौथा पक्ष यातपथ ख़ाह्यण का है, जिसके अनुसार चौथी पीढ़ी में भी विवाह हो सकता है। विश्वरूप की सम्मित में पहना पक्ष सबसे अच्छा है, दूसरा उससे कम, तीसरा उससे निकृष्ट और चौथा मबसे अच्छा है, दूसरा उससे कम, तीसरा उससे निकृष्ट और चौथा मबसे अधम। अतः यह स्पष्ट है कि उस समय तक चौथी पीढ़ी तक के विवाह हो सकते थे, यशि उन्हें अच्छा नहीं समझा जाता था।

मंधातिथि के गत का पहले उल्लेख किया जा चुका है। मनु ने पिण्ड शब्द की व्याख्या नहीं की, मंधातिथि उसे माता और पिता की सातवी और पांचवीं पीढ़ी तक सीमित कर देता है। मनु तीसरी पीढ़ी तक के मानृकुल के सम्बन्धियों से विवाह को पाप समझता है। मातृकुल की चौथी पीढ़ी में विवाह को वह प्रायश्चितीय अपराध नहीं समझता, किन्तु गेधातिथि के समय तक ऐसे विवाहों को पाप समझा जाने लगा था। अतः संधातिथि ऐसे विवाहों को प्रायश्चित योग्य अपराध समझता है।

#### विज्ञानेश्वर द्वारा सपिण्डता की व्याख्या

मिताक्षरा के टीकाकार विज्ञानेण्वर ने पिण्ड शब्द की विस्तृत व्याख्या की है। भारत के बहुत बड़े भाग में आजकल मिनाक्षरा वाली पिण्ड शब्द की व्याख्या के आधार पर दाय भाग का नियम प्रचलिन है। विज्ञानेण्वर याज्ञ० स्मति के १।५३ की व्याख्या में कहता है कि "अमिपण्डा का आगय उस स्त्री से है जो सिपण्ड नहीं है। सिपण्ड का अर्थ है एक णरीर के अवयवीं अथवा अंशों को रखने वाला। दो व्यक्तियों में सपिण्डता सम्बन्ध उस समय होता है जबकि उनमें एक ही गरीर के अंग पाये जायें। इस प्रकार पूत्र पिता का सपिण्ड है, क्योंकि पिता के गरीर के अवयव पुत्र के गरीर में पाये जाते हैं। इसी तरह दादा और पौत में सपिण्डता है, क्योंकि पौत के गरीर में दादा के गरीर के अवयव पाये जाते हैं। इसी प्रकार पूत्र की माता के साथ भी सपिण्डता है, क्योंकि पूत्र में माता के शरीर के अंग पाये जाते हैं। इसी तरह माता के माध्यम से नाना के साथ भी सपिण्डता होती है। एक ही शरीर के अवयवों वाला होने के कारण एक ही व्यक्ति मौसा और मामा के साथ भी मिपण्ड सम्बन्ध रखता है। चाचा और बुआ (पितृप्वसा) से भी उसका यही सम्बन्ध होता है। पत्नी पति के साथ सपिण्ड होती है क्योंकि वह (पति के साथ) मिलकर एक नया शरीर उत्पन्न करती है। भाइयों की पत्नियों में भी सिपण्डता होती है, क्योंकि वे अपने पतियों के साथ सन्तान उत्पन्न करती हैं। इस तरह जहाँ कही सिपण्ड शब्द है वहाँ साक्षात (पिता से पूत्र में) अथवा परम्परा से (दादा से पीत्र में) किसी एक शरीर के अवयवों का विद्यमान रहना पाया जाता है।"

न विश्वरूप की टीका, पु०६३

याज्ञवल्क्य स्मति की मिताक्षरा टीका (१।५३) में विज्ञानेण्वर कहता है कि असपिण्ड शब्द की व्याख्या में यह कहा गया है कि सपिण्डता का अर्थ माक्षान् अथवा परम्परा सम्बन्ध से एक शरीर के अंश का पाया जाना है। यह सम्बन्ध तो सर्वव और सब व्यक्तियों का किसी न किसी प्रकार इस अनादि जगत में सिद्ध हो सकता है, क्योंकि सारी सिष्ट की उत्पत्ति प्रजापित से हुई है। उपनिषद् बताती है कि प्रजापित ने कामना की कि वह बहुत (रूपों में) हो, उसी ने यह सब सुष्टि उत्पन्न की (छान्दोग्य उप० ६।२।३. तैति ० उप० २।६) । अतः सब व्यक्तियों में प्रजापति के गरीर का अंग होने में वे आपस में सपिण्ड या एक शरीर के अंशों वाले हुए। सपिण्डता के उस व्यापक अर्थ को सीमित करने के लिए याज्ञवल्वय ने "पंचमात्सप्तमादुध्व मानुतः पिनुनस्तथा" का वचन कहा है। इसका यह आशय है कि माता की सन्तान से पाँचवी तथा पिता की मन्तान से सातवीं पीढी के बाद सपिण्डता समाप्त हो जाती है, इसलिए सपिण्ड शब्द अवयवशिक से सर्वत्र व्यापक होने पर भी निर्मन्थ और पंकज शब्दों की तरह निश्चित अर्थ में एड कर दिया गया है। पंकज का अर्थ कीचड़ से पैदा होने वाला है, कीचड़ में वीसियों पदार्थ पैदा होते हैं, पंकज उन सबके लिए प्रयुक्त हो सकता है। किन्तु पंकज के लिए कमल का • अर्थं निश्चित करदिया गया है और वह उसी में रूढ हो गया है। मथी जाने वाली वस्तू को निर्मन्य कहते हैं। किन्तु वह मन्थन से उत्पन्न अग्नि के अर्थ में रूढ हो गया है। इसी तरह सिपण्ड शब्द बहुत व्यापक होता हुआ भी सातवीं और पाँचवी पीढ़ी तक ही मर्या-दित कर दिया गया है। अतः पिता आदि छः सपिण्ड पूत्रादि छः वंशज तथा अपने आप को मिलाकर ये सात सपिण्ड होते हैं। जहाँ कही नयी सन्तान-परम्परा गुरू हो वहाँ उस (पुरुष) से सातवें पुरुप तक गिनती करनी चाहिए। इसी तरह माता की ओर से पाँचवीं पीढ़ी उसे कहते हैं जो माता से उसके पिता-दादा आदि की गिनती करते हुए वंश-परम्परा में पाँचवीं हो और पिता की ओर से सातवी उसे कहते हैं जो पिता से वादा-परदादा आदि की गिनती करते हुए वंश-परम्परा में सातवीं संख्या पर हो। है

मिताक्षरा की उपर्युक्त विवेचना से हम निम्न परिणामों पर पहुँचते हैं-

- (१) विवाह में माता की पाँच तथा पिता की सात पीढ़ियाँ छोड़नी चाहिए।
- (२) सन्तान परम्परा या पीढ़ियों की गिनती में मूल पुरुष को सम्मिलित करना चाहिए ।
- (३) वर-वधू दोनों की सिपण्डता का विचार करना चाहिए । पहली बात के सम्बन्ध में यह ख्याल रखना चाहिए कि मूल पुरुष से पीढ़ियाँ चार तरह से गिनी जा सकती हैं—

9-वर और वधू दोनों के पिताओं की पीढ़ियाँ गिनी जायेँ।

<sup>&</sup>lt;sup>६</sup> मिताक्षरा याज्ञ. १।५३

२--दोनों की माताओं की पीढ़ियाँ गिनी जायँ।

३--वर की माता एवं वधू की माता की पीढ़ियाँ गिनी जायँ।

४--वर के पिता और वधू की माता की पीढ़ियाँ गिनी जायँ।

ये पीढ़ियाँ गिनना बड़ा पेचीदा काम है। पाँच और सात पीढ़ी की मर्यादा केवल सजानीय विवाहों में है। विजानीय विवाह में तो तीन पीढ़ियाँ छोड़ना ही पर्याप्त समझा जाना है।  $^9$   $^\circ$ 

मिताक्षरा द्वारा प्रतिपादित सन्तान-गणना में तथा अंग्रेजी ढंग द्वारा पीढ़ियौ गिननं में बड़ा अन्तर है। भिनाक्षरा आदि या कूटन्थ व्यक्ति को भी गणना में सिम्मिलत करती है किन्तु अंग्रेजी गणना में इस मूल पुरुष (Propositus) को नहीं गिना जाना। अतः जब मिताक्षरा पाँच और सात पीढ़ी की मर्यादा बाँधती है तो उसका अर्थ है मूल पुरुष सहित पाँचवीं या सातवीं पीढ़ी। अंग्रेजी गणना के अनुसार मूल पुरुष को छोड़ने हुए, यह मर्यादा चौथी और छठी तक मानी जायगी।

विज्ञानेण्वर ने पाँच और सात पीढ़ियों की मर्यादा निश्चित की है। किन्तु पुरान म्मृतिकारों में कुछ लोग सिपण्डता के नियम को इतना ज्यापक बनाने को तैयार नहीं थे। वे इन पीढ़ियों को बहुत अधिक समझते थे। मिताक्षरा ने विसण्ट-धर्मसूत और पैटीनिस के दो बचन उद्धृत किए हैं। विसण्ट के मतानुसार मातृकुल से पाँचवीं तथा पितृकुल से सातवीं पीढ़ी वाले का विवाह हो सकता है। मिताक्षराकार इन पीढ़ियों के बाद छटी और आठवी पीढ़ी में विवाह को वैध मानता है। पैठीनिस कन्या को मातृकुल से चौथी तथा पितृकुल से छटी पीढ़ी में विवाह की आज्ञा देता है। इस तरह उसने मिताक्षरा से दो पीढ़ी कम में भी विवाह को वैध बताया है। विज्ञानेण्वर ने इन विरोधी वचनों से अपनी व्यवस्था की यह संगति बिठायी है कि विसण्ट और पैठीनिस का यह आणय है कि इन निकट पीढ़ियों के अन्दर विवाह नहीं होना चाहिए। उनका यह आणय कदापि नहीं है कि याजवल्क्य द्वारा प्रतिपादित सात और पाँच पीढ़ियों के अन्दर णादी हो सकती है और इस तरह सब स्मृतियों में परस्पर कोई विरोध नहीं है।

किन्तु यह व्याख्या नितान्त असन्तोपजनक है। मिताक्षरा की बालम्भट्टी टीका में विज्ञानेश्वर की यह भूल परोक्ष रूप से स्वीकार की गयी है। वास्तव में विज्ञानेश्वर की यह भूल नहीं थी। पुराने समय में सिपण्डता के नियम इतने दूरगामी नहीं थे। मिता-क्षरा के समय तक वे नियम दूरगामी हो चुके थे। अतः विज्ञानेश्वर ने याज्ञवल्वय का अर्थ अपने समय की प्रचित्त धारणाओं के अनुसार किया और पुराने वचनों की संगति वैठाने का प्रयत्न किया, किन्तु इसमें वह सफल नहीं हुआ। विज्ञानेश्वर के समय सिपण्डता

<sup>&</sup>lt;sup>१०</sup> तन्त्रवार्तिक, पु०२०४

के नियम की शिथिलता इस बात से भी झलकती है कि उमने मगोव विवाह की भांनि सिपण्ड विवाह को दण्डनीय अपराध नहीं बताया।

अपरार्क ने भी' विज्ञानेष्वर की पीढ़ियों का समर्थन किया है। पैठीनिम का उपर्यक्त वचन स्पष्टतः अपरार्क के मत के प्रतिकूल जाता था, अतः उमने उम वचन को गुष्ण परिवर्तन के साथ उद्धृत करते हुए कहा कि पैठीनिम ने तीन पीढ़ी के परिहार की जा बात कही है, वह अन्तर्जातीय विवाहों के लिए है (पृ०६२)। अपरार्क ऋखेद और मनम्ब के, मामा और बुआ की लड़की के साथ और ३ री, ४ थी पीढ़ी में विवाह की अनमित देने वाले वचनों की व्याख्या इस ढंग से करता है कि उनमें ऐसे विवाहों की गृष्टि न टां सके। ऋखेद (७।५० के परिणिष्ट का ग्यारहवाँ मंत्र) थाने मन्त्र का अर्थ और अपरार्क सम्मत मत की व्याख्या पहले दी जा चुकी है। मनपथ ब्राह्मण के बनन के मम्बन्ध में उसकी सम्मति है कि वह यज्ञीय कर्मकाण्ड से सम्बन्ध रखना है (पृ०६३), विवाह के विषय में इस वचन का कोई उपयोग नही है। अपरार्क ने अन्त में नीमरी पीढ़ी के मामा की लड़की के विवाह को शास्त्रविषद्ध टहराने के लिए शातातप के एक बचन का प्रमाण विया है कि ऐसा करने वाले को चान्द्रायण व्रत करना चाहिए (अपरार्क, पु० ६४)।

## मातुलकन्यापरिणय

दक्षिण के धर्मशास्त्रियों तथा टीकाकारों ने मातुलकन्या (मामा की लड़की) के विवाह को कभी शास्त्र विरुद्ध नहीं समझा। मध्य काल में उत्तरी तथा दक्षिणी पण्डितों में इस प्रश्न पर तीव्र मतभेद था। देवण्ण भट्ट ने स्मृत्निचित्रका में मातुलकन्या के विवाह के समर्थन में एक पूरा अध्याय लिखा है। उत्तर भारतीय शास्त्रकारों ने मातुलकन्या के विवाह का विरोध करते हुए दक्षिण वालों का बड़ा मजाक उड़ाया है। कुमारिल भट्ट ने तंत्रवातिक में कहा है कि दूसरे लोग यह काम (भामा की लड़की के साथ विवाह) नहीं करते हैं, किन्तु दक्षिणात्य मामा की लड़की को पाकर प्रसन्न होने हैं। विश्वक्ष्प ने संवर्त का यह मत उद्धृत किया है कि मामा की लड़की से विवाह करने वाला पराक प्रायध्वित से शुद्ध होता है १ । मेधातिथि ने (मनु २।१६) मानुलकन्या के विवाह के प्रचलन के कई हेतु दिये हैं—(१) मामा की सुन्दर कन्या की कामना करते हुए, लोगों ने उससे इसलिए विवाह कर लिया कि उन्हें राजा कहीं कन्या-गमन के अपराध का दण्ड न दे। (१) कुछ मूर्ख लोगों ने "येनास्य पितरो याताः" (मत्स्य पुराण ४।१७५) के वचन का अनुसरण करते हुए प्राचीन काल की सुनी हुई बातों को

# <sup>१९</sup> विश्वरूप याज्ञ. २।२५४ पर, संवर्ते---मातुलानीं तथाश्वश्रूं सुतां वे मातुलस्य च ।

एता गत्वा स्त्रियो मोहात्पराकेण च शुध्यति ॥

धर्मं समझ कर पालन करते हुए इस प्रथा को अपना िलया (मनु २।१८)। मातुल कन्या के विवाह की प्रथा का कारण चाहे जो कुछ हो, वह दक्षिण भारत में प्रचलित था और देवण्ण भट्ट तथा पराशार (१।२, पृ० ६३३–६८, स्मृतिचन्द्रिका खं० ६, पृ० ७०–७४) ने मन्, शातातप, सुमन्तु आदि के विरोध करने हुए इसका प्रबल समर्थन किया।

वेवण्ण भट्ट द्वारा मातुल कन्यापरिणय का समर्थन-देवण्ण भट्ट ने मातूल कन्या के विवाह का गमर्थन वड़े विस्तार से किया है (स्मृतिचन्द्रिका खं० १, ५० ७०-७४)। जगना नहना है कि बाह्य विवाह होने पर स्त्री पिता का गोत्र खो देती है और पित के गोत्र की हो जानी है। इसी तरह स्त्री पिता के पिण्ड की न रहकर पति के पिण्ड की हो जाती है। मार्फण्डेय पुराण के मत से ब्राह्मविधि से परिणीत कन्या को पति के गोल में पिण्ड एवं जन दिया जायगा। आसूर आदि विवाहों में यह कार्य पित्गोन्न से ही होगा। ब्राह्मणों में ब्राह्म विवाह प्रचलित है। यदि इसमें गोल का परिवर्तन माना जाय तो पिण्ड का परिवर्तन क्यों न माना जाय ? जब मामा की लड़की असपिण्ड है तो उससे विवाह करने में कोई दोप नहीं है। कोई यह कह सकता है कि माता की वहिन भी तो असपिण्ड हई, अतः मीराी रा विवाह करने में भी कोई दोष नही हुआ। देवण्ण भट्ट इसमें भी कोई दोप नहीं समझता। यदि ऐमी बात है तो मनु, (६।१०२-७३), गौतम (२१।१), याज्ञवल्क्य (३।२११-३३), नारद (१२।७३-७५), विष्णु (३६।४-७), शातातप, संवर्त्त और गूमन्तु के मातुल कन्या-गमन के निपेधपरक वचनों का क्या अर्थ होगा ? देवणा भद्र कहता है कि ये सब वचन आसूर तथा गान्धर्व विवाहों के सम्बन्ध में कहे गयें हैं। फिर उसने चतुविशतिमत का यह वचन उद्धृत किया है कि तीसरी-चौथी पीढ़ी में शादी होनी चाहिए। शतपय ब्राह्मण (१।८१६) और ऋग्वेद के खिल सुक्तों वाला मन्त्र तो देवण्ण भट्ट के वैदिक प्रमाणों का मुख्य आधार है। वेद के अतिरिक्त उसने बृहस्पति स्मृति का भी यह वचन उद्घृत किया है कि पहले से चले आने वाले देश, जाति और कुल के धर्मी का पालन उसी प्रकार करना चाहिए नहीं तो प्रजा में क्षोभ उत्पन्न होता है। १२ दाक्षिणात्य ब्राह्मण मातुल कन्या के साथ विवाह करते हैं अतः उनमें यह विवाह वैध माना जाना चाहिए। स्मृतिमुक्ताफल भी इसकी पुष्टि करता हुआ कहता है-विक्षणात्य लोगों में तीनों वेदों के जानने वाले, वेदार्थ का अनुष्ठान करने वाले ब्राह्मण भी मातुल कन्या के साथ विवाह करते है। १3

#### <sup>१२</sup> स्मृतिचन्द्रिकाखण्ड १,पृ० १०

वेशजातिकुलानां च ये धर्माः प्राक् प्रवर्तिताः । तथैव ते पालनीयाः प्रजा प्रक्षुम्यतेऽन्यया ॥

१३ स्मृतिमुक्ताफल-— वाक्षिणात्यानां मध्ये आन्ध्रेषु त्रैविधवृद्धा वेदार्थानुष्ठातारः शिष्टा अपि मातुलावि- शिष्ट पुरुषों के आचार की दृष्टि से देवण्ण भट्ट का मन्तव्य विल्कुल ठीक है। किन्तु उसने मनु आदि के मातुल कन्या निषेधपरक वचनों का जो विनियोग आमुर तथा गान्धर्व विवाहों में किया है, वह बिल्कुल गलत है। मनु आदि सभी शाम्बकारों ने आमुर विवाहों की निन्दा की है। इन निन्दित विवाहों के लिए उपर्युक्त निषेधवचन कहं गये हों, यह बात तक संगत नहीं जान पड़ती। अतः देवण्ण भट्ट ने असिषण्डना के बन्धन में छट्टी पाने के लिए एक नया ही उपाय ढूँडा। वह कहता है कि मनु असिणण्डा चन्या के विवाह को उत्तम (प्रशस्त) समझता है। इसका अर्थ केवल इतना ही है कि असीषण्ड विवाह को उत्तम (प्रशस्त) समझता है। इसका अर्थ केवल इतना ही है कि असीपण्ड विवाह विपिद्ध है। वह केवल प्रशस्त या अच्छा नहीं, किन्तु यदि ऐसा हो जाय नो उसमें कोई बाप नहीं है। देवण्ण भट्ट के इस मत का हेमादि और माध्य ने नथा संस्कार कीस्तुभ नथा धर्मीमन्धु के कर्ताओं ने अनुसोदन किया है। मद्रास प्रान्त की तरफ यह प्रथा अब तक प्रचित्त है। कई स्थानों पर केवल इसका रिवाज ही नहीं है प्रत्युत ऐसे विवाह को अच्छा समझा। जाता है। आगे बताया जायगा कि कर्नाटक के देशस्य बाह्मणों तथा करहाड ब्राह्मणों में आजकल भी मामा की लड़की के साथ शादी होती है।

मध्ययुग में उत्तरभारत में मामा की लड़की के साथ विवाह की प्रधा प्रचलित न होने के कारण इस प्रदेश के शास्त्रकारों ने मातुल कन्या के माथ विवाह का विरोध किया। इस विषय में यहाँ मित्रमिश्र के मत का ही उल्लेख किया जायगा।

निव्यमिश्र द्वारा मातुलकन्यापरिणय का विरोध—मिव्रमिश्र ने मातुलकन्या परिणय के पक्ष में दिये गये श्रुति-वचनों तथा अन्य हेतुओं का बड़े विस्तार में खण्डन किया है। (सं० प्र०, पृ० ७१ में — ७२५)। "आयाहीन्द्र" वाली वैदिक श्रुति वे सम्बन्ध में वह अपरार्क द्वारा स्वीकृत पाठभेद ठीक मानता है। १४ इमके अनुमार यह मन्व एंमें विवाह का समर्थन नहीं, किन्तु विरोध करता है और इमका अर्थ इस प्रकार है—है इन्द्र, अन्य प्रशंसित (ईडित) सोमपितयों के साथ इस यज्ञ में आइए, सोमस्प अन्न का सेवन कीजिए। (आपके साथ आने वाले सोम ग्रहण करने वाले देवता सोमपान में) तृष्त होकर सोम का वैसे ही त्याग करते हैं जैसे मामा के लड़के बुआ की लड़की का (पत्नी रूप से अत्यन्त अवांछनीय होने के कारण) छोड़ देते हैं। १४ इस सम्बन्ध में "तृतीय संगच्छामहे" वाली शतपथ की श्रुति में उत्तम पुरुष का प्रयोग होने से इसे विधि नहीं

 सं.प्र., पृ० ७१६—मातुलस्य सुताः पैतृष्वसेयीमिव भार्यात्वेनात्यन्तानिभलषणीयां त्यजन्ति स्वकीयमातुलस्य संबन्धायोग्यत्वात ॥

दुहितृ परिणयनमाचरन्ति । द्रविडेषु तथाविधाः शिष्टाश्चतुर्थ्याविविवाहमाचरन्ति ।। १४ सं . प्र . , पृ० ७१६—आयाहीन्द्र पथिभिरीडितेमिर्यज्ञमिमं नो वाजसातौ जुषस्व । तृष्तां जहुर्मातुलस्येव योषा भागः पैतृष्वसेयी मयाभिबौधः ।।

माना गया (पु०७२०)। उसके अतिरिक्त मिलमिश्र ने यह भी कहा है कि निष्क्त की पद्धति का आश्रय लेते हुए यहाँ मातूल का अर्थ माता के साथ साद्ग्य रखने वाला तथा पैनृष्वमेयी का अर्थ पिता से समानता रखने वाली कन्या है। उस वैदिक मन्त्र का यह तात्पर्य है कि हे उन्द्र, उम स्निग्ध पदार्थ (वपा) का तुम वैमे ही सेवन करो, जैसे मातूल अर्थात अपनी माता के सद्ग आकृति रखने वाले पुरुष द्वारा पिता की शक्ल से मेल खाने वाली कन्या में उत्पन्न की गयी कन्या जिस प्रकार सेवनीय होती है वैसे ही इस यज्ञ में यह वपा सेवनीय है। नयोकि साम्ब्रिनसार नामक प्रन्थ में नहा गया है कि पिता से साद्य्य रखने वाली कन्या और माना रें समानता रखने वाला पूर्व भाग्यशाली होता है। १६ और इनसे उत्पन्न होने वाली कन्या बड़े भाग्य में मिलती है। इस अर्थ को मिलिमिश्र ने मत्स्यादि पुराणों में आये हुए पूलोमा और शची के उदाहरणों में पुष्ट किया है (पृ०७२३-२४)। अन्त मं उगने प्रद्यम्न, अर्जुन, अनिरुद्ध आदि द्वारा मामा की लड़की के साथ शादी के विषय में धर्मणाग्लो की इस व्यवस्था का उल्लेख किया है कि प्राचीन महापुरुषों में धर्म का उल्लाघन देखा जाता है, किन्तू उन्होंने ऐसा काम किया, इसके आधार पर हमे वैसा काम नहीं करना चाहिए क्योंकि हम लोग दुर्बल है। विशेष तेज हाने से उन (महा-पुरुषो द्वारा ऐसे कार्य करने में) दोष नहीं है, किन्तु उन्हें देखकर वर्तमान अशक्त व्यक्ति यदि इस काम का करें तो दुख पाता है। देवनाओं और महापूर्णों ने जो कार्य किया हों, मन्त्यों द्वारा वह कार्य नहीं किया जाना चाहिए, उनके द्वारा कहें कमें पर आचरण करना चाहिए। १७ अन्त मे बृहस्पति, ब्रह्मपुराण और व्यास के कुछ वचनो के आधार पर मित्रमिश्र ने मामा की लड़की से विवाह का निपेध किया है। १५

मध्ययुग में सिपण्डता के विविध प्रकार

मध्यकालीन ग्रन्थों से यह म्पष्ट है कि सपिण्डता का विचार चार प्रकार से

१६ वही, पृ० ७२२-३ तथा मातुस्तुल्यं लक्षणं यस्येति निरुक्त्या मातुलशब्देन मातृमुखो गृह्यते। पितृष्वसा-शब्देन चस्वसा सु असा स्वेसु सीदतीति वेति च निरुक्त्या पितु: स्वे रूपे सीदतीति पितृष्वसेति पितृसदृशमुखीत्यथीं निर्णेयः। तथा च मातृमुखेन पुरुषेण पितृमुख्यां कन्यायामृत्पादिता कन्या यथा भजनीया भवति तथेयं वपा तव भजनीयेत्यर्थः। उक्तं च सामृद्विकसारे---धन्या पितृमुखी कन्या धन्यो मातृमुखः सुतः। तयोर्धन्यतरो-त्पन्ना कन्या भाग्येन लभ्यते॥

१७ सं. प्र. पु० ७२४

१८ सं. प्र., पु० ७२५

हो सकता है— $^{48}$  (१) पिता द्वारा, (२) माता द्वारा, (३) मंड्कप्लुति, (४) एकता निवृत्तान्यतो निवृत्त । पहले अर्थात् पिता द्वारा सापिण्ड्य का स्वरूप निम्न चित्र से स्पष्ट होगा—

|                  | मूल पुरुष (कूटस्थ) |    |               |
|------------------|--------------------|----|---------------|
|                  | १. विष्णु          |    |               |
| २. कान्ति        | 0                  | ₹. | गीरी (क.) 0   |
| ३. सुधी          | Δ                  | ₹. | ।<br>हर △     |
| ।<br>४. बुध      | Δ                  | ٧, | !<br>मैल △    |
| ५. चैत           | Δ                  | ¥. | <br>शिव △     |
| ६. गण<br>-       | Δ                  | ۴. | ।<br>भूप △    |
| ।<br>७. मृड<br>। | Δ                  | ७. | ।<br>अन्युत △ |
| <b>इ.</b> रति    | Δ                  | ۲, | <br>काम △     |

इसमें रित और काम का विवाह सम्बन्ध हो सकता है, क्योंकि उनके पिता मृड और अच्युत अपने मूल पुरुष विष्णु से सातवीं पीढ़ी पर हैं। पितृमूलक सिपण्डता मात पीढ़ी तक होता है, अतः उनकी सन्तित रित और काम तक इस सापिण्ड्यसम्बन्ध की निवृत्ति हो जाती है, असिपण्ड होने से रित और काम का विवाह संभव है।

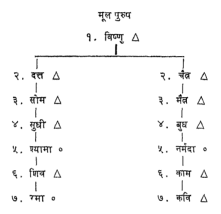
मातृमूलक सापिण्ड्य निम्न चित्र में प्रदर्शित किया गया है।

|    |                  |   | १. वि | हर्णे. |    |             |   |
|----|------------------|---|-------|--------|----|-------------|---|
| _  |                  |   |       |        | _  | Ţ           |   |
| ₹. | दत्त<br>         | Δ |       |        | ₹. | चैंत्र<br>! | Δ |
| ₹. | सोम              | Δ |       |        | ₹. | मैद्र       | Δ |
| ٧. | ।<br>सुधी<br>।   | Δ |       |        | ٧. | ।<br>बुध    | Δ |
| 乂. | !<br>श्यामा<br>! | Δ |       |        | ¥. | रति<br>।    | Δ |
| ٤. | ।<br>शिव         | Δ |       |        | ۴. | गौरी        | Δ |

<sup>&</sup>lt;sup>१६</sup> धर्मिसन्धु ३ पूर्वार्ध पु० २२६-२७

इसमें शिव और गौरी यद्यपि मूल पुरुष विष्णु से छठी पीढ़ी में है किन्तु उस से उनका सम्बन्ध अपनी माताओं—श्यामा और रित द्वारा है, माता द्वारा होने वाली सिपण्डता की मर्यादा पाँच पीढ़ी तक होती है, शिव और गौरी छठी पीढ़ी में है, अतः उनका विवाह हो सकता है।

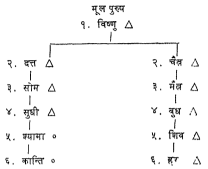
मंडूकप्लुति सापिण्ड्य निम्न उदाहरण में प्रदर्शित है-



इस उदाहरण में श्यामा और नर्मदा मूल पुरुष से पाँचवीं पीढ़ी में है, छठी पीढ़ी में इनके पुत शिव-काम असिपण्ड हैं, क्योंकि मातृमूलक सिपण्डता पाँचवीं पीढ़ी में समाप्त हो जाती है। किन्तु इनकी सन्तान रमा और किव सिपण्ड है क्योंकि इनका सम्बन्ध पितृमूलक है और इसमें सिपण्डता सातवीं पीढ़ी तक रहती है, रमा और किव विष्णु से सातवीं पीढ़ी में है अत: इनका विवाह नहीं हो सकता। इस उदाहरण में छठी पीढ़ी में सिपण्डता हट गयी थी किन्तु सातवीं पीढ़ी में फिर आ गयी है। यह मेंढक की छलांग की भाँति पाँचवीं पीढ़ी से कूद कर सातवीं पीढ़ी में आयी है, अत: इसे मण्डूक-प्लुति कहते हैं। २०

चौथा प्रकार एक ओर से सिपण्डता की निवृत्ति होने और दूसरी ओर से निवृत्ति न होने का है। यह निम्न उदाहरण में प्रदिशत है—

२० धर्मसिन्धु ३ पूर्वार्ड, पृ० २२७। वर्त्तमान समय में मण्डूक प्लुति द्वारा सपिण्डता का सिद्धान्त (प्रि. हि. ला. इन हैरिटैन्स-द्वितीय संस्करण, पृ० ४६२, ४६५-६००) तथा मेन (११ वाँ संस्करण पृ० १४४-४) ने स्वीकार नहीं किया।



इस उदारहण में श्यामा मूल पुरुष से पाँचवीं पीढ़ी में है, अतः उमकी कन्या कान्ति की सिषण्डला निवृत्त हो जाती है, िकन्तु शिव तथा उसकी सन्तान हर का साणिण्ड्य राम्बन्ध पितृमूलक होने से छठी पीढ़ी में निवृत्त नहीं होता, अतः हर और कान्ति का विवाह नहीं हो सकता। इसमें एक ओर तो सिण्डता की समाप्ति तथा दूसरी और असमाप्ति है। अतः यह निवृत्तान्यतोनिवृत्त है। वर्तमान युग में सिण्डता के विषय में हिन्दू समाज में विकानिक्त द्वारा प्रतिपादित व्यवस्था का अनुसरण किया जाता है, किन्तु इसके माथ ही ध्रातृव्यविवाहों की अर्थात् मामे की तथा बुआ की लड़की के साथ विवाह की प्रथा प्रचलित है। यहाँ पहले भ्रातृव्य विवाहों की चर्चा की जायगी।

## वर्तमान काल के भातृव्य विवाह

प्राचीन यग के भ्रातृच्य विवाहों का पहले (पृ० ५१) वर्णन हो चुका है। यहाँ आधुनिक युग के ऐसे विवाहों का उल्लेख होगा। उत्तर भारत में पितृवंण-परम्परा में सात और मातृवंण में पाँच पीढ़ियों के भीतर आने वाले सिपण्ड सम्बन्धियों के साथ विवाह के वर्जन का नियम प्रायः प्रचलित है, अतः भ्रातृच्यों २१ के विवाह (cousin marriage) का बहुत कम रिवाज है।

ज्यों-ज्यों हम दक्षिण भारत की ओर बढ़ते हैं इस प्रथा का प्रचलन बढ़ता जाना

यहाँ भ्रातृब्य शब्द का प्रयोग अंग्रेजी के Cousin के पर्याय रूप में किया गया है। अंग्रेजी में इस शब्द से निम्न सम्बन्धी सूचित होते हैं—(१) चचेरा भाई (पितृब्य पुत्र), (२) चचेरी बहिन, (३) मौसेरी भाई (मातृब्बसेय), (४) मौसेरी बहिन, (४) फुफेरे भाई (पितृब्बसेय), (६) फुफेरी बहिन, (७) ममेरा भाई (मातृल पुत्र), (८) ममेरी बहिन। हिन्दी में इन सब के लिए कोई एक शब्द है । उत्तर भारत में डनी-गिनी जातियों में ही ऐसे विवाहों की प्रथा है । अर्जुन और सुभद्रा के विवाह का अनुसरण छोटा नागपुर और बंगान की कुछ जातिया करती हैं, ये क्षत्रिय

नहीं है, अतः यहां ऐसे सभी भाई बहिनों के लिए भ्रातुव्य शब्द का व्यवहार किया गया है। पाणिनि के सूत्र 'भ्रात्पुत्नौ स्वसुदुहितुभ्याम्" (१।२।६७) के अनुसार भ्राता शब्द में भाई बहिन दोनों सम्मिलित हैं अतः भ्रातृष्य में भाई बहिन दोनों की सन्तान समझी जायगी। ऊपर बताये भ्रातृब्यों में से १-२ पिता के भाई चाचा की और ३-४ माता की बहिन (मौसी) की सन्तान हैं, वंशपरम्परा में पिता और चाचा, माता और मौसी का स्थान समानान्तर होने से ये समानान्तर या अनुभातुब्य (Parellal cousins) कहलाते हैं। चचेरी या मौसेरी बहिन के साथ विवाह अनुभात्र्य विवाह (Parellal cousin marriage or orthomarriage) कहलाता है। भाई-बहिन की सन्तान वंशपरम्परा में विभिन्न होने से प्रतिभ्रातव्य (Cross cousin) कहलाती है और इनका पारस्परिक विवाह प्रतिभातृब्य-विवाह (Cross cousin marriage) होता है। जैसे माता के भाई (मामा) की लड़की के साथ, पिता की बहिन (फुकी) की लड़की के साथ या बड़ी बहिन की लड़की के साथ। इनमें पहले प्रकार के विवाह का रिवाज बहुत कम है। चचेरे भाई बहिन में विवाह के निषेध का मूल कारण यह प्रतीत होता है कि प्राचीन काल के संयुक्त परिवार में सब भाइयों के इकट्ठे रहने के कारण चचेरे भाई-बहिनों को सगे भाई-बहिनों जैसा समझा गया और सगी बहिनों की तरह चचेरी बहिनों को अगम्या माना गया। मौसी की लड़की के साथ विवाह के निषेध का कारण समझना आसान नहीं है, क्योंकि इसके तथा उसकी लड़की के भिन्न परि-वार में रहने के कारण इसके साथ विवाह के निषेध का उपर्युक्त कारण नहीं हो सकता। इस विषय में तीन अन्य कारणों की कल्पना की गयी है--(१)चाचा (पिता के भाई) की लड़की के साथ विवाह के प्रतिबन्ध के नियम को मौसी (माता की बहिन) की लड़की के लिए भी सावश्य के आधार पर लागू किया गया। (२) संभवतः यह अत्यन्त प्राचीन काल के मातुवंशी समाज का अवशेष है, ऐसे समाज में माता अपनी बहिनों के साथ परिवार में एक साथ रहती थी, उसमें माता और उसकी बहिनों की सन्तानों को सगा समझ कर उनमें विवाह का निषेध करना स्वाभाविक था। (३) रिवर्स इसे द्वैध सामाजिक संघटन (Dual organization) का परिणाम मानता है। इस कारण की आगे व्याख्या की जायगी (श्रीनिवास-मैरिज एण्ड फैमिली इन माइसोर, प्० ३५-३६)। भारत में अनुभ्रातृष्य विवाह अर्थात चचेरी बहिन आदि से शादी मुस्लिम वर्ग में ही पायी जाती है।

और राजपूत होने का दावा करती हैं। <sup>२२</sup>उत्तरी कचार के कचारी आसाम के गारो लोगों की भांति बहिन की लड़की (भांजी) के साथ विवाह करते हैं। ग्वालपाड़ा जिले की रामा जाति में बुआ और मामा की कन्या से शादी का रिवाज है। कूल्ल तथा बडौदा की कोतवालिया जाति में ऐसे विवाह प्रचलित हैं। उत्तर प्रदेश की अगरिया, घासिया और कंजर जातियों में भाइयों की सन्तानों को छोड़ कर भेष सब प्रकार के भ्रानुव्यविवाहों की अनुमति है। किन्तू उत्तर प्रदेश की बहेलिया, ढांगर नाई, धरक, दोसाध और डांम जातियों में केवल मौसी की लड़की के साथ ही विवाह संभव है, गिधिया मामा की लड़की के साथ शादी करते हैं। उड़ीसा के करणों में यही पद्धति है। बम्बई में दक्षिण महाराष्ट्र की इकतीस जातियों में मामा तथा बुआ की लड़की के साथ विवाह की अनुमिन है, नीन जातियों में मौसी की लड़की के साथ विवाह होता है, पन्द्रह जातियां केवल मामा की कन्या के साथ विवाह की अनुमति देती है। २३ मध्यप्रदेश की अनेक जातियों में इसका रिवाज प्रचलित है। दहरिया राजपूत वंश के समझे जाते हैं, उनमें म्लियों की कमी के कारण भातृव्य विवाह अनुमत है। छत्तीसगढ़ के मैदान में तथा मराठों, कृणवियो, महारों में बहिन के साथ भाई की लड़की का विवाह बहुत लोकप्रिय है। इसके दूसरे रूप अर्थान् भाई के लड़के और बहिन की लड़की का विवाह बैतूल, मंडला, चांदा, बस्तर के गोंडों में प्रचलित है। बैगा तथा अगरिया गोंडों में इसे दूध लीटना कहते हैं। इसका यह आणय है कि किसी परिवार से एक स्त्री के बाहर जाने से जो क्षति होती है, उसकी पूर्ति उस स्त्री की कन्या के पूनः उस परिवार में लौटने से पूरी हो जाती है। माड़िया गोंडों में युआ की लड़की पर ऐसा अधिकार माना जाता है और यदि कोई उसे नहीं देना चाहना ता पंचायत द्वारा उसे प्राप्त किया जा सकता है। यदि किसी कारण से लडकी नहीं दी जाती तो उसका हर्जाना दिया जाता है। एक पुराने गोंड महाकाव्य लिंगो में सात बहिनें लिंगो से कहती हैं--- "तम हमारे एक भाई के पुत्र हो, हम एक बहिन की पुत्रियाँ हैं, हम में उत्तम सम्बन्ध है, तुम हमें कैंसे छोड़ सकते हो, हम तुम्हारे साथ जायेगी।" गुजरात में कठी, अहीर, गडव, चारण और गरासिया जैसी कुछ जातियों में भ्रातृव्यविवाह प्रचलित है, इनमे पत्नी और पति के पिता तथा माता के लिए क्रमशः मामा जी, मामी जी शब्दों का प्रयोग होता है, माता की लड़की के साथ शादी का रिवाज है और यह कहावत प्रचलित है कि "फाई पाछड़ भतीजी जावे" अर्थात् बुआ के पीछे भतीजी (एक ही घर में) बध के रूप में जाती हैं। गुजरात की कोली, ढेड़ और भील जातियों में से कुछ में बुआ की तथा

<sup>&</sup>lt;sup>२२</sup> गोलाप चन्द्र सरकार—हिन्दू ला, अष्टमसंस्करण, पृ० ७६–१**१०** 

२३ १९११ की भारत की जनगणना रिपोर्ट, खं० १, भाग १ पृ० २४६, बम्बई की १९११ की रिपोर्ट के सातवें अध्याय के परिशिष्ट में इस प्रान्त में भ्रातृब्य विवाह करने वाली जातियों का विस्तृत वर्णन है।

मामा की लड़की से तथा कुछ में केवल ममेरी बहिन से विवाह की परिपाटी है। २४ उड़ीसा में ऊँचे स्थानों में रहने वाली बिन्जल, कोल्ल आदि जातियों में तथा पाणिया डोमों में प्रतिभातृव्य विवाह प्रचलित है, किन्तु चिल्का झील के उत्तर में समुद्र तट पर बसी हुई जातियों में इनका रिवाज नहीं है। २४

उपर्युक्त वर्णन से यह स्पष्ट है कि उत्तर भारत में उच्च समझी जाने वाली जानियों में भ्रातृब्य विवाहों का प्रचलन बहुत कम है, यह प्रथा प्रायः हिन्दू समाज में निम्न ममझी जाने वाली जातियों में अथवा आरण्यक जातियों में है। किन्तू हम जैसे-जैंग दक्षिण की आंर बढ़ने है, इस प्रथा का प्रचलन बढ़ने लगता है। महाराष्ट्र उत्तर और दक्षिण के मध्य में पड़ता है। इसके उत्तरी भाग में बहुत कम जातियों में प्रति-भ्रातृब्य विवाह होते हैं, केन्द्रीय महाराष्ट्र में अधिकांश जातियों में मामा की लड़की से विवाह की परिपाटी है और दक्षिणी महाराष्ट्र में मामा की लड़की के अतिरिक्त बुआ की लड़की में विवाह का रिवाज ऊँची जातियों में भी है। निम्न उदाहरणों से यह बात स्पष्ट हो जायगी।

आगे यह बताया जायगा कि महाराष्ट्र में 'पदर ला गये'<sup>२ द</sup> के नियम के अनु-सार विवाह प्रायः उसी कुल में किया जाता है, जिसमें पहले भी वैवाहिक सम्बन्ध हुआ हो। दूसरा नियम उपरिविवाह का है, इसके अनुसार प्रत्येक व्यक्ति अपनी कन्या को ऊँचे कुल में ब्याहना चाहता है, वह यद्यपि हीन सामाजिक स्थिति वाले कुल से कन्या ग्रहण करना है, किन्तु उसमें अपनी कन्या कभी नहीं देता। इन दोनों नियमों के प्रभाव से महाराष्ट्र में मामा की लड़की के साथ विवाह करना सर्वथा स्वाभाविक है। कर्वे द्वारा दिये गये निम्न चित्र से यह बात स्पष्ट हो जायगी। २ ७ इसमें भोंसले और घोरपड़े दो परिवार हैं, दूसरे परिवार के गोपाल ने पहले परिवार की सीता नामक कन्या से

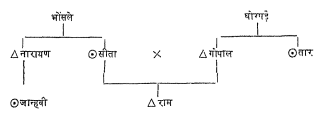
कर्वे---पू. पु., पू० १४४--५ कर्वे--- " १७२ 28

RΥ

३६ पदर का शब्दार्थ है-वस्त्र का सिरा। इसका यह आशय है कि स्त्री की साड़ी का छोर जहाँ तक जाता हो, वहाँ तक सम्बन्ध करना उचित है । कल्पना कीजिये कि क कुल वाले अपनी कन्या ख कुल के लड़के की देना चाहते हैं, अब ख कुल वाले यह देखेंगे कि इससे पहले क्या क कुल के साथ उनका कोई वैवाहिक सम्बन्ध हुआ है। ऐसा सम्बन्ध न मिलने पर वे यह पता चलायेंगे कि च, छ, ज नामक जिन कुलों से उनके वैवाहिक सम्बन्ध है, क्या उनमें से किसी कुल का "क" कुल के साथ सम्बन्ध हुआ है। यदि ऐसा कोई सम्बन्ध मिलेगा, तभी क कुल की वधु स्वीकार की जायगी (कर्वे---पु० १५६) ।

<sup>219</sup> कर्वे---पू. पू. पू० १५६

विवाह किया, अब दोनों परिवार इस बैवाहिक सम्बन्ध को स्थायी बनाने की बाध्यना अनुभव करते हैं और सीता का परिवार अगली पीढ़ी में घोरपड़े परिवार को एक कन्या अवश्य देना चाहता है, यह प्रायः सीता के भाई की लड़की होगी। उस चिन्न में यह दिखाया गया है कि सीता और गोपाल के पुत्र राम का विवाह अपने माना के भाई (मामा) नारायण की लड़की जान्हवी से होता है—



यह स्पप्ट है कि इसमें सीता और जान्हवी भोंसले से घोरपड़े कुल में गयी है। जब कुछ कुलों को ऊँचा समझा जाता है तो उनमें कन्याएँ देने की स्वाभाविक प्रवृत्ति होती है। इसका दूसरा कारण यह है कि स्त्री प्राय: अपनी भतीजी (भाई की लड़की) को अपनी पुत्रवधू बनाना चाहती है। उज्ज उदाहरण में सीता जान्हवी के लिए पिता (नारायण) की बहिन या बुआ तथा सास (पित की माता) दोनों है। यही कारण है कि आत्या और मावलन शब्दों का प्रयोग इन दोनों सम्बन्धियों के लिए होता है। उही स्तरण पुरुप द्वारा अपने मामा की लड़की से अथवा (स्त्री द्वारा अपनी जुआ के लड़के से) विवाह की परिपाटी सारस्वत, करहाड़ और देशस्थ ब्राह्मणों में प्रचलित है। उ

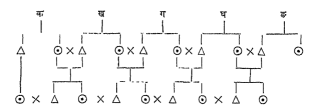
मातुल कन्या परिणय की प्रथा होते हुए भी केन्द्रीय महाराष्ट्र में और मराठी भाषाभाषी जनता में सामान्य रूप से यह धारणा है कि बुआ की लड़की के साथ विवाह दुर्भाग्य को लाने वाला होता है। इसका कारण एक मराठी कहावत में यह बताया गया है कि लता लौट कर नहीं जाती (परत वेल येता नाये)। वधू के रूप में किसी परिवार में दी

इसका एक अन्य कारण यह भी है कि इसमें विवाह का व्यय कम होता है। महाराष्ट्र के कुणबियों में पिता अपनी कन्या देने का शृत्क लेता है, किन्तु जब कोई पुरुष मामा की लड़की से शादी करता है तो कन्या के पिता की दी जाने वाली राशि उस राशि से कम होती है जो उसे किसी बाहर वाले कन्या के पिता को देनी पड़ती है (कर्वे पू. पू., पू० १६०)।

<sup>&</sup>lt;sup>२६</sup> कर्बे---पू. पु., पू० १६०

<sup>&</sup>lt;sup>३०</sup> कर्वे---पू. पु., पृ० १६१

जाने वाली कन्या लता या वेल की भॉित है, यदि उसकी लड़की लाँटकर पुनः उसके पिता के परिवार में वधू के रूप में जाती है तो यह वेल का वापिस लौटना होगा, यह प्रकृति-विरुद्ध है। वेल मदैव अपनी सब शाखाओं के साथ एक विशेष दिशा में आगे बढ़ती जाती है, पीछे नहीं लीटनी। यह बात निम्न दृष्टान्त से स्पष्ट हो जायगी।



इसमें क ख ग घ ड पाँच कुल हैं, इन पाँचों कुलों की समान स्थिति होने पर कन्याओं की गति घ से क की ओर ही होगी। इसका यह परिणाम होता है कि उच्च कुलों की कन्याओं को समान स्थिति का वर न मिलने की दणा में अविवाहित रहना पड़ता है अथवा अपने से निम्न कुल में विवाह करके हीन सामाजिक वर्ग का उदस्य बनना पड़ता है। इसमें प्रायः कन्या का पितृकुल से सम्बन्ध विच्छित्र हो जाता है। 3 9

#### दक्षिण तथा उत्तर भारत की परिवार पद्धति के भेद

श्रातृच्य विवाहों के दक्षिण भारत में प्रचलन के कारण दक्षिण भारत की परिवार-पद्धित उत्तर भारत की कुटुम्बपद्धित से कुछ मौलिक भेद रखती है। दक्षिण में पित-पत्नी उत्तर भारत के दम्पती की भाँति एक दूसरे के लिए सर्वथा अपरिचित और नवीन नहीं होते, बल्कि पूर्व परिचित सम्बन्धी होते हैं। उत्तर में विवाह द्वारा हूर के व्यक्ति बन्धु बनते हैं, किन्तु दक्षिण में पहले सम्बन्धी अधिक घनिष्ठ बनते हैं। इस महत्त्वपूर्ण अन्तर के कारण उत्तर और दक्षिण में पित-पत्नी के व्यक्तित्व का विकास विभिन्न प्रकार से होता है। उत्तर में पत्नी पितृकुल से विच्छित होकर जब अपने श्वशुरालय में आती है। वससे विशेष व्यवहार की आशा रखी जाती है। वह सास-ससुर के सामने कम आती है, उसका अधिक समय घर के अन्दर वीतता है, जसे सर्वथा नवीन वातावरण और परिस्थितियों के अनुसार अपने को ढालना तथा उनके प्रति अनुकूल बनाना पड़ता है। दक्षिण में यह समस्या कभी उत्पन्न नहीं होती, मामा, भांजी अथवा बआ की लड़की

३१ कर्वे--पू.पू., ०१६०

<sup>&</sup>lt;sup>३२</sup> कर्वे--किनशिप आर्गनिजेशन, पु० १३४, २१६ अनु.

के साथ शादी होने पर पत्नी किसी नये स्वामी के पास नये घर में नही जाती, बचपन से उसके साथ खेलने वाला मामा उसका पित होता है। वह न तो उसमे और न उसके घर से अपरिचित होती है, उसे अपने को पित के अनुकूल बनाने का विशेष प्रयत्न नहीं करना पड़ता। वह उत्तर भारत की स्त्री की अपेक्षा अधिक उन्मुक्त वानावरण का अनुभव करती है।

किन्तु दक्षिण के इन विवाहों में जहां पत्नी को अपनी उत्तर-मार्गीय गर्मनी की अपेक्षा कुछ लाभ है, वहां कुछ घाटा भी है। वहां प्रायः बन्तान की मैंबी विवाह मं परिणत होती है, अतः प्रणय में कभी रोमांचकता नहीं आती, वहां कभी प्रथम दृष्टि मं प्रेम नही होता। विवाह में अपना जीवनसंगी चुनने की वहां स्वतन्वता नहीं है। ऐंग उदाहरणों की कभी नहीं है जहां अनिच्छापूर्वक रूढ़ि में बाध्य होंकर विवाह करना पड़ता है। कर्ने ने एक ऐसे व्यक्ति का उदाहरण दिया है, जिमे अपनी दां बड़ी बहिनों की लड़कियों से शादी करनी पड़ी, क्योंकि वह दोनों बहिनों को नाराज नहीं करना चाहना था। अनेक बार एक सुन्दर युवक का विवाह एक कुरूपा युवती से केवल इसलिए होना है कि वह उसकी भांजी है। 33

उत्तर भारत में पितृकुल और थ्वणुरकुल में स्पष्ट अन्तर होता है, दोनों सर्वधा भिन्न होते हैं। पितृकुल का कोई व्यक्ति (माता, पिता, भाई, बहिन) प्वणुर कुल का व्यक्ति (साता, सिता, भाई, बहिन) प्वणुर कुल का व्यक्ति (सात, ससुर, साला, साली, दामाद) नहीं बन सकता । किन्तु दक्षिण में ऐमा नहीं है। बड़ी बहिन यद्यपि पितृकुल से सम्बन्धर रखती है, किन्तु उसकी कन्या से विवाह होने पर वह सास भी बन जाती है। विभिन्न भारत के सम्बन्धवाचक नामों पर इसका बहुत बड़ा प्रभाव पड़ा है। उदाहरणार्थ, वहां माता और बड़ी बहिन दोनों के लिए भाई णब्द का प्रयोग होता है, क्योंकि बड़ी बहिन की लड़की से सादी होने के बाद वह माता के ममकक्ष होती है। अ बुआ तथा मामा की लड़की के साथ सादी होने के कारण फूफा, मामा तथा स्वसुर (पत्नी का पिता, पित का पिता) के लिए तमिल, तेलुगु, कन्नड़ में प्राय: एक ही सब्द, मामा, मामनार, और म्पर का प्रयोग होता है। अ

जत्तर भारत का विवाह नवागन्तुकों को पत्नी रूप में अपने परिवारों में मिलता है और उसका विस्तार करता है। इसका परिणाम यह होता है कि स्न्नियों को नवीन परिवार के लिए अपने को अनुकूल बनाने में काफी कष्ट उठाना पड़ता है, उनका कार्य-क्षेत्र सीमित होता है, पर सम्बन्धियों का वर्ग विस्तीर्ण हो जाता है। दक्षिण भारत के भ्रातृब्य विवाह एक संकुचित वर्ग में ही सम्बन्धियों को संयुक्त करते हैं, इनमें रक्त

<sup>&</sup>lt;sup>३३</sup> वही, पू० २२०, बक्षिण में इस प्रया के कारण दावा पोती विवाह भी संमव है।

३४ कर्वे--पू.पु., पृ० २२३

<sup>&</sup>lt;sup>३४</sup> वही---प०२१४

द्वारा और विवाह द्वारा बने सम्बन्धियों में बहुत अधिक अन्तर नहीं होता है, स्त्रियों को दैनिक जीवन में अधिक स्वतन्त्रता प्राप्त होती है। $^{3}$ 

## भातृव्यविवाहों के प्रेरक कारण

उत्तर और दक्षिण में इस पद्धति के अन्तर का मूल कारण बताना बहुत कठिन है। दक्षिण में प्रचिनत बिहाविवाह के विणिष्ट नियम तथा अनेक हेनुओं से निकट गम्बन्धियों ने विवाह की अधिक बांछनीय समझना इनके दो प्रधान कारण हैं। इनमें पहले कारण की पिछले अध्याय (पु० ७६) में स्पष्ट किया जा चुका है। दूसरा कारण यह है कि अनेक हेनुओं से नजदीकी रिफ्तेदारों में विवाह करना वांछनीय समझा जाता है । <sup>५७</sup>गेट के मतानुसार पहला हेतु सुरक्षा का है, आदिम समाजों में जो वर्ग विवाह द्वारा सम्बद्ध नहीं होते थे, वे प्रायः गत्न माने जाते थे और उनके साथ वैवाहिक सम्बन्ध करना बहुत कठिन होता था। इसके साथ ही, इस दिशा में प्रत्येक छोटा वर्ग अपनी संख्या बढ़ाने का यत्न करता था, ताकि उसकी रक्षा भली-भौति हो सके। अपनी स्त्री का विवाह किसी दूसरे वर्ग में करने का अर्थ उस वर्ग की संख्या बढ़ाना तथा अपने वर्ग की संख्या कम करना था। बिलोचिस्तान के कबीलों में आज तक शादी वर्जित पीढ़ियों से बाहर यथासंभव निकटतम सम्बन्धियों में होती है (१६०१ की बिलोचिस्तान की रिपोर्ट, पृ० १२६)। एक अन्य प्रेरक हेतु यह भी होता है कि नजदीकी रिश्तेदार अपने बच्चों का एक दूसरे से विवाह करके अपने सम्बन्ध को अधिक घनिष्ठ बनाते हैं। यह भी सोचा जाता है कि सम्बद्ध परिवार में विवाह करने से कन्या के साथ उत्तम बर्ताव होगा। 3 प सर्वेथा अपरिचित कृत में विवाह करने से उस कृत वाले वधु के साथ वैसा मधुर व्यव-

<sup>&</sup>lt;sup>३६</sup> वही--पु०२२६

<sup>&</sup>lt;sup>१७</sup> भारत की १६११ की जनगणना रिपोर्ट खण्ड १, भीग १, पृ० २५६~७

अरबों में तथा मुस्लिम जगत् में चाचा की लड़की के साथ अनुफ्रातृव्यविवाह (Orthocousin moriags) जिन कारणों से श्रेयस्कर माना जाता है, उनमें एक दाम्पत्य जीवन का सुखमय होना है। क्योंकि इसमें पत्नी का स्वभाव पहले से जात होता है। कन्या यदि पति के वश में न रहे तो उसे अपने पिता तथा उसके भाइयों की सहायता से काबू में रखा जा सकता है। इससे वंश शुद्ध बना रहता है, सम्पत्ति परिवार से बाहर नहीं जाती और विवाह में कम खर्च होता है। (इसा, ब्रिटा. खं० ६, पृ० ६१३) स्नातृव्य विवाह आस्ट्रेलिया, प्रशान्तमहासागर, अफ्रीका तथा एशिया के विविध मागों में प्रचलित है। इसके विस्तृत वर्णन के लिए दे. वैस्टर मार्क--- 'वि हिस्टरी आफ ह्यू मन मैरिज" खं० २, पृ० ६५--६६, फ्रेजर-फॉकलोर इन वी ओल्ड टैस्टामैण्ट, खण्ड २, पृ० ६५ अनु.।

हार करने को बाध्य नहीं होते जैसा वर्ताव निकट सम्बन्धी प्रायः वधू के साथ करते है। कई बार यह विचार भी होता है कि जिस व्यक्ति ने एक कुल से कन्या ली है, उसे उस कुल में अपनी एक कन्या अवश्य देनी चाहिए। इस दशा में यह कन्या प्रायः मामा के लड़कें को दी जायगी। जहां मातृबंशी परिवार पढ़ित का प्रचलन होता है, वहां मामा का स्थान बड़ा महत्त्वपूर्ण होता है। 38 ऐसे परिवारों में सम्पत्ति का उत्तराधिकारी लड़का न होकर भांजा होता है, इसके साथ अपनी कन्या की शादी करने में यह लाभ है कि भाजा उनकी सम्पत्ति का उत्तराधिकारी बनेगा, मामा को यह मन्तेग होगा कि सम्पत्ति उगके पृत्र तुत्य समझे जाने वाले जमाई को ही मिलेगी। यदि लड़कियों की संख्या कम हो तो भी जसे अपने लड़के के लिए अपनी बहिन की लड़की प्राप्त करना बहुत मुगम होगा। दक्षिण में मातृबंशी परिवार प्रणाली प्रचलित होने के कारण मंभवनः उपर्युक्त हेनुओं से श्रातृब्यविवाह की प्रथा का उद्भव हुआ।

वर्तमान समय में शिक्षित नवयुवकों में भ्रातृब्यविवाह कम ही रहे हैं, निनट सम्बन्धियों में विवाह के उपर्युक्त नियम को तोड़ कर नवयुवक वैयक्तिक लाभ के लिए सम्बन्धी-वर्ग से बाहर भी शादियां करने लगे हैं। कई बार ऐसे विवाहों से परिवारों में बड़ी दु:ख और निराशा भी उत्पन्न होती है। उत्तर भारत के तथा अंग्रेजी शिक्षा के संगर्ग में आने वाले दक्षिण भारतीय अब भ्रातृब्यविवाहों, विशेषतः मामा-भांजी के सम्बन्ध को बुरा समझने लगे हैं। ४० प्रस्तावित हिन्दू कोड में सारे भारत के लिए एक रूप ब्यवस्था करते हुए ऐसे सम्बन्धों को समाप्त कराने का सुझाव था, किन्तु दक्षिण भारत के तीन्न विरोध के कारण यह स्वीकार नहीं हो सका।

१० मई १६५५ से लागू हुए हिन्दू विवाह कानून की २६ वीं धारा में रिवाज के रूप में प्रचलित सभी विवाहों को वैध स्वीकार कर लिया गया है। दक्षिण भारत में निकट सम्बन्धियों में विवाह करने की परिपाटी इतनी बद्धमूल है कि इसका निकट भविष्य में अन्त होना असंभव प्रतीत होता है। इस विषय में संभवतः दक्षिण भारत उत्तर भारत के नियम स्वीकार नहीं करेगा और अपना निरालापन बनाये रखेगा।

## नया कानून और सपिण्डता

१९५५ के हिन्दू विवाह कानून की तीसरी धारा में सपिण्डता की वड़ी सुस्पष्ट व्याख्या की गयी है, जो प्राचीन धर्मशास्त्रों की व्यवस्था की अपेक्षा अधिक संकुचित है। इस (धारा ३) के अनुसार सपिण्ड संबन्ध मातृपक्ष में माता से ऊपर की ओर तीन पीढ़ी

<sup>&</sup>lt;sup>३६</sup> मैसूर में मामा के महत्त्व के लिए देखिये—श्रीनिवास—"मैरिज एण्ड फैमिली इन माइसोर" पु० ५०-५६

<sup>°</sup> कर्वे -- पू. पु., पृ० १६२

तक होना है और पिनृपक्ष में पिता ने ऊपर की पांच पीढ़ी तक। इसमें पीढ़ियों की गणना सम्बद्ध व्यक्ति में ऊपर की ओर की जायगी और उसे पहली पीढ़ी माना जायगा। तीन पीढ़ी और पांच पीढ़ी तक का आगय यह है कि इन पीढ़ियों को सम्मिलित करते हुए इस सम्बन्ध की गणना की जायगी।

डम कानून के लागू होने में पहले तक मिनाक्षरा की व्यवस्था के अनुसार किसी व्यक्ति के सणिष्ड गण्यन्धी निम्न होते थे——

- (क) पूर्वओं में उग व्यक्ति के गिता, दादा, परदादा आदि ऊपर की ओर छः पीढ़ी तक के व्यक्ति ।
- (ख) उग व्यक्ति के पुन, पौन, प्रपीन आदि छः पीढ़ी तक के सम्बन्धी।
- (ग) माना, उसके पिना, दादा आदि पांच पीढ़ी तक के सम्बन्धी।

श्री हरिमिंह गौड़ ने लिखा है कि हिन्दू शास्त्रों के अनुसार यदि सपिण्ड व्यक्तियों की गणना की जाय तो यह २००० के लगभग होगी, इन सब में परस्पर विवाह नहीं हो मकना। यूरोप में ऐसे निपिद्ध पीढ़ी वाले सम्बन्धियों की संख्या ३० के लगभग है। प्राचीन काल में पैठीनिम आदि कुछ शास्त्रकार विवाह में सपिण्डों की संख्या घटा कर उमे पांचवी और तीमरी पीढ़ी तक मर्यादित करने के पक्षपानी थे। नये हिन्दू कानून में संभवतः इमी का अनुमरण किया गया है।

#### निपिद्ध पीढ़ियां

नये कानून में सिपण्ड विवाह के निषेध के अतिरिक्त निम्न प्रकार के सम्बन्धी वर्जिन पीढी के बनाये गये हैं और इनमें विवाह निषिद्ध है—

- १. जबिक दो में से एक व्यक्ति दूसरे व्यक्ति का वंशपरम्परा की दृष्टि से पूर्वज हो।
- २. जब उनमें मे एक व्यक्ति दूसरे का ऊपर की या नीचे की पीढ़ी में पति या पत्नी हो।
- ३. एक व्यक्ति दूसरे व्यक्ति के भाई की स्त्री हो या चाचा-ताऊ या मामा की स्त्री हों।
- ४. जब दो व्यक्ति आपस में भाई, बहिन, चाचा, भतीजी, चाची या भतीजा हो, या भाई-बिहन की अथवा दो भाइयों या दो विहनों की सन्तान हों। (धारा ३)

यह स्मरण रखना चाहिए कि इस कानून का दक्षिण भारत के रिवाज के आधार पर होने वाले भ्रातृब्य विवाहों पर कोई प्रभाव नहीं पड़ेगा, क्योंकि पाँचवी धारा में हिन्दू विवाहों की पाँचवी शर्त में जहाँ यह कहा गया है कि वर-वधू सिण्ड नहीं होने चाहिए, वहाँ उसके साथ यह भी विधान किया गया है कि दोनों पक्षों के रीति-रिवाज के अनुसार यदि सिण्ड सम्बन्धियों के बीच विवाह होना संभव हो तो ऐसा विवाह अवैध नहीं होगा।

और प्रतिलोम विवाह होते थे। वायुपुराण (ना३३,४६ तथा ५७ अध्याय) में तो यहां तक कहा गया है कि कृतयुग में वर्णाश्रम की व्यवस्था ही नहीं थी। जब वर्ण व्यवस्था ही नहीं थी। जब वर्ण व्यवस्था ही नहीं थी तो अपने ही वर्ण में विवाह का नियम उस समय कैसे प्रचलित हो सकता था? वैदिक एवं पौराणिक साहित्य में असवर्ण विवाहों के अनेक उदाहरण मिलने हैं। शतपथ ब्रा० (४।९।५) में बताया गया है कि भृगुवंशी ब्राह्मण च्यवन ने गनु के वणअ

किया है--(१) अन्य जातियों के समान आर्य भी अपनी लड़कियाँ दूसरी जातियों में देना अच्छा नहीं समझते थे। (२) विजेता और गौर वर्ण आर्यों में यह भावना स्वाभाविक थी कि वे विजित तथा काली जातियों को हीन समझते हुए उनसे वैवाहिक और खानपान के सम्बन्ध न रखें। जाति के लिए संस्कृत में पूराना शब्द वर्ण है, जो रंग का भी वाचक है। आजकल की श्वेतांग जातियों में इस प्रकार को व्यवस्था पायी जाती है। दक्षिण अफ्रीका के बोअर वहाँ के मुलवासी कृष्ण वर्ण के अफ्रीकी लोगों से घुणा करते हैं। संयुक्त राज्य अमरीका के २२ राज्यों में नीग्रो लोगों के साथ, चार राज्यों में रेड इंडियन जाति के साथ तथा चार राज्यों में मंगोलियनों के साथ श्वेतांग जातियों के विवाह बर्जित हैं (हाबहाउस-मारत्स इन इवोल्युशन,पु० १४२)। इसमें कोई सन्देह नहीं कि भारत में गौरवर्ण आयौ के कृष्णवर्ण स्त्रियों के साथ विवाह होते थे (वसिष्ठधर्म सूत्र ११४), किन्तु इसमें कोई संदेह नहीं कि इन स्त्रियों को तथा इनसे उत्पन्न पूत्रों को हीन दर्जा दिया जाता था। (३) गेंट के कथनानुसार हीन वर्ण और हीन स्थिति की स्त्रियों से उत्पन्न सन्तानों ने जब समान वर्ण की स्त्रियों की सन्तानों के साथ समानाधिकार के लिए होड़ की तो जातिभेद की प्रथा को बड़ा प्रोत्साहन मिला। (४) धार्मिक पवित्रता और खानपान में छुआछुत के विचार से जातिभेद की पूर्व्य मिली। भारत की अनेक आदिवासी जातियों में ऐसे विचार पाये जाते हैं। उदाहरणार्थ, बंगाल की खरिया नामक पहाड़ी जाति के लोग अपने परिवार के सबस्यों के अतिरिक्त किसी व्यक्ति के साथ भात नहीं खाते । मुण्डा लोगों में यह प्रथा है कि कोई मुण्डारी दीर्घकाल के पश्चात विवेश से लौटने पर उस समय तक अपने धर में प्रविष्ट नहीं हो सकता जब तक कि उसकी पत्नी बाहर आकर उसके चरण न धो ले, क्योंकि ऐसा माना जाता है कि विदेश में किसी ऐसे सम्पर्क से उसका दूषित होना सम्भव है, जो उसे मुण्डा समाज की सभ्यता के लिए अयोग्य बना दे (गेट--इंसा. रिली० ई०, खं० ३, पू० २३५)। अनार्य जातियों में प्रचलित ऐसी प्रथाओं के आधार पर कुछ विद्वानों ने यह कल्पना की है कि हिन्दू समाज ने जाति-भेद के प्रधान तत्त्वों--- छुआछूत और ऊंच-नीच के विचार को अनायों से ग्रहण किया (भारत की जनगणना की उपर्युक्त रिपोर्ट, पू० ४३७)। इन विचारों के प्रसार

क्षतिय गर्यात की लड़की मुकन्या से गादी की। बृहहेबता (४।४०) ने ऋ० ४।६१।१७-१६ की यह व्याख्या की है कि इसके अनुसार राजा रथवीति दार्भ्य ने अपनी कन्या अर्चनानस आन्नेय के पुत्र भ्यावास्त्र को प्रदान की। ऐतरेय झाह्मण का लेखक महिदास इतरा या गूदा का पुत्र था। उ इतरा का पुत्र होने से वह ऐतरेय कहलाया और उसके इसी नाम से उसका बनाया ग्रन्थ ऐतरेय ब्राह्मण प्रसिद्ध हुआ। पंचित्र स्त्राह्मण (९४।६१६) मे एक कण्ववंशीय को भी दासीपृत्र कहा गया है। इसी ब्राह्मण में दीर्घतमा की पत्नी का नाम उशिज आया है। (१४।११७)। बृहहेबता के अनुसार (४।२४।२५) उशिज गूद्धा थी, इसके के गर्भ से कक्षीवान् आदि ऋषि उत्पन्न हुए।

वैविक युग में विभिन्न वर्णों ने उत्पन्न सन्तानों को बुरा समझा जाता हो, सो बात नहीं। यह ठीक है कि ऐ॰ बा॰ (२।८) मे कवप ऐलूब के दासी (शूद्रा) पुत्र होने

से प्रत्येक वर्ग के लोगों में अपने को दूसरे वर्ग के व्यक्तियों से पृथक् रखने, अपना उद्गम एक मूल पुरुष से मानने की भावना उत्पन्न हुई, अपने सामाजिक संबन्धों और विवाह को अपने वर्ग तक सीमित रखकर उन्होंने उसे एक विशिष्ट जाति बना विया है। (५) जाति भेद की उपर्युक्त प्रवृत्ति ने शनै:-शनै: विभिन्न व्यवसाय तथा कार्य करने वाले बढ़ई, जुलाहा, चमार आदि के वर्गों को विशिष्ट जाति का रूप प्रवान किया। जातिमेंद के उद्भव और विकास पर बहुत अधिक साहित्य प्रकाशित हुआ है। इसका सुन्दर तथा संक्षिप्त विवेचन निम्न ग्रन्थों में है-इंसा. बिटा. ४।६७६-६८६, इंसा. रिली० ई० ३३। २३०-३६, इम्पीरियल गजेटियर आफ इंडिया, ख० १, प० २८३; पा० वा० काणे- हिस्टरी आफ धर्मशास्त्र, खं० २, भाग १, पू० १६-१०४, घुरये-कास्ट एण्ड रेस इन इंडिया (१६३२); एन० के० दत्त--ओरिजिन एण्ड ग्रोथ आफ कास्ट सिस्टम इन इंडिया (१६३१); फिक-सोशल आर्गेनिजेशन इन नार्थ ईस्ट इंडिया इन बुद्धास टाइम (१६२०); ब्लंट-कास्ट सिस्टम आफ नाथर्न इंडिया (१६३१); एस० बी० केतकर--हिस्टरी आफ कास्ट इन इंडिया, २ खण्ड (१९०६-१०); एमाइल सेनार्स की फ्रेंच पुस्तक का रासकृत अंग्रेजी अनुवाद (१६३६); हट्टन-कास्ट इन इंडिया । जातिभेद सम्बन्धी महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों की विस्तृत सूची सर एथेलस्टेन बेनेस की एथनोग्राफी (१६१२) में पू० १७३-२११ में मिलेगी । हिंदी में इसका विवेचन क्षितिमोहन सेन कृत 'भारत में जातिभेद' में है। हिन्दु समाज के आधुनिक जातिभेद का प्रतिपादन करने वाले ग्रन्थों का निर्देश आगे किया जायगा।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> सत्यव्रत समाश्रमी---ऐतरेयालोचनम्, पृ० ११ ।

से उसे यज्ञ से बाहर खदे हैं जाने का वर्णन है। है किन्तु यह बात उसके लिए ऋ० १०।३०-४ का ऋषि होने में बाधक नहीं हुई। लाट्घायन तथा ब्राह्मायण श्रौतसूत्रों से यह ज्ञान होता है कि अब्राह्मणों की सन्तित ब्राह्मण होती थी। कवप की तरह उन्हें यज्ञों से खदेड़ा नही जाता था, अपित उन्हें यज्ञ कराने का पूरा अधिकार था।

लाट्यायन श्रौत सूझ (६।२।४-७) में सोमपान से पूर्व दस पुरोहितों द्वारा अपनी पितृपरम्परा की दस और मातृपरम्परा की दस पीढ़ियों में नाम लेने का वर्णन हैं। यदि मातृपरम्परा में किसी अब्राह्मणी का नाम आ जाय तो उसे छोड़कर ब्राह्मण-कन्याओं के नाम से दस की संख्या पूरी करनी चाहिए और यदि नाम याद न हों तो जहाँ से याद हो उन्ही का पाठ करें। आपस्तम्ब श्रौत सूझ (१।६।६), आपस्तम्ब मन्त्र-पाठ (२।१६।१), हिरण्य केशियुह्मसूझ (२।१०।७), शांखायन यृह्मसूझ (३।१३) तथा मनु (६।२०) में यज्ञ के समय माता में अपित्रवता का दोय होने पर उसे दूर करने के लिए मन्त्रपाठ का विधान है। इससे यह स्पष्ट है कि माता का दोय ब्राह्मण के लिए बुरा नहीं समझा जाता था। काठक संहिता तो यहाँ तक कहती है कि ब्राह्मण के माता-पिता की बात पूछना ठीक नहीं है। महाभारत (१३।२२।४) ने इसका अनुमोदन करते हुए देवकर्म में ब्राह्मण की परीक्षा निषद्ध ठहरायी है।

अनुलोम विवाहों के प्राचीन उदाहरण

ब्राह्मण-परीक्षा के निषेध से हमें स्वभावतः पुराणों में वणित उन प्रसिद्ध ऋषियों

पं एं बार राष्ट्र, इलूष नामक सूबा वासी का पुत्र कथष ऐलूष सरस्वती के तीर पर सोमयाग में दीक्षित हुआ। अन्य ऋषियों ने उसे वेखकर कहा कि यह अब्राह्मण वासीपुत्र हमारे बीच सोमयाग में कंसे वीक्षित हुआ? यह कहकर उन्होंने ऐलूष को सरस्वती से दूर जलहीन प्रवेश में खवेड़ विया। ऐलूष ने वहां 'प्रवेवता ब्राह्मणे' (ऋ'० १०१३०) के सूबत का साक्षात्कार किया और सरस्वती उसके पास आयी, तब ऋषियों ने उसे ब्राह्मण माना। शांखायन ब्राह्मण १२१३ में भी ऐसी कथा है। यहां वास्याः पुत्र' गाली भी हो सकती है या यह सूचित करती है कि ब्राह्मण का लड़का होने पर भी उसकी माता अनार्य थी। उच्च वर्ग वाले आर्यों तथा शूब्रों के यौन सम्बन्ध की सत्ता वाजसनेय संहिता २३१३० तथा मैं० सं० ७।४।१६।३ से भी सूचित होती है। इसमें कहा गया है कि जब शूब्रा स्त्री का प्रेमी आर्य होता है तो वह अपने संबन्धियों की समृद्धि के लिए धन नहीं चाहती। शत० ब्रा० (१३।२।६।०) ने इस वचन को उद्धृत करते हुए कहा कि इसलिए वह वैश्य स्त्री के पुत्र का राजा की तरह अभिषेक नहीं करता। इससे यह सूचित होता है कि राजा वैश्य की कन्या से विवाह कर सकता था, किन्तु उसका पुत्र राजगद्दी का अधिकारी नहीं होता था।

की कथाएँ स्मरण हो आती हैं जिन्होंने निम्न वणों की स्तियों के साथ विवाह किये थे। मनु ने विस्विठ के साथ अध्मयोनिजा अक्षमाला का और मंदपाल के साथ शारङ्गी के विवाह का उल्लेख किया है (६।२३)। अध्म पत्नी की बात जाने दीजिए, अरुध्यती उनकी आदर्श पत्नी थी; किन्तु वह मनुवंशी क्षत्रिय राजा कर्दम की कन्या थी (भाग० पु० ३।२४, मत्स्य पु० २०१।३०)। अगस्त्य ऋग्वेद के अनेक सूक्तों (१।१६५ १३।१५,१।११६-६६ आदि) के ऋषि हैं; उनकी पत्नी लोपामुद्रा क्षत्रिय थी (महाभा० ३।६४-६७)। विस्वट के पुन्न शक्ति का एक वैग्यकन्या अदृश्यन्ती से विवाह हुआ (महाभा० कुं० १३।५३।१७)। महिष पराणर ने यमुना के किनारे दाशराज धीवर की कन्या से कृष्णद्वैपायन को प्राप्त किया (महाभा० १।६३, १०५ अ०, भाग० पु० १।३)। कृष्णद्वैपायन ने विचित्ववीर्य की क्षत्रिय स्त्रियों से नियोग कर धृतराष्ट्र, पाण्डु और विदुर को जन्म दिया था (महाभा० आदिपर्व अ० १०६, ब्रह्म पुराण अ० १४४, भाग० पु० ६।२२)। महाभारत में स्पष्ट कहा गया है कि ब्रह्मार्ष बैश्य और

ĸ

मनु ६।२३ अक्षमाला वसिष्ठेन संयुक्ताधमयोनिजा । शारङ्गी मन्दपालेन जगा-माभ्यहंणीयताम्। अक्षमाला का उल्लेख महाभा० उद्योग पर्व ११७।११ तथा मन्दपाल की कथा महाभारत आदि पर्व अ० २३१ में है। मनुस्मृति के टीका-कारों में गोविन्दराज और राघवानन्द ने अक्षमाला को अरुन्धती का ही दूसरा नाम माना है, राघ० के कथनानुसार वह ऋषियों की अनुमति से विसष्ठ की पत्नी बनी। परवर्ती ग्रन्थों में अनेक प्राचीन ऋषियों की उत्पत्ति निम्न वर्णों की स्त्रियों से बतायी गयी है। भविष्य पुराण (४२।२२-२४) के अनुसार व्यास का जन्म कैवर्त्ती के गर्भ से, पराशर का चण्डाल कन्या से, शुक्रदेव का शूद्री से, कणाद का उल्की के गर्भ से, ऋष्यशुंग का मृगी के गर्भ से, विसष्ठ का गणिका से, मंदपाल का लिवका से तथा मुनिराज माण्डव्य का मण्डूकी के गर्भ से हुआ। यही बात वज्रसूचिकोपनिषद् में पायी जाती है। महाभारत के कुम्भघोणम् संस्करण के अनुशासनपर्व के ५३ वें अध्याय में ऐसे ऋषियों की बड़ी लम्बी सूची देने के बाद कहा गया है--ऋषीणां च नदीनां च साधूनां च महात्मनाम् । प्रभवो नाधिगन्तव्यः स्त्रीणां दुश्चरितस्य च ॥ (मि॰गरुड़ पुराण पूर्व खण्ड ११४।४७)। इन उदाहरणों की व्याख्या के लिए दे॰ इन्दिरारमण—मानवार्षभाष्य पृ॰ १२६-१३६। प्राचीन काल में ऐसे विवाहों का प्रधान कारण जाति-व्यवस्था का लचीलापन था (क्षितिमोहन सेन– भारतवर्ष में जातिभेद, पृ० २४-४३)। उस समय ब्राह्मणत्व की कसौटी जन्म नहीं, किन्तु वेदादि का ज्ञान (श्रुत), उत्तम चरित्र, समता, सत्यता, शील आदि गुण थे (सेन-पू० पु०, पृ० ४१-४२) ।

शूद्र योनि में उत्पन्न हुए हैं। किप्ञ्जल चाण्डाली से उत्पन्न हुए और अदृण्यन्ती का पिता वैषय चित्रस्थ था। यह विसिष्ठ के पुत्र शक्ति में क्याही गयी (म० भा० कुं० १३।१३।१७)। दीर्घतमा ऋषि ने सुदेण्णा नामक दासी के गर्भ में कक्षीवान आदि ग्यारह पुत्र उत्पन्न किये (महाभा० १।९०४, मत्स्य पु० ४८)। ऋचीक ऋषि ने कान्यकृष्ण के राजा की कन्या प्राप्त की थी। (म० भा० ३।९१५)। जमदिन्त ऋषि की स्त्री रेणुका इक्ष्वाकुवंशीय राजा रेणु की कन्या शान्ता के साथ पाणिप्रहण किया था (भाग० ६।९४।९२, हिन्० पु० १।२७)। ऋष्यभ्रंग ऋषि ने दशस्थ की कन्या शान्ता के साथ पाणिप्रहण किया था (भाग० ६।२३।७–१०)।

## प्रतिलोम विवाहों के उदाहरण

प्रतिलोम विवाहों में क्षविय ब्राह्मण वर्ण की कत्यायें नेने थे। राजा प्रियवन ने ब्रह्मिप कर्दम की पूली काम्या (बा० पु०२५ अ०) को ब्याहा। राजा नीप ने कृष्ण-द्वैपायन के पूत णुक की कन्या कुरवी का पाणिप्रहण किया (भाग० ६।२१।२४)। ययाति ने णुक्राचार्य की ब्राह्मण कन्या देवयानी को ग्रहण किया था। देवयानी अपनी दासियों और गर्मिष्ठा के साथ वन में विहार कर रही थी। ययानि उसी वन में आखेट करते हुए जलपानार्थी होकर उधर जा निकला। देवयानी ने उसका परिचय पाकर दासियों और शर्मिष्ठा सहित अपने को ययाति राजा को सौंप दिया। राजा उमें स्वीकार करने में कुछ क्षिक्षकते हुए कहता है-"हे शुक्रनन्दिनी, तुम्हारा मंगल हो, मैं तुम्हारे याग्य पाल नहीं हूं। हे देवयानि ! तेरे पिता के लिए राजा लोग विवाह योग्य नहीं हैं" (१।=१ १८)। देवयानी कहती है "ब्राह्मण के साथ क्षत्रिय और क्षत्रिय के साथ ब्राह्मण मिले हुए हैं। हे नाहुप ! आप भी उसके अनुसार ऋषि और ऋषिपुत हुए, अतः मेरे माथ विवाहकरो।'' ययाति उसकी युक्ति से सन्तुष्ट नहीं है, क्योंकि चारों वर्ण एक देहोद्भव होने पर भी पृथक् धर्मों वाले हैं, किन्तु अन्त में शुक्राचार्य के दान करने पर उन्हें देवयानी स्वीकार करनी पड़ी। फिर भी ययाति को वर्णसंकरता के पाप का भय है। इस पर णुका-चार्य कहते हैं— "मैं तुम्हें अधर्म से बचाता हूँ, तुम मनमाना वर माँगो। इस विवाह मे दुःखी मत हो, मैं तुम्हारा सम्पूर्ण पाप दूर कर देता हूँ (१।८१।३४)।" ययाति की इस विषय में चाहे कितना संकोच हो, किन्तु यह प्रतिलोम विवाह अवश्य हुआ। इस विवाह के तथ्य को किसी प्रकार अस्वीकार नहीं किया जा सकता।

क्षतिय से ब्राह्मण स्त्री में जो पुत्र होता था, उसे सूत कहते थे । राजा लोग सूतों से सम्बन्ध रखते थे । गौनकादि ऋषियों को पुराणों की कथा सुनाने वाला राम-हर्षण सूत था (भाग० पु० १०।७०।२२-२३) । महाभारत (१३।२७।२६) में एक नाई द्वारा मता नामक ब्राह्मणी के गर्भ से उत्पन्न मतंग सुनि की कथा दी गयी है।

उस समय सवर्णं विवाह के नियम का भंग अधिक होता था और पालन कम।

वनपर्व में भीमसेन को पकड़ने वाले सर्प से संलाप करते हुए युधिष्ठिर गुणकर्मानुसारी वर्णव्यवस्था के समर्थन में युक्ति देते हुए कहते हैं—हे महासर्प ! मनुष्यों में जाति की परीक्षा होना महा कठिन है, क्योंकि उनमें वर्ण संकर हैं। सब (वर्णों के) व्यक्ति सब (वर्णों की) स्त्रियों से पुत्र उत्पन्न करते हैं (३।१५४।३१, ३२)। युधिष्ठिर की इस स्पष्ट उक्ति की पुष्टि अनुशासन पर्व के ४५ वें अध्याय में गिनाये वीसियों वर्णसंकरों से होती है है।

## शूद्रा स्त्रियों के साथ विवाह का निषेध

प्राचीन हिन्दू समाज में सबसे पहले णूढ़ा के साथ विवाह का निषेध किया गया। उस समय गब आर्येतर जातियाँ णूढ़ कहलाती थी। इनके साथ आर्यो के सम्बन्ध होते थे। कहा जाता है कि शुरू में आर्य अपने साथ स्त्रियाँ कम लाये थे, वे शूद्रा स्त्रियों को ग्रहण कर लेते थे किन्तु, बाद में जब वे यहाँ बस गये तो उनमें वर्ण (रंग) भेद प्रचलित हुआ, और वे विजितों की छुण्णवर्णा स्त्रियाँ लेना नापसंद करने लगे। विसष्ठादि ऋषियों ने णूढ़ाओं के साथविवाह किये, और शूद्राओं ने महिष व्यास जैसे ऋषिपुँगवों को जन्म दिया। ऐसा जान पड़ता है कि आर्यों के लिए छुण्णवर्णा शूद्रा स्त्रियों का आकर्षण बहुत प्रवल था। बाद में जातीय शुद्धता के विचार से धर्मशास्त्रकारों को ये विवाह संभवतः बहुत बुरे प्रतीत हुए हांगे, अतः उन्होंने इनका विरोध किया। विरोध की दो अवस्थाएँ थीं। पहली नो यह कि णूद्रा स्त्री को धार्मिक अधिकारों से विज्वत कर दिया जाय और दूसरी यह कि णूद्रा वे अभिगमन को भयंकर दण्डनीय अपराध बना दिया जाय।

विसिष्ट धर्मसूल कहता है कि अग्निसंस्कारपूर्वक कृष्णवर्णा स्त्री को न ग्रहण करो, वर्योक्ति वह रमण के लिए ही होती है, धर्म के लिए नहीं। विसिष्ट को यह बात

- वर्णसंकरता के प्राचीन और अर्वाचीन उवाहरणों के लिए देखिए क्षिति मोहन सेन—भारतवर्ष में जातिभेद, पृ० १७०-१७३। नैषधीय चरित (१७।४०) में कहा गया है "अनन्त दोषों के कारण कोई जाति निर्दोष नहीं है", इस पर नैषध के टीकाकार ने कुछ मनोरंजक प्राचीन चचन उद्धृत किये हैं; अपने रिश्तेदारों के साथ भी एक पंक्ति में भोजन नहीं करना चाहिए, क्योंकि कौन जानता है कि किसने कौन सा पाप किया है (अध्येकपंक्तधा नाश्नीयात् संगतै: स्वजनैरिप। को हि जानाति कि प्रच्छन्नं पातकं भवेत्)। एक दूसरे वचन के अनुसार कामतृष्णा दुर्वार होने के कारण तथा कुल स्त्री के आधीन होने से जातिभेद सर्वथा निर्थंक है (अनादाविह संसारे दुर्वार मकरध्वजे। कुले च कामिनीमूले का जातिपरिकल्पना)।
- विसिष्ठ घ० सू० १६।१७-१६, 'नान्निं चित्वा रामामुपेयात् । कृष्णवर्णा या रामा रमणायैव न धर्मायिति '। निरुक्त १२।२।१३ से इस विषय पर बहुत मनोरंजक

इसलिए कहने की जरूरत पड़ी कि पुराने समय में असवर्णा स्त्रियाँ पिन के कार्यों का कर सकती थीं। सामान्यतः यज्ञ में अग्निमन्यन का कार्यं सवर्णा स्त्री द्वारा होता था, किन्तु उसके अभाव में कात्यायन स्मृति (नाइ) असवर्णा पत्नी को भी यह कार्यं करने का अधिकार देती है। यद्यपि कात्यायन ने इस कार्यं को णूद्रा पत्नी द्वारा कराने का निर्पेध किया है, किन्तु विस्ष्ट के कहने के ढंग और न 'धर्माय' शब्द की पुनरावृत्ति से अवश्य सन्देह होता है कि कभी शूद्रा स्त्री को धर्मपत्नी का पद अवश्य प्रान्त था। गार का पुल (११४), वीधा अध्य स्त्री को धर्मपत्नी का पद अवश्य प्रान्त था। गार का पुल (११४), वीधा अध्य स्त्री को धर्मपत्नी का सम्मान में णूद्रा स्त्री को प्रहण किया जा सकता था, किन्तु उसके लिए धार्मिक संस्कार की कोई आवश्यकता नई। थी। धर्मश्यास्त्रों के ये वचन इस बात को अच्छी तरह स्पाट कर देने है कि उस समय अप्णवर्णा शूद्राओं के साथ विवाह का रिवाज था, किन्तु वे धर्मपत्नी के रूप में नहीं, विश्वर सर्थन के रूप में लायी जाती थी।

धर्मसूत्रों को विवश होकर इस प्रथा का उल्लेख करना पड़ा था। वास्तव में उनकी सम्मति इसके विकद्ध थी। विसप्ठ धर्मसूत्र (१।२५) स्पष्ट शब्दों में कहता है कि ऐगा विवाह निश्चित रूप से कुल को अधोगित की और ले जाने वाला है और मरने पर ऐसे विवाह से नरक मिलेगा। मनु ने भूदा के साथ विवाह की घोर निन्दा की है।

प्रकाश पड़ता है। संस्कृत में राम काले को कहते हैं, ऐसा प्रतीत होता है कि इस शब्द का असली अर्थ रमण करना था। आर्य शुद्रा स्त्रियों के साथ रमण ही करते थे, धर्म कार्य नहीं, अतः उन स्त्रियों को रामा कहा जाता था। ये शूब्रा स्त्रियां काली होती थीं, अतः रामा का अर्थ कृष्णवर्णा स्त्री हुआ और बाद में राम काले को कहने लगे। मन्० ३।१४-१६। पराशर स्मृति (१२।३३) के अनुसार घर में शूबा स्त्री रखने वाला रौरव नरकगामी होता है। शंखस्मृति (४।६, १३) आपत्काल में भी शुद्रा स्त्री के साथ विवाह का निषेध करती है, क्योंकि उससे उत्पन्न पुत्र पिण्डवान नहीं कर सकता। महाभा० १३।४७। = १० में मनु (३।१७) की भांति गुद्रा से विवाह की घोर निन्दा की गयी है। विष्णु (अ० २६) ने शूद्रा के साथ विवाह की निन्दा करते हुए मनु के ३।१४ तथा ३।१८ को दोहराया है, उससे धर्मकार्य का निषेध करते हुए उसे कामान्ध के सुख का ही हेतु बताया है। बृहद्यम इसे प्रतिदिन ब्रह्महत्या के तुल्य पाप समझता है, वह इस जन्म में इस कारण शूद्रत्व को तथा अगले जन्म में कुत्ते की योनि को प्राप्त करना बताता है (३।१४)। यम के मतानुसार श्रृद्रागमन से ब्राह्मण तीन दिन के लिए अपवित्र होता है, किन्तु इससे सन्तान उत्पन्न करने पर उसका ब्राह्मणत्व नष्ट हो जाता है। ब्रह्मघातक ब्रह्म-घातक नहीं है, किन्तु श्द्रा का पति बहाघातक है (न बहाहा बहाहा बहाहा सु वृषली

वह पुराने इतिहास को दृष्टि से ओक्षल करता हुआ कहता है कि किसी प्राचीन उदा-हरण (वृत्तान्त) में ऐसा नहीं देखा जाता कि आपत्तिकाल में भी ब्राह्मण अथवा क्षत्रिय ने णूदा से विवाह किया हो। जो द्विज मोहबण णूदा स्त्री से विवाह करते हैं, वे सन्तान सिंहत अपने कुलों को णूद्र बना दालते हैं। अपने और गौतम के मतानुसार शुद्धा से केवल विवाह करने में, णीनक के मन में णूद्रा ने मन्तान उत्पन्न करने से और भृगु के मन में णूद्रा से उत्पन्न सन्तान की गन्तान होने पर द्विज पतित होते हैं। णूदा स्त्री से गमन करने वाला

पतिः, सं ० प्र०, पृ० ७५०) । हारीत इस विवाह को अघोगति पाने का साधन मानता है (सं० प्र० प्० ७ ५०)। उशना के मत में मद्यपान और ब्रह्महत्या करने वाले के लिए प्रायश्चित है, किन्तु शुद्रा से सन्तान उत्पन्न करने वाले के लिए कोई प्रायश्चित नहीं है (सं० प्र०, प्० ७५१) । उशना ने कुछ ऐसे आचार्यों का मत भी उद्भुत किया है, जो ऐसे विवाह से व्यक्ति का अधःपतन नहीं मानते, किन्तु वसिष्ठ का यह मत है कि विवाहमाल से उसका अवश्य पतन होता है। शौनक के मतानुसार पुत्र पैदा करने से तथा गौतम के अनुसार पुत्रों के पुत्र पैदा करने से (वही, पृ० ७५१) पतन होता है। भविष्यपुराण के मत में अब्रि शूबा के साथ विवाह करने से पतित हुआ, उतथ्य पुत्र पैदा करने से और शौनक पुत्र का पुत्र पैदा करने से (सं० प्र०, पृ० ७५२)। ब्रह्मपुराण के अनुसार क्षत्रिय, वैश्य और शूद्रा कन्याओं से कभी विवाह नहीं करना चाहिए। (सं० प्र०, प० ७५२)। मिल्र-मिश्र के मत में शुद्रा के विवाह का निषेध तभी लागू होता है, जब अन्य वर्णों की पत्नियाँ उपलब्ध हों। इन विवाहों की निन्दा करने का तात्पर्य इनके दोष दिखाना है (सं० प्र०, पु० ७५२)। पराशरमाधवीय ने महाभारत के आश्वमेधिक पर्व से शूद्रा के विवाह की निन्दा के दो वचन उद्धुत किये हैं। इनके अनुसार कामसुख के लिए भी शूद्रा से विवाह नहीं करना चाहिए। बौधायन (२।१।११) शृद्रा के साथ विवाह का परिणाम पतित होना मानता है।

मनु द्वारा शूद्रा के साथ विवाह की घोर निन्दा होते हुए भी यह मनोरंजक तथ्य उल्लेखनीय है कि वह यह मानता है कि शूद्रा भार्या में ब्राह्मण द्वारा उत्पन्न कन्या से यिव कोई ब्राह्मण विवाह करे तो सात पीढ़ों के बाद वह सन्तान पूरी ब्राह्मण हो जायगी (१०१६४ मि० गौतम ४१२२-२४ आप० २११०--१९ याज्ञ ११६६)। मनु के टीकाकारों में उपर्युक्त स्लोक के अर्थ के सम्बन्ध में दो पक्ष हैं। पहला पक्ष मेधातिथा, गोविन्दराज, कुल्लूक और राघवानन्द का है, जो उपर्युक्त अर्थ के साथ मेल खाता है। इनके अनुसार यदि ब्राह्मण पुरुष और शूद्रा स्त्री की सन्तान तथा उसके वंशज ब्राह्मणों के साथ विवाह करते हैं तो छठी पीढ़ी के स्त्रीवंशज ब्राह्मण हो जायेंगे। हरदत्त ने गौतम ४१२२ की इसी प्रकार की

बाह्मण नरक में जाता है और उससे पृत्व उत्पन्न करने नाने का ब्राह्मणन्य नप्ट हो जाता है। द्विज के देवकार्य, पिनृकार्य और अतिथि कार्य में जो णूद्रा गृहिणी टोनर रहनी है, उसका हब्य, कब्य देवता और पितर प्रहण नहीं करने और वह रवर्ग नहीं प्राप्त करना। शूद्रा स्वी का चुम्बन करने वाले, उसका श्वास प्रहण करने वाले और उसमें पृत्व उत्पन्न करने वाले द्विज के प्रायण्वित्त का विधान नहीं है। मनु की यह धार निन्दा केनल णृद्रा से विवाह न करने के सम्बन्ध में उसके वैयक्तिक आदर्श को ही मूनित करनी है। चन्नु-स्थिति तो यह थी कि णूद्राओं के साथ विवाह होने थे और मनु ठीक दूर्ग पर्तन 319 व में ब्राह्मण की चार, अविय यो तीन, वैषय की दो और चूद्र की एक स्थी स्थीनार करना है। ३१४४ में वह णूद्रा के साथ विवाह की विधि का वर्णन करना है। अव्यव कृत्युल से भी स्त्रीरत्त लेने की अनुमृति प्रदान करता है (२१२३६), ६१९४२-५३ में वह ब्राह्मण के साथ शूद्रा आदि असवर्ण स्त्रियों से उत्पन्न पुत्रों के दायभाग के अण निण्नित करना है। याज्ञवल्क्य भी णूद्रा स्त्रियों के साथ विवाह के विपय में अपनी अमहमनि प्रकट करना है (११५६)। किन्तु इसके बाद मनु की तरह वस्तुस्थिति के अनुरोध से वह ब्राह्मण, अविय, वैषय, शूद्र की चार, तीन, दो और एक पत्तियों का उल्लेख करना है (११५०) १०,

व्याख्या की है। दूसरा पक्ष सर्वज्ञतारायण और नत्वत का है, उनके मत में यिव ब्राह्मण और शूब्रा की सन्तान (पारशव) एक उत्तम गुण वाली पारशवी से विवाह करती है और उसकी सन्तानों भी ऐसा करती हैं तो छठी पीढ़ी की सन्तित ब्राह्मण होगी। नन्वन ने इस अर्थ की पुष्टि बौधायन (१।८।१३) के एक बचन से करते हुए कहा है कि निषाद अर्थात् वैश्य से शूब्रा स्त्री में उत्पन्न पुत्र की शूब्रता पाँचवीं पीढ़ी में समाप्त हो जाती है। बौधायन के इस बचन के अनुसार शूब्रा स्त्रियों की सन्तान आर्य बन सकती थी। बुहलर के मतानुसार यह संभव है कि मनु का अभिन्नाय उपर्युक्त श्लोक में ऐसा रहा हो (लाज आफ मनु—सेकेंड बुक्स आफ वी ईस्ट सीरीज, पृ० ४९६-७)।

 मनु ३।४४ 'शरः क्षत्रियया ग्राह्यः प्रतोदो वैश्यकन्यया। वसनस्य दशा ग्राह्या शूत्रयोत्कृष्टवेदने ॥' मि० विष्णु २४।६-द, याज्ञ० १।६२, शंख और पैठीनिस पराशरमाधवीय पृ० ४९६ पर ।

१० याज्ञ० १।४६-७ 'यदुच्यते द्विजातीनां शूब्राह्मरोपसंग्रहः । नैतन्मम मतं यस्मा-त्तवायं जायते स्वयम् ।। तिस्रो वर्णानुपूर्व्येण तथैका यथाक्रमम् । ब्राह्मणक्षत्रिय-विशां भार्या स्वा शूब्रजन्मनः ॥ शंखस्मृति ४।६८, बौधा० १।८।२-४, बिस्ट १।२४-२४), पारस्कर गृ० स्० (१।४।८-११), यम तथा नारव संस्कार प्रकाश पृ० ७४८ पर उद्धत ॥ ब्राह्मण के णूद्रा में उत्पन्न पुत्र को वह पारणव कहता है (१।६१–६२) और दाय भाग में इमका भी हिस्सा रखता है। (२।१२।५१)।

धर्मसूतों और स्मृतियों में णूद्रों द्वारा अनुलाम तथा अन्य वणीं की स्त्रियों के साथ अभिगमन के लिए बताये गये कठोर वण्ड यह सूचित करने हैं कि शास्त्रकारों कों ये सम्बन्ध नितान्त अवांछनीय थे। आपरनम्ब धर्मसूत्र (२।२७।५–६) भूद्रा का अभिगमन करने वाले आर्य को राष्ट्र से निर्वामित करने योग्य समझता है और यदि शूद्र आर्या का अभिगमन करने वाले आर्य कों उसे वध्योग्य बताया गया है। बसिष्ठ ध० मू० (२१।१) भूद्रा के ब्राह्मणी के साथ रांसर्ग होने पर शूद्र कों जलाने का आवेण देता है और ब्राह्मणी को उसका सिर मुंज्वाकर उस पर धी मल कर उसे ग्रेष्ठ पर सवार कराते हुए राजमार्ग में घुमाने वा १९१ गौतम धर्मसूत्र (१२१२) शूद्र द्वारा ब्राह्मणी का अभिगमन करने पर शूद्र कों लिगोद्धार का तथा सम्पत्ति छीनने का वण्ड बतलाता है, मनु शूद्र द्वारा रक्षा से रहित ब्राह्मणी के गमन में लिगोद्धार की तथा रक्षायुक्त होने पर उसके प्राण तथा सर्वस्व लेने के वण्ड की व्यवस्था करना है (६।३७४)। याज्ञवल्य (२।२६४) किसी दिज के चण्डाली के पास जाने पर उस पर भग का दाग करवा कर उसे राज्य से निकलवाने का और यदि शूद्र आर्यागामी हो तो उसके वध का विधान करता है।

## सवर्ण विवाह की प्रशंसा

इन कठोर दण्डों का उद्देण्य ब्राह्मण कन्याओं के माथ णूद्रों के विवाहों की प्रवृत्ति को रोकना प्रतीत होना है। भारत में जातिभेद का विचार बढ़ने के साथ-साथ अपने वर्ण या जाति में विवाह को अच्छा समझा जाने लगा और अपनी जाति या वर्ण में विवाह करने पर बल दिया जाने लगा। यद्यपि आणवलायन और आपस्तम्ब गृह्मसूत्रों में इस नियम का उल्लेख नहीं है, किन्तु मानव गृह्मसूत्र (१।७६) तथा गौतम (४।१) इस नियम का वर्णन करते हैं। १२ गौतम सवर्ण विवाह का वर्णन करता हुआ असवर्ण विवाह को हीन नहीं बताता, किन्तु आपस्तम्ब (२।१३।१–३) वर्णान्तर विवाह में दोष समझता है। मनु (३।१२) और नारद (स्त्रीपुंस ४) अपने वर्ण की स्त्री के साथ विवाह

विसिष्ठ ध० सू० २१।१। आपस्तम्ब (२।२७।१०) का दण्ड विधान कुछ कोमल है, वह ऐसी स्त्री को व्रत उपवासादि करने का विधान करता है (दारं चास्य कर्शयेत्)।

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> गौतम ४।१, 'गृहस्थः सबृशीं भागी' विन्देतानन्यपूर्वा यवीयसीम् । हरवत्न—जात्या कुलेन च सवृशीम् । किन्तु गौतम के ४।१४-१७ में अनुलोम प्रतिलोम विवाहों से उत्पन्न अम्बर्ध्य निवादावि अनेक जातियों का वर्णन है, इससे स्पष्ट है कि उस समय सवर्ण विवाह के नियम का पालन पूरी तरह नहीं होता था ।

को थेष्ठ समझते है। इसे विवाह का पूर्वकल्प कहा जाता है, इसके साथ ही एक दूसरा हीन कोटि का विकल्प (अनुकल्प) यह है कि ब्राह्मण क्षत्रिय, वैण्य तथा णूद्र वर्णों की, क्षत्रिय क्षत्रिय, वैण्य, णूद्र वर्णों की, वैण्य वैण्य और णूद्र वर्णों की और णूद्र तेवल सूद्र वर्णे की स्त्री से विवाह कर सकता है (पार० गृ० सू० १। ४, वौधा० १। ६। २, विस्पठ १। १५—२६ मनु ३। १३, विष्णु २४। १—४ याज्ञ० १। ५६)। दूसरा विकल्प णागवकारों को अभीष्ट नहीं था, इसमें णूद्रा के साथ विवाह की उन्होंने थार निन्दा की है। किन्नु इसमें कोई सन्देह नहीं कि नवी दसवी णताब्दी तक ये विवाह हमारे रामाज में प्रचित्तर रहे। अभिलेखों में तथा प्राचीन साहित्य में इनके अनेक उदाहरण मिलते हैं। इन्हें देखने से पूर्व यहां सवर्ण विवाह हो उत्पादक कारणों पर विवार किया आयगा।

## सवर्ण विवाहों का मूल कारण

सवर्ण विवाह के नियम का मूल कारण जातिशुद्धि की चिन्ता थी। <sup>५ ३</sup> जब कोई जाति अपने को विशिष्ट समझती है, उस समय वह दूसरी जातियों में अपने वैवाहिक

कैलिफोर्निया के रेड इंडियनों में यह नियम था कि यदि उस जाति की कोई स्त्री किसी खेतांग पुरुष से विवाह या व्यभिचार करती थी तो वह मार वी जाती थी। मध्य अमेरिका के स्पेनवासियों को, ग्रीनलैण्ड के डेन लोगों को, मारीशस में और एण्टिल्स (Antilles) नामक द्वीप में फ्रेंचों को वहां के मूल निवासियों से वैवाहिक सम्बन्ध करने के लिए कानून द्वारा रोका गया, ताकि जातीय शुद्धता बनी रहे। रोमन बर्बर लोगों से शादी नहीं कर सकते थे (बै० शा० हि० मै० पु० ५३-५४)। जर्मनी में हिटलर ने जर्मन आयों के वंश की पविव्रता बनाये रखने के लिए ही यहदियों से आयों के विवाह-संबन्ध राजाज्ञा द्वारा बन्द करा दिये थे। जर्मनी में इस विषय का कानून प्राचीन काल से ही बहुत कठोर रहा है। बर्गण्डी के नियम के अनुसार कोई स्वतन्त्र कन्या किसी नीच या दास श्रेणी के व्यक्ति के साथ शादी नहीं कर सकती थी, ऐसा विवाह होने पर दोनों को कत्ल कर दिया जाता था। गाथ लोगों में स्वतन्त्र कन्या के गुलाम नौकर से शादी करने पर दोनों को सार्वजनिकरूप से कोड़े मार भारकर आग में जिन्दा जला दिया जाता था (यूलकोइहरकृत लीगल प्रोटेक्शन आफ वुमैन अमांग दी एन्शे-न्ट जर्मन्स, प० ५५-५६)। ताहिटी में यदि उच्च कूल की स्त्री किसी हीन स्थिति के व्यक्ति को अपना पति वरण करती थी तो उस व्यक्ति से उत्पन्न बच्चे मार दिये जाते थे।

सर हेनरी मेन ने लिखा है कि फ्रांस में पहले कुलीन (Nobelesse) वर्ग के तथा नगरवासी व्यापारी झूर्जुआ वर्ग के व्यक्तियों के बीच में विवाह होना सम्बन्ध तोड़ लेती है, क्योंकि उनके साथ सम्बन्ध रखने से उसे अपनी वणणुद्धि नष्ट होने का भय होता है। भारत में यह भावना किम जाति में पहले पैदा हुई, ब्राह्मणों में या क्षत्रियों में, यह बड़े विवाद का विषय है। संभवतः क्षत्रियों ने इस मामले में पहल की। उनके पास राजनीतिक णक्ति, प्रभुता और मांसारिक सम्पत्ति थी, उन्हें उस णक्ति का अभिमान था। ब्राह्मणों की उन्द्रुंग्टता ब्रह्मविद्या में थी, उन्हें उस णक्ति का अभिमान था। किन्तु जनक आदि क्षात्रिय ब्रह्मविद्या जानने वाले भी थे। बौद्ध माहित्य एवं महा-भागन में जात होना है कि अपनी जाति को उच्च समझने का भाव पहले क्षत्रियों में आया था और ब्राह्मणों ने उनमें यह भाव ग्रहण किया।

अभ्याक सुन्त (दीर्घनिकाय १।१) में बुद्ध ने पहले नो णाक्यों की श्रेष्ठता बनाने हुए यह कहा है कि जानि विगक्ते के डर से उन्होंने अपनी बहिनों के साथ संवास किया और वाद से अभ्वष्ट द्वारा क्षत्रियों की उच्चना निम्न ढंग से स्वीकार करायी—— "अम्बष्ठ, यदि एक क्षत्रिय कुमार ब्राह्मण कन्या के साथ संवास करे, उनके सवास से पुत्र उन्तम्न होंगे। क्या वह पुत्र ब्राह्मणों में आमन और पानी पायेगा।" "पायेगा हे गौतम।" "क्या ब्राह्मण पहुनाई में उमे ब्रिलायेगे ? "ब्रिलायेगे हे गौतम।" "इसको स्त्री पाने में रुकाबट होगी।" "क्यावट नहीं होगी हे गौतम।" "क्या क्षत्रिय इसका अभियेक करेंगे ?" "नहीं हे गौनम, क्योंकि यह माता की और अयुक्त है।"

"तां अम्बष्ठ ! यदि ब्राह्मण कुमार क्षतिय कत्या के साथ संवास करे, उनके मंवाम गेपृत्र उत्पन्न हो। क्या वह ब्राह्मणों में आसन पानी पावेगा ?" "पायेगा हे गौतम !" "वया ब्राह्मण श्राद्ध " " में उमे खिलायेंगे।" "खिलायेंगे हे गौतम ", "क्या उसे ब्राह्मण स्त्री पाने में क्याबट होगी।" "क्याबट नहीं होगी हे गौतम।" "क्या क्षतिय

विलक्षण रूप से असाधारण घटना थी (वं॰ सा॰ हि॰ मं॰, पृ॰ ६१–६२)। उपर्युक्त उवाहरणों में अपनी जाति में या वर्ग में विवाह करने के निम्न कारण प्रतीत होते हैं—(१) वंश शुद्धि की चिन्ता, (२) जातीय अभिमान, (३) पार्थंक्य तथा उच्चता की भावना, (४) प्रायः जातियां अपने सदस्य दूसरों को देकर अपनी जाति की संख्या या संपत्ति में कमी नहीं करना चाहती। मूसा ने जेलोफि-हेड की कन्याओं को अपने पिता की जाति में इसलिए विवाह करने की आज्ञा दी थी कि उत्तराधिकार में प्राप्त होने वाली सम्पत्ति उसके पिता के ही परिवार में रहे। मोरक्को में रीफ के बवंरों में अपने गांव के समुदाय से बाहर शावी करने वाली स्त्रियों को वाय में अधिकार नहीं दिया जाता, दूसरी जातियों से अलग रहने, उनसे घृणा करने, उनके रीति-रिवाजों तथा भाषा के भेद से प्रायः अन्त-र्जातीय विवाहों को नापसन्व किया जाता है और उनका निषेध किया जाता है (वं॰ शा० हि॰ मै॰, पु॰ ६०)।

उसका अभिषेक करेंगे।" "नहीं हे गौतम।" "सो किस हेतु में।" "गौतम, वह पिना में अन्पपन है।"

"इस प्रकार हे अम्बष्ठ, स्वी की ओर से भी, पुरुष की ओर ने भी क्षत्रिय थेंग्ठ है।" गीतम के इस कथन का आणय यह है कि क्षत्रिय ब्राह्मणियों को नहीं ग्रहण करने, जो क्षत्रिय बाह्मणी को ग्रहण करते हैं, उनके लिए क्षत्रिय जाति में कोई ग्यान नहीं रहता। ब्राह्मण ऐसे क्षत्रिय लोगों को अपने में ने नेने हैं, अनः वे हीन है। क्षत्रियों में स्त्री और पुरुष दोनों ही णुद्ध होने में क्षतिय श्रेण्ड हैं। बुद्ध ने अनेक स्थलों पर ब्राह्मणों की इसलिए निन्दा की है कि वे गवर्ण विवाह के नियम का पालन न करते हुए अन्य वर्णों की स्त्रियां ग्रहण करने हैं। मुनक सुत्त (अ० नि० ५।४।४१) में श्राह्मणों के हास का वर्णन करते हुए बुद्ध ने उनमें कुत्तों जैसे पाँच पूराण धर्म बनाये हैं। उनमें पहला पुराण धर्म यह है— "भिक्षुओ, पहले ब्राह्मण ब्राह्मणी के पास जाते थे, अत्राह्मणी के पास नहीं। भिक्षुओ, इस समय ब्राह्मण ब्राह्मणी के पास जाते हैं और अब्राह्मणी के पास भी।" द्रोण सुत्त (अ० नि० ५।४।५।२) में ब्राह्मणों के चण्डाल होने के प्रकार का वर्णन करते हुए वे कहते हैं -- "वह ब्राह्मणी के पास भी जाता है क्षत्रियाणी तथा वैश्यानी के पास भी, शूद्रा के पास भी, वैणवी, रथचारिणी और पुक्कसी के पास भी।" ये उदाहरण उस समय ब्राह्मणों द्वारा निम्न वर्णी की स्त्रियां ग्रहण करने के रिवाज पर प्रकाश डालते हैं। अम्बष्ठ सुत्त के साथ यदि इन्हें मिलाकर देखा जाय तो यह स्पष्ट है कि क्षतियों में सवर्ण विवाह का नियम पहले चला और वे अपने को इसीलिए अधिक श्रेष्ठ समझते थे। जैन ग्रन्थों में कहा गया है कि जब भगवान् महावीर ने जन्म लेने का निण्चय किया तो वे यह सोचने लगे कि किस जाति में जन्म लूं। क्षतिय जाति को श्रेष्ठ समझकर उन्होंने उसी जाति में जन्म ग्रहण किया।

यह कहा जा सकता है कि बौढों और जैनों के ब्राह्मण विरोधी होने से इन प्रमाणों की कोई महत्ता नहीं है, किन्तु ब्राह्मणों के गौरव का गान करने वाले महाभारत में भी हमें क्षित्वयों की जातीय श्रेण्ठता व अहंकारपूर्ण शुद्धि की भावना वृष्टिगोचर होती है। यह स्मरण रखना चाहिए कि महाभारत में ब्राह्मणों को कन्यादान करने के बहुत फल गिनाये गये हैं। हम इन्हें अन्यत विस्तार से देखेंगे। इन फलों और माहा-स्म्यों के होते हुए भी बहुत बार क्षत्विय राजा ब्राह्मण को अपनी कन्या देने से इन्कार करते हैं या उसके लिए कोई कड़ी गर्त लगाते हैं। यह बात उल्लेखनीय है कि राजाओं को ब्राह्मणों की इच्छा पूरी न करने पर, उनके शाप का पूरा भय होता था, परन्तु फिर भी कुछ राजा वंश-शुद्धि के कारण अवश्य ऐसा करने का साहस करते थे। म० भा० (१३।२) में एक प्राचीन प्रतापी राजा दुर्योधन का वर्ण है। उसकी सुदर्शना नाम की एक कन्या अभूतपूर्व सुन्दरी थी। अग्नि ब्राह्मण का वेश धारण कर दुर्योधन के पास आया और उस कन्या की याचना करने लगा। राजा ने सोचा कि यह ब्राह्मण दरिव्र

और असवर्ण है, इसिलाए उसने उसे कत्या देने से इत्कार किया (१३।२१२)। स० भा० १३।४ में राजा गाधि की कथा है। ज्यवन का पुत्र ऋचीक भागव गाधिराज की कत्या गरयवनी के साथ पाणिप्रहण करना चाहताथा। गाधिराज ने उसे दिद्ध समझकर पहने उसके साथ अपनी कत्या का विवाह करने से इन्कार किया। इस इनकार के बाद भी जब ऋचीन ने हठ किया ना राजा ने एक और से प्रयामकर्ण तथा वायु वेग बाने १००० घोड़े देने पर ही अपनी कत्या देना स्वीकार किया। राजा को विघ्वास था कि ऋनीक यह गर्न पूरी न कर सकेगा। ऋचीक को वर्णदेव की ऋपा से १००० ऐसे घोड़े प्राप्त हुए। जब उसने ये घोड़े गाधि के आगे उपस्थित किये तो राजा यह देखकर हैरान रह गया और णाप के भय उसने अपनी कन्या अलंकृत करके ऋचीक को दी (म० भा० १९।४।३६)।

जानि णुद्धि के विचार की प्रवलता के साथ सवर्ण विवाह का नियम पुष्ट होने लगा। हम देख चुके है कि मनु (३।१३), पार० गृ० (१।४), बौधायन ध० सु० (१।३१), वि० ध० सू० (१४।१।४), वा० ध० सू० (१।२४) ब्राह्मणकी चार, क्षत्रिय की नीन, वैण्य की दो और णूद्र की एक स्त्री मानते हैं। इससे यह स्पष्ट है कि प्रतिलोम विवाह उन्हें उप्ट नही था और यह उस समय प्रचलित न था। इसका अर्थ यह हुआ कि धर्ममूवों के काल (६०० ई० मे ३०० ई० पू०) नक प्रतिलोम विवाह वन्द हो चुके थे, किन्तु अनुलाम विवाहों के बन्द न होने का कारण स्पष्ट है; प्रत्येक व्यक्ति अपनी खड़की को उच्च या समान कुल में दोना चाहना है, निम्न कुल में नही। लड़की अपनी इच्छा से भी उच्च कुल मे जाना चाहेगी। भारत में ही नही, पाण्वात्य देशों में भी इसे बुरा माना जाना है। भे प्रतिलोम विवाह बन्द हो जाने के बाद विशुद्धिवादी (Puritan) धर्मणास्त्रों ने अनुलोम विवाहों का भी विरोध किया।

मनु ने लाचारी में समाज की परिस्थिति को दृष्टि में रखते हुए अनुलोम विवाहों की अनुमिन दी है (३।१२), पर इच्छापूर्वंक नहीं । वह कहता है— "िंढजों के पहले विवाह में सवर्णा स्वी श्रेष्ठ होती है। किन्तु काम-वासना से प्रवृत्त होकर यदि कोई दूसरा विवाह करना चाहे तो निम्न वर्णों की स्त्रियों भी श्रेष्ठ होती है।" मनु के अति-रिक्त दूसरे शास्त्रों में भी इस बात पर बल दिया गया है कि पहली स्त्री सवर्णा होनी चाहिये। मार्क पूराण (१९३) भें में कहा गया है कि पहली स्त्री सवर्णा होनी

४१ भगवानदास-पुरुषार्थ, पु० ५२३।

१४ मार्क । पुराण के अ० १ १३ में दिख्दनाभाग की कथा है, वह एक सुन्दर वैश्य कन्या को देखकर उस पर मुग्ध हो गया, उसने उसके पिता से यह कन्या देने की प्रार्थना की । कन्या के पिता ने नामागको इस कार्य के लिए अपने पिता से अनुज्ञा मांगने को कहा । जब राजा ने ऋषियों से इस विषय में पूछा तो उत्तर मिला कि राज-

होनी चाहिए। यदि कोई पहली स्त्री निम्नवर्ण की लाता है नो वह अवण्य अधागिन को प्राप्त करता है।

# स्मृतियों द्वारा अनुलोम विवाह वन्द करने के दो ढंग

अनुलोम विवाहों के प्रति अपनी अनिच्छा को णास्त्रकारों ने दो स्पो में अभिच्यक्त किया है—(१) सवर्णो को असवर्ण पन्नियों की अपेक्षा अग्निक अधिकार और प्रतिष्ठा देकर, (१) अनुलोमज सन्तानों के साम्पत्तिक अधिकार सम करके। मन् (१८५५-६६) कहना है कि यदि द्विज की अनेक वर्ण की स्त्रियों हों नो वर्ण के अनसार उनको बड़ाई, पूजा और स्थान दे, अपनी जानि की स्वी को ही पनि सेवा का, धर्मसम्बन्धी काम और (रसोई आदि घर के) नित्यवर्ण करने का अधिकार है, अन्य वर्ण की स्त्री को कभी नहीं। जो मोहवण अन्य वर्ण की भार्यों में इन कामों को करवाना है, वह चाण्डाल के तुल्य है। १६ याज्ञ० (१८६०) मनु की व्यवस्था का अनुमोदन करने हुए कहता है कि द्विज सवर्णा स्त्री रहने पर अन्य वर्ण की भार्या से धर्म-सम्बन्धी कार्य

कुमार नाभाग की पहली शाबी किसी क्षत्रिय कन्या से होनी चाहिए। उसके बाव ही वैग्य की कन्या उसकी स्त्री हो सकती है (श्लोक २०-२१)। नाभाग ने ऋषियों के बचन की अबहेलना कर जब उस कन्या का जबर्दस्ती अपहरण करना चाहातो पहले राजा की सेना ने तथा बाव में राजा ने स्वयं उसके साथ संग्राम किया। इस समय आकाश से एक परिव्राजक प्रकट हुआ और उसने कहा (श्लोक २०-२६) कि पुरुष अपने वर्ण की कन्या के साथ विवाह न करके जिस हीन जाति की कन्या का पाणिग्रहण करता है, वह उसी के वर्ण का हो जाता है। वैग्य कन्या के साथ विवाह करने से अब यह वैग्य हो गया है, अब इसको क्षत्रिय के साथ युद्ध का अधिकार नहीं है।

इस कथा से दो महत्त्वपूर्ण बातें सूचित होती हैं— (१) पहला विवाह सवर्णा पत्नी से होना चाहिए, (२) होनवर्ण की पत्नी के साथ विवाह करने पर उच्च वर्ण के पुरुष का वर्ण पत्नी के समान हो जाता है। वैश्य कन्या के साथ शादी करने पर विष्ट नाभाग क्षत्रिय से वैश्य बन गया। किन्तु व्यास स्मृति का मत इससे भिन्न है, इसमें कहा गया है कि सवर्णा स्त्री से विवाह के बाद अन्य वर्णों की स्त्रियों से शादी करने पर उनसे उत्पादित पुत्र अपने वर्ण से होन नहीं होता है।

१६ मनु १।८५-८७ मि० विष्णु १६।१-४, याज्ञ० १।१८, कात्यायन—विवाद-रत्नाकर पु०४२० में उद्भृत । विष्णु स्मृति सवर्णा स्त्री न होने की दशा में अध्यवहित निम्न वर्ण की पत्नी के साथ धर्म कर्म करने का विधान करता है, यद्यपि शूद्र स्त्री के साथ धर्म कार्य उचित नहीं माना गया । किन्तु संभवतः प्राचीन काल में न कराये । कात्यायनस्मृति (६१६), व्यास स्मृ० (२१९०-२२), विष्णु स्मृति (२६। १–३) ने सवर्णा को प्रशस्त एवं प्रतिष्ठित पद दिया है।

स्मृतियों में सवर्णा और असवर्णा पत्तियों में एक अन्य भेव भी प्रवर्शित किया गया। ब्राह्मण गुरुकी सवर्णा पत्ती तो गुरू के समान पूज्य थी, किन्तु असवर्णाओं का सम्मान प्रत्युत्थान और अभिवादन से किया जाता था (मनु २।२९०)। विष्णु स्मृति ने उमें अधिक स्पष्ट करते हुए, कहा है कि हीन वर्णोत्पन्ना गुरु पत्तियों को दूर से अभिवादन करना चाहिए, चरणस्पर्ण आदि में नहीं (३२।५)। उशाना स्मृति का भी यहीं मत है (३।२७)।

असवर्णा स्त्रियों के पुत्रों के साथ दाय में अन्याय

सवर्णा स्वी प्रणस्त है, यह कहकर ही णास्त्रकार सन्तुप्ट नहीं हुए। उन्होंने अगवर्णा स्वियों में उत्पन्न सन्तानों के दाय सम्बन्धी अधिकार कम करके इस श्रेष्ठता को मूर्नक्ष प्रदान किया। १७ असवर्णा स्वियों में जो जितने निचले दर्जे की थी, उसे सम्पनि में उतना कम हिन्सा दिया गया। गौनम (२६।३७) ब्राह्मण के शूद्रा से उत्पन्न पुत्र को इकलौता बेटा होने पर भी वृत्तिमात्न देने की व्यवस्था करता है। १ विषठ (१७।४६–५०) उमका उल्लेख ही नहीं करता। मनु कुछ उदार होकर उसे पिता द्वारा दिये धन का अधिकारी मानता है (६।१५५ मि० म० भा० १।१३।४७।१६–२०)। यह स्मरण रखना चाहिए कि बृहत्यित (२५।३२) शूद्रा के पुत्र को हिस्सा नहीं देता, न केवल शूद्रा के माथ ही उपेक्षा का यह व्यवहार है, अपितु अन्य असवर्णा स्वियों के

ऐसी अव्यवस्था नहीं थी। मनु ने ८।२३--२४ में यह कहा है कि स्वी जैसे गुण वाले पुरुष के साथ मिलती हैं, वैसे गुणवाली हो जाती है, निकृष्ट योनि में उत्पन्न होने वाली अक्षमाला और शारङ्गी ने विसष्ठ और मन्वपाल के साथ परिणीत होने पर पूजा एवं सम्मान प्राप्त किया।

भिं मि० म० मा० १३।४७।२७-४४, युधिष्ठिर को यह शंका है कि द्विज रूप से तुल्य होने पर भी बाह्मणी क्यों श्रेष्ठ है तथा क्षत्रिया और वैश्या क्यों होन हैं। उनके पुत्रों में विषम विभाग क्यों करते हैं? भीष्म कहते हैं कि बाह्मणी श्रेष्ठ (गरीयसी) भार्या है, अतः उसे ये विशेष अधिकार प्राप्त हैं।

गौ० ३६।३७, मनु ६।१४४ । किन्तु इसके साथ ही मनु ने यह भी कहा है— अन्य वर्ण की पित्नयों की सन्तानें हों या न हों श्रूदा के पुत्र को दसवें हिस्से से अधिक नहीं मिलना चाहिए । मि० मनु ६।१४३——

> चतुरोंऽशान्हरेद्विप्रस्त्रीनंशान् क्षत्रियासुतः । वंश्यापुत्रो हरेद् द्वर्ष्यंशमंशं शूब्रासुतो हरेत् ।।

पुत्नों के साथ भी यही बर्ताव किया गया है। पिता की सम्पत्ति में उत्तम गी, वैल, सवारी या जो कुछ उत्तम वस्तु होगी वह ब्राह्मण के पुत्र को ही मिलेंगी। म० भा० (१३१४७।११), मनु (६।१५०) के अनुसार शेप सम्पत्ति को दस भागों में बाट दिया जाता था। इनमें से ४ हिस्से ब्राह्मणी के पुत्र को, ३ हिस्से ब्राह्मय की मंनान का, २ भाग वैश्य के तथा एक भाग शूद्र के लड़के को मिलता था (मनु ६।१५३, विष्णु १६।१-३० बौ० घ० सू० २।२३११०।, याज्ञ० २।१२५ म० भा० १३१४७।१२-१०)। मनु शंर बौधा० क्षत्रिय और वैश्य की अनुलोमज सतानों के सम्पत्ति के बटवार की चर्चा नहीं करने, किन्तु याज्ञ० (२।१२५) उपर्युक्त कम से क्षत्रिय की मवर्णा स्त्री में उत्पन्न गुत्र को क्रू, वैश्या तथा शूद्रा के पुत्नों को क्रमशः है, है हिस्सा देता है (मि० बृहस्पत्ति० २५।२७, विष्णु १६।९ अनुलोमज सतानों के साथ यह अत्यन्त अन्यायपूर्ण वर्ताव है। युधिष्टर

3 6 म० भा० १३।४७।४७-५४ में क्षत्रिय की सम्पत्ति के आठ हिस्सों में ४ क्षत्रिया पुत्र को, ३ वेश्या पुत्र को तथा एक हिस्सा शृद्धा के पुत्र को दिया गया है। वैश्य का वैश्या से उत्पन्न पुत्र ४ भाग तथा शुद्रा से उत्पन्न एक भाग का अधिकारी है। निम्न वर्ग वाली कन्या से उत्पन्न पुत्र को नीचा वर्जा देने के उदाहरण मध्यकालीन यूरोप के जर्मनी तथा वर्तमान समय में इंगलैण्ड आदि देशों के राज परिवारों में पाये जाते हैं । पुराने जर्मन सिविल कानुन के अनुसार उच्च कुलीन वर्ग से सम्बन्ध रखने वाले पुरुष का निम्न वर्ग की स्त्री के साथ विवाह बहुत बुरा समझा जाता था, ऐसी स्त्री को पत्नी का वर्जा नहीं मिलता था, पति की मत्य पर ऐसी स्त्री या उसकी सन्तान सम्पत्ति की उत्तराधिकारी नहीं बन सकती थी (बै॰ शा॰ हि॰ मै॰, पु॰ ६१) । ऐसे विवाहों को मार्गेनेटिक (Marganatic) कहा जाता है, इसका शब्दार्थ है प्रातः कालीन भेंट। क्योंकि इस विवाह में पति की सम्पत्ति पर निम्न वर्ग की स्त्री का कोई स्वत्व नहीं होता था, अतः इसकी क्षति-पूर्ति के लिए पति सुहागरात के बाद प्रातः काल पत्नी को बहुमूल्य भेंट देता था। इसका दूसरा नाम वामपाणि (Lest handed) भी है क्योंकि इसमें बायां हाथ ही दिया जाता है (वैबस्टर डिक्शनरी, पुठ १५६४)। वर्तमान काल में इसका एक प्रसिद्ध उदाहरण इंगलैण्ड के सम्राट एडवर्ड अष्टम का सिम्पसन के साथ विवाह था। सिम्पसन राजकुल की स्त्री नहीं थी, इंगलण्ड के १७७२ के रायल मैरिज एक्ट के अनुसार एडवर्ड उसके साथ केवल वामपाणीय विवाह ही कर सकता था, उस दशा में उसकी सन्तान इंगलेंण्ड के राज सिंहासन पर नहीं बैठ सकती थी। एडवर्ड ने अपनी पत्नी तथा सन्तान को हीन स्थिति प्रदान करने वाला ऐसा विवाह करने की अपेक्षा राजगही 'छोड़ना अधिक अच्छा समझा।

को इस व्यवस्था से बहुत ही आग्चर्य होता है। वह भीष्म से इस उपेक्षापूर्ण व्यवहार का कारण पूछता है तो उत्तर देतें हुए भीष्म ने इसका हेतु ब्राह्मण आदि वर्ण की श्रेष्ठता बताया है (म० भा० १३।४७।२७-४५ )।

# असवर्ण विवाहों के ऐतिहासिक उदाहरण

धर्मशास्त्रों द्वारा निन्दित ठहरायें जाने के बावजूद असवर्ण विवाह हिन्दुओं में चलते रहे हैं। शुंगयुग, गुप्तयुग और मध्ययुगों में इस प्रथा का काफी प्रचार रहा। शुंगवंशी राजा ब्राह्मण थे। कालिदास ने मालविकाग्निमित्र नामक नाटक में ब्राह्मण पुष्यमित्र के पुत्र अग्निमित्र (दूसरी शती ई॰ पूर्व) का विवाह विदर्भ के क्षत्रिय राजा यज्ञसेन की कन्या मालविका से कराया है। मालविकाग्निमित्न के प्रथम अंक में रानी के वर्णावर भ्राता का वर्णन है, इसका अर्थ है कि वह रानी ऊँचे वर्ण की थी। वाकाटक राजा ब्राह्मण थ, किन्तु चन्द्रगुप्त द्वितीय की पुली प्रभावती गुप्त वाकाटक वंशी रुद्रसेन द्वितीय (३६५ ई०) की मुख्य रानी बनी। यशोवर्मा के मन्दसौर वाले छठी शती के शिलालेखों से ज्ञात होता है कि वेदशों के वंश में उत्पन्न और स्मृति मार्ग से विचलित न होने वाले रविकीर्ति नामक ब्राह्मण ने एक वैष्या भानुगुप्ता से विवाह किया। २० वाकाटकवंशी देवसेन राजा का मंत्री सोमनाथ ब्राह्मण था, श्रुति, स्मृति में प्रतिपादित विधि के अनुसार आचरण करने वाले सोम ने ब्राह्मणी और क्षत्रिया स्त्री का पाणिग्रहण किया। २१ कदम्ब वंश का संस्थापक मयूर शर्मा (राज्यकाल ३४०-६० ई०) ब्राह्मण था, किन्तु उसके वंगाज वर्मा अर्थात् क्षित्रिय हैं और इसी वंगा के ककुतस्थ वर्मा ने अपनी कन्याएं गुप्त राजाओं को ब्याही। २२ प्रतिहारवंश के संस्थापक हरिश्चन्द्र (४५० ई०) ने क्षत्रिय एवं ब्राह्मण वर्ण की दा स्तियों से शादी की थी। २३ सातवीं शती में यद्यपि युआनच्वांक ने लिखा है कि लोग अपनी जाति के अन्दर विवाह करते हैं ,<sup>२४</sup> किन्तु बाण ने हर्षचरित के प्रथम उच्छ्वास ने अन्त में अपने पारणव अर्थात् णूद्रा स्त्री के गर्भ से उत्पन्न दो सीतेले भाइयों-चन्द्रसेन और भातुसेन का उल्लेख किया है। राज्यश्री वैश्यवर्ण की थी। किन्तु उसका

<sup>&</sup>lt;sup>२०</sup> क्लोट-कार्पस-इन्सिकिप्शनम इंडिकेरम, खण्ड ३, पू० १५२-६४

श आर्किओलाजिकल सर्वे आफ वैस्टर्न इंडिया, खण्ड ४, पृ० १४० । सोमस्ततः सोम इवापरोऽभूत्स ब्राह्मणः क्षत्रियवंशजासु । श्रुतिस्मृतिभ्यां विहितार्थंकारी द्वयीसु भार्यासु मनो दधार ।।

<sup>&</sup>lt;sup>२२</sup> एपिग्राफिया इंडिका, खण्ड ८, पृ० २४

२३ ए० इं०, ख० द, पू० द७ 'तेन श्रीहरिचन्द्रेण परिणीता द्विजात्मजा। द्वितीया क्षत्रिया भद्रा महाकुलगुणान्त्रिता।।

२४ वाटर्स-आन युवानच्यांग, ७० १, पू० १६२।

विवाह मौखिर वंश के क्षतिय राजा ग्रहवर्मा से हुआ। वलभी के क्षतिय राजा ध्रुवभट ने वैण्यजातीय हुएँ की लड़की के साथ विवाह किया। ६५० ई० के टिपरा के एक दानपत्र में लोकनाथ नामक सामन्त को भारद्वाजगोती बाह्मण तथा उसके परनाना केणव को पारशव लिखा है। २५ दसवी शती के प्रारम्भ में संस्कृत के किव यायावर ब्राह्मण राजशिखर ने चौहान कुल की गुणवती कन्या अवन्तिसुन्दरी से पिरणय किया और उमकी प्रेरणा से कर्प्रमंजरी की रचना की (का० भी० ११९१)। ६७७ ई० का आटगुर का नेख यह बताता है कि गुहिल वंश के संस्थापक गृहदत्त ब्राह्मण के वंशज भर्न गट्ट ने राष्ट्रकृट वंश की राजकन्या से शादी की। दसवी शती के प्रसिद्ध टीकाकार मेधानिथि ने मवर्ण स्त्री न मिलने की दशा में असवर्णा से विवाह का उल्लेख किया है (मनु० ३१९४)। काबूल और सिध में ब्राह्मणों के राज्य थे और वहां के क्षतिय राजगुक्यों को ब्राह्मण कन्याओं से विवाह का अधिकार था। २६ कथामिरिसागर (३५१९७१) में कहा गया है कि जब ब्राह्मण अशोकदत्त ने राजकुमारी से शादी की नं उन दोनों की शाभा, विद्या और विनय की तरह हुई। कई बार पिता अपनी कन्या में पूछता था कि तू चारों वर्णों में में किम वर्ण के व्यक्ति को अपने पति के रूप में चहती है।

१३ वीं शाती तक अनुलोम विवाहों का शिलालेखों में उल्लेख मिलता है। विजय नगर के प्रसिद्ध राजा बुक्क प्रथम (१२६८–१२६) की कन्या विरूपादेवी का परिणय आरग प्रान्त के शासक ब्रह्म नामक ब्राह्मण में हुआ। २७ मध्ययुग के अग्व यात्रियों ने भी अनुलोम प्रथा के शनैं:-शनैं: बन्द होने का संकेत किया है। ६०० ई० के लगभग खुरदाद नामक अरब यात्री लिखता है कि कत्तरिय (क्षत्रिय) ब्राह्मणों कां अपनी लड़की देते थे, पर उनकी लड़कियाँ नहीं ले सकते थे। इससे ज्ञात हांता है कि ब्राह्मणों में अनुलोम विवाह प्रचलित था, किन्तु इसके दो शनी बाद अलबेखनी लिखता है—"हिन्दुओं को पहले अपने से नीच वर्ण की स्त्रियों से शादी करने का अधिकार था। परन्तु हमारे समय में ब्राह्मण कभी अपने से नीच वर्ण की स्त्री से शादी नहीं करते थे।" इससे सपट है कि खुरदाद के बाद २०० वर्षों में ब्राह्मणों में अनुलोम विवाह की परिपाटी उठ रहीथी, फिर भी इससमय में हमें ऐसे विवाहों के कुछ उदाहरण मिलते हैं। अलबेखनी के समय के ही एक कश्मीरी राजा संग्रामिंसह (१००३–१०२६) ने अपनी कन्या का विवाह एक ब्राह्मण युवक से किया। किन्तु १२ वी शती के सुप्रसिद्ध कश्मीरी ऐतिहासिक कल्हण को यह विवाह पसंद नही था, उसने यह लिखा है कि इस विपम सम्बन्ध से उस राजा ने अपने यश की क्षति की (राजतरंगिणी ७।१०)।

<sup>&</sup>lt;sup>२४</sup> ए० इं०, ख० १४, प० ३०७ ।

<sup>&</sup>lt;sup>२६</sup> वैद्य--हिन्दू भारत का उत्कर्ष, पृ० ३०६।

<sup>&</sup>lt;sup>२७</sup> एपि० इं० ख० १४, पू० १२ ।

मध्यकाल के प्रारम्भिक टीकाकारों से ज्ञात होता है कि उस समय तीन द्विज वर्णी—
ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा वैश्यों में परस्पर विवाह होते थे। नवीं शती के पूर्वीर्ध में याज ०
स्मृति के पहले टीकाकार विश्वरूप के कथनानुसार ब्राह्मण की शादी क्षत्रिया से हो
सकती थी (या० २।३८३)। ६००ई० के लगभग लिखे गये मेधातिथि के मनुस्मृति के
भाष्य (३।१४) से प्रतीत होता है णूदा स्त्री के साथ असवर्ण विवाह नहीं होता था,
किन्तु ब्राह्मणों के क्षत्रिय और वैश्य कन्याओं के साथ असवर्ण विवाह हो
जानं थे।

किन्तु १३ वी णती से निबन्धकारों ने असवर्णं विवाह प्रथा की कलिवर्ज्यं कहकर निन्दा की, स्मृत्तिचित्रका (१२००-१२१४) ने इसमें पहल की । हेमाद्रि (१२६०-७७) ने भी इन विवाहों का विरोध किया (चतु० चिन्ता०, खण्ड ३, भाग २, पृ० ६६७)। वाद में पराणर माधवीय (१३००-१३००), रघुनन्दन (१४२०-१४७४), कमलाकर (१६१०-४०) ने भी इसे कलिवर्ज्यं समझा। इन सब निबन्धकारों का आधार बृह्मारवीय और आदित्यपुराण के बचन हैं।

## असवर्ण विवाहों के अप्रचलित होने का कारण

इस प्रथा के पुष्ट एवं दृ हु होने का कारण यह था कि मध्ययुग में हमारी सभी सामाजिक संस्थाएं पथराकर कठोर हो रही थी। हमारे धर्म में एक बड़ा परिवर्तन आ रहा था। इसी समय हिन्दू धर्म को वर्तमान काल का रूप मिला। शास्त्रकारों ने खान-पान और वर्तों के कठोर नियम बनाये। वर्ण व्यवस्था के बन्धन को अधिक कठोर बनाया गया। म्लेच्छों के संसर्ग से बचने और उनसे जबर्दस्ती खानपान हो जाने पर उसके लिए कठोर प्रायण्वितों का विधान किया गया। विदेशी मुसलमानों के आक्रमण के कारण ये प्रण्न उस समय की ज्वलन्त समस्या थे। अपनी रक्षा के लिए हिन्दुओं ने अपने को संकुचित करना और अपने चारों ओर जातिभेद के प्राकार को ऊँचा करना शृक्ष किया। इस शुद्धता के युग में वैवाहिक बन्धनों का कठोर किया जाना स्वाभाविक ही था। के इसी युग में राजपूत राज्यों का उदय हुआ और उन्होंने अपनी जातीय शुद्धि को कायम रखने के लिए विवाह सम्बन्धी नियमों को बड़ा कठोर बनाया। उन्होंने केवल ३६ कुल ही नही गिने, अपितु प्रत्येक कुल के कुटुम्ब (Clans) गिन डाले। उनकी तालिकाएँ बनायीं और इनमें अन्तर्जातीय विवाह होना बन्द हुआ।

वर्नमान समय में विवाह न केवल अपने वर्ण या जाति में, किन्तु अपनी उप-

२ इसके विस्तृत वर्णन के लिए देखिये चिन्तामणि विनायक वैद्य का हिन्दू भारत का अन्त, पु० ६०२-६०४।

<sup>&</sup>lt;sup>२६</sup> टाड--एनल्स, पु० ६६१

जाति में होता है। इसका मुख्य कारण वर्णों के अवान्तर भेदों का विकास है, इससे उपरिविवाह (Hypergamy) की दूषित प्रथा प्रचलित हुई है।

## वर्णों के अवान्तर भेदों का विकास

मध्ययुग में तथा वर्तमान युग में हिन्दू समाज के चार वर्णों की उपजानियों की संख्या में आश्चर्यजनक वृद्धि हुई है और इसका वर्तमान विवाह पद्धिन पर बड़ा प्रभाव पड़ा है, अतः यहां इनके विकास का संक्षिप्त परिचय उपयोगी होगा।

प्राचीन धर्मसूल चार वणों के अनिरिक्त बहुत थोड़ी संकर जानियों का उल्लेख करते हैं। आपस्नम्ब धर्मसूल में केवल चण्डाल (२।२।६), पौल्कम (२।२।६), और वैण (२।२।६) नामक उपजानियों का उल्लेख है। गीनम ने पाँच अनुलोम तथा छः प्रतिलोम जातियों का वर्णन किया है। विस्ट ने गौतम की अपेक्षा कम जातियां गिनायी हैं। मनुस्मृति (अध्याय १०) और विष्णु धर्मसूल (अध्याय १६) में संकर वर्णों और जातियों का पहला विशद वर्णन मिलता है। मनु के मनानुसार छः अनुलोम, छः प्रतिलोम, २० दुहरे रूप से संकर जातियों और २३ विभिन्न व्यवसाय गरने वाली अर्थान् चार वर्णों के अतिरिक्त ५५ जातियों हैं। याज्ञ० स्मृति केवल १३ जानियों का वर्णन करती है। उशना ने चालीस जातियों के पेशे गिनाये हैं। सब स्मृतियों में कुल मिलाकर सौ से अधिक जातियों का उल्लेख नही है। उ॰ मध्ययुग में लिखे गये जातिविवेक, णूद्रकमलाकर आदि ग्रन्थों ने इन जातियों की संख्या में वृद्धि की। विल्सन ने मध्य कालीन संस्कृत ग्रन्थों में वर्णित १३४ जातियों का परिचय दिया है। उ॰ वर्तमान समय में भारतीय जनगणना की रिपोर्ट के आधार पर इनकी संख्या चार हजार के लगभग बतायी जाती है। ३०

- <sup>3</sup>° काणे—हिस्टरी आफ धर्मशास्त्र, खं० २, भाग १, प० ५७।
- <sup>3</sup>° विल्सन—इंडियन कास्टस्, ख० २, पृ० ६५–७० ।
- १६०१ की जनगणना रिपोर्ट में प्रमुख जातियों की संख्या २३७६ वी गयी है (रिज्ली-पीपल आफ इंडिया )। रोज ने (इंसा० ब्रिटा०, ख० ४, पृ० ६७६) इनकी संख्या मोटे तौर इसे ३ से ४ हजार तक बतायी है। हिन्दू समाज की आधुनिक जातियों का ज्ञान प्राप्त करने के लिए निम्न ग्रन्थ विशेष रूप से उपयोगी हैं— १६०१, १६२१, १६२१ तथा १६३१ की भारत की तथा विभिन्न प्रान्तों की जनगणना रिपोर्टें। रिजली—पीपुल आफ इंडिया (१६१४), जे० एन० मट्टाचार्य—हिन्दू कास्टस् एण्ड सेक्ट्स (१६६६) किट—कम्पेण्डियम आफ कस्टमस् फाउण्ड इन इंडिया (१८६४), नैस्फील्ड-ए ब्रीफ रिज्यू आफ वी कास्ट सिस्टम आफ वी नार्थ वैस्टर्न प्राविन्सेज एण्ड अवध (१८६४), अमेली—इंडियन कास्ट कस्टम्ज (१६३), इंडियाज सोशल हैरिटेज (१९३४), सर एथेलस्टेन बेनेस—

चारवर्णों से चार हजार जातियों के विकास का प्रधान कारण वैदिक युग से ही उच्चता और शुद्धता का विचार<sup>33</sup> तथा इस कारण अपने को अन्य जातियों से पृथक् रखने की भावना है। प्रदेश, वृत्ति और धर्म के भेद से, नथी नस्लों के आगमन से इनकी संख्या बढ़ती चली गयी। <sup>38</sup> हिन्दू समाज इस समय चार हजार विभिन्न जातियों में किस प्रकार बंटा हुआ है, यह निम्न उदाहरणों से स्पष्ट हो जायगा।

एथनोप्राफी (१६१२), इसके अन्त में भारत के जाति भेव पर लिखे गये प्रन्थों की बड़ी विस्तृत सूची है। एम० ए० शेरिंग—हिन्दू द्राइक्स एण्ड कास्टस्, ३ खण्ड (१८७२-१८८१), जान विल्सन-इंडियन कास्टस् २ खं० (१८७७), स्टील-ला एण्ड कस्टम्ज आफ हिन्दू कास्टस् (१८६८)। विभिन्न प्रान्तों की जातियों के विस्तृत विवरण के लिए वेखिए—इब्बटसन-पंजाब कास्टस् (१८१६), डब्ल्यू० कुक-ट्राइक्स एण्ड कास्टस् आफ नार्थ वैस्टनं प्राविन्सिज एण्ड अवध, ४ खं० (१८६६), आर०-ई० ए० एन्योवन-ट्राइक्स एंड कास्टस् आफ बोम्बे, ३ ख० (१८२०), रिजली-ट्राइक्स एण्ड कास्टस् आफ बंगाल (१८९०), आर०वी० रसेल-ट्राइक्स एण्ड कास्टस् आफ सेण्ड्र प्राविन्सेज, ४ खण्ड (१८०३) थर्सटन एण्ड रंगाचारी-कास्टस् एण्ड ट्राइक्स आफ साज्य इंडिया, ७ खण्ड (१६०६) एस० वी नंजुवय्या और राव बहावुर एस० के० अनन्त कृष्ण अय्यर—माईसीर ट्राइक्स एण्ड कास्टस्, ख० १-४ (१८२८-३४), एल० ए० कृष्ण अय्यर—वी ट्रावन्कोर ट्राइक्स एण्ड कास्टस्, ख० १-३ (१८२७-४१), कृष्ण अय्यर—वी द्रावन्कोर ट्राइक्स पण्ड कास्टस्, ख० १-३ (१८३७-४१), कृष्ण अय्यर—वी कुर्ग ट्राइक्स कास्टस् (१६४८)। हिन्दी में विभिन्न जातियों के परिचय के लिए ज्वालाप्रसाव मिश्र का जातिभास्कर (वेक्टेश्वर प्रेस) जययोगी है।

उदाहरणार्थ, शत० का० (३।२।३।६) में कुरू-पंचाल के ब्राह्मणों की वाणी सर्वोत्तम बतायी गयी है। कौषीतिक बा० (७।६) में कहा गया कि उत्तर में उत्तम वाणी बोली जाती है, श्रेष्ठ वाणी सीखने की इच्छा रखने वाले उत्तर की दिशा में जाते हैं और उत्तर से आने वालों की बोली सुनने की इच्छा की जाती है। मत्स्य पुराण (१६।१६) में म्लेच्छ देशवासियों, त्रिशंकु, बर्बर, ओड़ (उड़ीसा), आन्ध्र, टक्क, द्रविड़ और कोंकण के ब्राह्मणों को श्राद्ध में बुलाने योग्य नहीं समझा गया। आजकल कोंकण के चितपावन ब्राह्मण सारस्वत ब्राह्मणों को मोजन की दृष्टि से अपवित्न समझते हैं, भारत के अन्य भागों के ब्राह्मणों से वे अपने आप को इसलिए ऊंचा समझते हैं कि अन्य ब्राह्मण संस्कृत का शुद्ध उच्चारण नहीं कर सकते (इंसा० ब्रिटा० ४।६६०)।

प्रवेशभेद से उपजातियों के विकास का एक सुन्दर उदाहरण ब्राह्मणों के निम्न दस वर्ग हैं—सरस्वती नदी के निकटवर्ती प्रवेश में रहने वाले ब्राह्मण सारस्वत, कन्नौज वासी वर्तमान जातियों के भेद

ब्राह्मण आजकल न केवल देश भेद से पंच गौड़ और पंच द्रविड नाम वाले दस

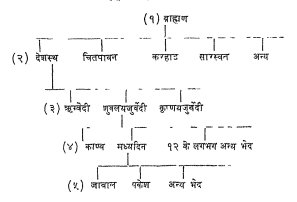
कान्यकुञ्ज, मिथिलावासी मैथिल ब्राह्मण कहलाते हैं। इसी प्रकार आन्ध्र, कर्नाटक, महाराष्ट्र, गजरात, और द्रविड वेश के अलग बाह्मण हैं। एक बस्ति, व्यवसाय या पेशा करने वालों का पृथक् जाति के रूप में परिणत होना अत्यन्त प्राचीन काल से चला आ रहा है। वैदिक युग में विभिन्न पेशों वाली जातियों के लिए दे० काणे-हि० ध०, ख० २, भाग १, पृ० ४६-५० । बौद्ध साहित्य में भी इसका बहुत वर्णन है। वर्तमान काल में इसके प्रसिद्ध उवाहरण ब्यापार का कार्य करने वाले महाजन, अग्रवाल, ओसवाल, खत्नी, अरोड्डा, सुवर्णवणिक, कोमती, चेट्टी आदि अनेक वर्ग हैं। इस प्रकार कृषकों, मालियों (अराई, काछी, सैणी), पशुपालकों (अहीर, ग्वाला, खारी, घोसी,) कारीगरों (सुनार, कम्मलन, राज, लुहार, कसेरा, ठठेरा), बुनकरों (जुलाहा, कोरी, तान्ती), तेलियों, नाइयों, धोबियों, मछली पकड़ने वालों, भंगियों, नटों, बाजीगरों, चोरों और शिकारियों की जातियां है। इनकी विस्तृत सूची सर एथलस्टेन बेनेस की एथनोग्राफी पु० १४६-१५१ पर मिलेगी। सम्प्रवाय भेव की बष्टि से जातियों के बनने का उदाहरण गोसांई, बैरागी, जोगी, कर्नाटक के बीरशैव आदि हैं। नस्लों के भेद से पुथक जाति के उदाहरण हमारे देश के पर्वतों और जंगलों में बसी हुई कोल, भील, हो, मुण्डा, वैगा, ओरांव, गोंड, गारो, खासी, मीरी, डफला आदि जातियाँ हैं। इनकी सुची उपर्युक्त ग्रन्थ में पृ० १५१-२ है। इसके अतिरिक्त नई जातियां निम्न कारणों से भी बनती रही हैं (इंसा० रिली० ई०, खं० ३, पु० २३२)—(१) संकरजनन—विभिन्न जातियों के मिश्रण से नई जातियां बन जाती हैं। (२) पेशे या स्थान के परिवर्तन से नई जाति बन जाती है। कुछ ब्राह्मणों ने जब अपना यज्ञादि कराने दक्षिणा लेने का कार्य छोड़कर कृषि को अपनाया तोवे बिहार में बामन तथा उत्तर प्रदेश तगा (त्यागी) कहलाये। (३) विदेशी जातियां हिन्दु समाज में सम्मिलित होकर नये वर्ग बनाती रही हैं। वर्तमान युग में इसका एक अच्छा उदाहरण एक आदिवासी जाति कोच है। अहीर जाति का प्रादुर्भाव आभीर नामक विदेशों से आने वाली एक शक जाति से माना जाता है। (४) कुछ जातियाँ नस्लों के भेद या विभिन्नता से बनी हैं, जैसे पंजाब के जाट, गूजर, मेव, बंगाल के राजवंशी, कैवर्त्त, चण्डाल, बागड़ी, उत्तर प्रदेश के दुसाध, पासी, मद्रास के नायर, माल, परंयन, बेल्लाल (इंसा० रि० ई० खं० ३, प० २३१)।

भागों में बंटे हुए है। अर अपितु इनमें प्रत्येक भाग की वीसियों अवान्तर णाखाएँ या उप-जातियाँ हैं। पंच गौड़ों में पहला भेद सारस्वत है, विल्सन ने सारस्वतों की ४६६ उपजातियाँ गिनायी हैं। अर गौड़ों में आध, जुगद, धरम, सिंह, गौड़ादि ४२ णाखाएँ हैं। अर्थ कान्यकुळा मुख्य रूप से पांच णाखाओं में विभक्त हैं—कनौजिया, सरविरया, जुधौतिया, मनाद्य, बंगाती, कनौजिया। इनमें प्रत्येक णाखा अनेक कुलों में विभक्त है। उन मैथिल ब्राह्मण ग्यान्ह गोलों, १७७ डीह अथवा मूलों और पांच कुलों (श्रोय, योग, पंजीबद्ध, नागर और जैव) में बंटे हुए है। विवाह गीदृष्टि में ये कुल यथोक्त कम से परवर्ती कुलों से श्रेष्ठ ममझे जाते हैं। पंच द्वविड़ों में से गुर्जर ब्राह्मणों में ५४ श्रेणियां हैं। अर्थ कणांट ब्राह्मणों की आठ णाखाएं और १५ गौड़ हैं। ४० महाराष्ट्र ब्राह्मण पहले देशस्थ, चितपाबन, करहाड़ आदि णाखाओं में विभक्त हैं, फिर इनमें प्रत्येक णाखा के ऋग्वेदी यजुर्वेदी आदि अनेक अवान्तर भेद हैं और फिर इनके अनेक उपभेद हैं। श्रीमती कर्वे के पृ० १३४ पर दिये चित्र से महाराष्ट्र के ब्राह्मणों की अवान्तर णाखाओं का कुछ परिचय मिल सकता है। ४९

न्नाह्मणों के समान अन्य जातियां भी इसी प्रकार अवान्तर उपजातियों में विभक्त हैं। उदाहरणार्थ, पंजाब के खब्नी तीन मुख्य वर्गों में विभक्त हैं बारी, बुजाही और सरीन। पहले वर्ग में बारह, दूसरे में बावन और तीसरे में १२३ उपजातियाँ है। <sup>४२</sup>

राजस्थान के राजपूतों में न केवल ३६ प्रसिद्ध कुल हैं, किन्तु इनमें से प्रत्येक के

- एक सुप्रसिद्ध श्लोक के अनुसार विन्ध्याचल से उत्तर में बसने वाले पांच गौड़ निम्न हैं—सारस्वताः कान्यकुड्या गौडा मैथिलोत्कलाः । पंचगौडा भवन्त्येते विन्ध्या- कुत्तरवासिनः ।। विन्ध्याचल से विक्षण में रहने वाले पंच व्रविड इस प्रकार हैं— व्राविडाश्चान्ध्रकर्णाटमहाराष्ट्राश्च गुर्जरा । पंजैतं व्राविडा प्रोक्ता विन्ध्या- द्विशणवासिनः ।। ये श्लोक स्कन्द पुराण के सह्याव्रि खण्ड के उत्तरार्ढ (१०। २-३) में कुछ अन्तर के साथ पाये जाते हैं। विल्सन के इंडियन कास्टस् के खण्ड २, पृ० १७ में ये नाम कुछ पाठमेद के साथ विये गये हैं।
- विल्सन—इंडियन कास्टस्, खं० २, पृ० १२६, बम्बई प्रेजिडेन्सी गजेटियर के खण्ड ६, पृ० १८ में पंजाब के सारस्वतों के ४७० भेद बताये गये हैं।
- <sup>3 ७</sup> हिन्दी विश्व कोश, ख०६, पृ०४३७।
- <sup>उद्भ</sup> वही, खण्ड ३, पृ० ७३०।
- उट हिन्दी विश्वकोश, खं० ६, पृ० ४३२, विल्सन ने गुर्जर ब्राह्मणों की १६० उप-जातियां लिखी हैं (इंडियन कास्टस् ख०२, पृ० ६२)
- ४० हिन्दी विश्वकोश, खं० ४, पू० १३६।
- ४९ कर्वे--किनशिप आर्गेनिजेशन इन इंडिया, पृ० ८
- ४२ पंजाब की १६०१ की जनगणना रिपोर्ट, पृ० ३०३-४।



अनेक उपभेद है। कर्नल टाड के वर्णनानुसार चित्तीड के सूर्यवर्णी गृहिलो की २४ शाखाएँ हैं, चीहानो की चौबीस, चालुक्यों की १६, प्रतिहारों की १२। इसके माथ ही टाड ने राजपूताने के व्यापारियों की दं उपजातिया गिनायी है। इसके माथ ही वालों में १७३ या अठारह गोत अथवा कुल माने जाते हैं। उस पजाब के ओसवालों में १६ उपजातिया है। उस पही दणा अन्य जातियों की है। उसर प्रदेण के कायस्थों के १२ भेद सुप्रसिद्ध है। उपजातिभेद की प्रवृत्ति से हिन्दुओं के निम्नवर्ग भी अछूने नहीं बचे। भगियों में विवाह की दृष्टि से बीसियों उपजातिया कही जाती है।

चारो वर्णों के हजारो उपभेदों में वट जाने वा पहला परिणाम यह हुआ कि धर्मशास्त्रो द्वारा प्रतिपादित सवर्ण विवाह के नियम को लोकाचार ने उपवर्ग और उपजातियों के बहुन छोटे-छोटे वर्गों तक सीमित कर दिया है। उदाहरणार्थ पहले बताये गये महाराष्ट्र बाह्मणों के देशस्थ नामक ब्राह्मण वैदिक शाखाओं के भेद से ऋग्वेदी, माध्यदिनी, काण्व और मैद्रायणी वर्गों में बटे हुए है। इनमें परस्पर विवाह नहीं होता

४<sup>3</sup> एनल्स एण्ड एण्टीविवटीज आफ राजस्थान, लंडन १६५०, अध्याय ७, पृ० ६६–१०० ।

४४ कुक--द्राइब्स एण्ड कास्टस् आफ दी नार्थ वैस्टर्न प्राविन्सिज एण्ड अवध, पृ० १६, सत्यकेतु विद्यालंकार-अग्रवाल जाति का प्राचीन इतिहास पृ० १२४।

४४ पंजाब की १६०१ की जनगणना रिपोर्ट, पु० ३२७।

४६ सिद्धेश्वर शास्त्री चित्राव-विवाह संस्कार, पृ० १६, अब इनके विवाह में दोष नही समझा जाता ।

है। मैंसूर के ब्राह्मण ६५ उपजातियों में विभक्त है। रिण्डनकी एक उपजाति स्मार्त (शंकर के अनुयायी) ५० उपभेदों में विभक्त है। इनका श्री वैष्णव (रामानुज के अनुयायी) और माध्व (माधवाचार्य के शिष्य) ब्राह्मणों के साथ विवाह नहीं होता। १५ गुजरात के नागर औदीच्य आदि वर्ग अन्तर्जातीय विवाह नहीं करते। यदि कान्यकुं को इस बात पर अभिमान है कि "नौ कनौजिये तेरह चूल्हें" तो गुर्जरब्राह्मण कहता है "तरह गुजरानी तेनीण (३३) चूल्हा।" प्रायः सभी उपजातियाँ इस बात का प्रयत्न करती है कि उनके णादी व्याह उनवी उपजाति के भीतर ही हों।

## उपरिविवाह

चार वर्णों में उपर्युक्त जातियों और उपजातियों के विकास का दूसरा महत्त्व-पूर्ण परिणाम है हिन्दू समाज में उपरिविवाह (Hypergamy) की प्रवृत्ति का प्रवल होना। आजकल वर्ण की समानता ही नही, किन्तु उपजाति की समानता भी विवाह के लिए आवश्यक समझी जाती है, और उपजातियों में भी कुछ ऊंची और कुछ नीची समझी जाती है। ४० प्रायः अपनी कन्या को उच्च जाति में देने का प्रयत्न किया

४७ १६२१ की मैसूर की जनगणना रिपोर्ट, भाग १, पृ० १००।

४<sup>५</sup> मैसूर गजेटियर, खं० १, ५० २२१ ।

४६ श्रीनिवास-मेरिज एण्ड फैमिली इन मेसूर, पृ० २७।

यह उच्चता अनेक तत्त्वों पर अवलिम्बत हो की है। ब्राह्मणों में विभिन्न उपजातियों Хo की स्थित उनके यजमानों की सामाजिक स्थित से निश्चित होती है। उदाहरणार्थ, खित्रयों और अग्रवालों के धार्मिक कार्य कराने वाले बाह्मण चमारों तथा भंगियों का पौरोहित्य करने वाले बाह्मणों से ऊंचे हैं। दूसरा तत्त्व वृक्ति या व्यवसाय के स्वरूप पर है। अन्त्येष्टि संस्कार के समय मृतकों का दान लेने वाले बाह्मण हीन वृष्टि से देखे जाते हैं। अन्य जातियों में उच्चता की एक कसौटी यह है कि ब्राह्मण जिन जातियों से पानी, कच्चा या पक्का भोजन लेते हैं वे ऊंची समझी जाती हैं। तीसरा तत्त्व कुछ सामाजिक रोति-रिवाजों का पालन है। विधवा विवाह करने वाली जातियां इसे न करने वाली जातियों से हीन समझी जाती हैं। दक्षिण भारत में मन्दिर के सेवकों का एक वर्ग मा रन अपनी जाति में इसलिए ऊंचा समझा जाता है कि वह विधवा को विवाह नहीं करने देता (इंसा० ब्रिटा० ४।६८३)। यमना के अपरी भाग में रहने वाले तागू बाह्मणों के अधःपतन का यह कारण था कि उनके एक पूर्वज ने अपनी सजातीय विधवा से शादी कर ली थी (इंसा० ब्रिटा. ४।६८०)। चौथा तत्त्व खान-पान के नियम का है। एक ही वर्ग में पशु, पक्षियों के मांस का तथा मदिरा का सेवन करने वाले उसे न करने

जाता है। इसे उपरिविवाह (Hypergamy) का नियम कहा जाता है। रिजली की परिभाषा के अनुसार उपरिविवाह वह रिवाज है जो किसी वर्ग विशेष की म्नी को उससे निम्न सामाजिक स्थिति रखने वाले वर्ग के पुरुष में विवाह करने का निषेध करना है और उसे अपने समान अथवा ऊंचे वर्ग में विवाह के लिए बाधित करना है। इस नियम का अनुसरण करने वाला सामाजिक वर्ग उपरिविवाही वर्ग (.Hypergamous group) कहलाता है। इसके पृष्ठ तो इसमें अथवा इसमें तिचले वर्ग में गादी कर सकते हैं, किन्तु स्विया इस वर्ग में तथा इसमें उपरिवेवाह को प्रवाह कर मकती है। उपरिविवाह को प्रवृत्ति हिन्दू ममाज की मभी जातियों में तथा गभी प्रान्तों में गायी जाती है (पंजाब की १६०१ की जनगणना रिगोर्ट, पृ०३००)। भारत की विभिन्न जनगणना रिपोर्टों में इसका विस्तृत प्रतिपादन है। श्रीमती इरावती कर्वे की किर्नाणय आर्गोनिजेणन इन इंडिया में भी इसका रोचक विवरण है।

## सजातीय विवाहों के दुष्परिणाम

सजातीय विवाह का प्रतिबंध होने का मुख्य परिणाम यह हुआ कि वर-वधू के चुनाव का वायरा बहुत संकुचित हो गया है। अबधके जिलों में पंचगौड़ान्तर्गंत मरयू-पारीण, द्विवेदी और त्रिपाठी पंक्तिपावन ब्राह्मणों में विवाह के मम्बन्ध के योग्य व्यक्ति बहुत थोड़े रह गये हैं और कत्या के विवाह में बड़ी कठिनाई होने लगी है। भी छपरा के सनाद्य ब्राह्मणों की भी यही दशा है। कई जातियाँ इतनी छोटी हैं कि जनमें केवल द व्यक्ति हैं। भी विवाह योग्य व्यक्तियों की संख्या कम होने अनेक दुर्णारणाम उत्पन्न हों गये हैं। कन्या के विवाह योग्य व्यक्तियों की संख्या कम होने अनेक दुर्णारणाम उत्पन्न हों गये हैं। कन्या के विवाह को हिन्दू समाज में रोका नहीं जा सकता, वह तो अवश्य करना होता है; किन्तु उमके लिए वर को अपनी जाति से बाहर नहीं ढूंढ़ा जा सकता, अपने वर्ग तक सीमित लड़कों के साथ ही शादी करनी पड़नी है। इन लड़कों के माता-पिता कन्या के माता-पिता से मौदे-बाजी करते हैं और दहेज के लिए बड़ी-बड़ी राशियाँ माँगते हैं। भे उस समय या तो माता-पिता को भारी कर्ज लेकर ब्याह करना पड़ता है या फिर किसी ऐसे धनी वृद्ध के साथ अपनी लड़की को ब्याहना पड़ता है, जो दहेज न माँगता हो।

बाल विवाह की बुराई को भी इससे बहुत प्रोत्साहन प्राप्त होता है। कन्या के

वालों से उत्तम समझे जाते हैं। उड़ीसा में निम्न जातियां ही मद्यपान करती हैं (इंसा० रिली० ई० ३।२३६)।

- <sup>४१</sup> भगवानदास-पुरुषार्थ, पु० ४६०-६१ ।
- <sup>४२</sup> दे० विठ्ठल भाई पटेल का भाषण, १९१८ में अन्तर्जातीय बिल पेश करते हुए ।
- <sup>५3</sup> वहेज के लिए दे० नीचे प्०२१५-२२४।

माता-पिता यह चाहते है कि वे किसी वर के साथ जल्दी से जल्दी अपनी लड़की को ब्याह दें। वे लड़कों के माता-पिता के पास पहले पहुंचने का यत्न करते हैं और उनकी कोशिश रहती है कि शादी जितनी जल्दी हो उतना अच्छा है। यदि शादी देर तक टाली गयी तो संभव है कि लड़के को कोई दूसरा अधिक दहेज देने वाला मिल जाय या अधिक योग्य कन्या मिल जाय, अतः कन्या के पिता की यही चेण्टा रहती है कि विवाह शी घहो।

्जातियाँ छोटी होने से कई बार युवकों को जबर्दस्ती अविवाहित रहना पड़ता है। इस दणा में ये युवक दूसरी स्त्रियों से अनुचित संबन्ध रखते हैं, इन युवकों के लिए स्त्रियां भगाकर नायी जाती है और इस तरह समाज में व्यभिचार की माह्रा बढ़ती है। स्त्रियों के वेचने, बदला करने और किराये पर अस्थायी पितायों के तौर पर रखने के घृणित रिवाज चल पड़ते है।

जब कन्याओं के विवाह करने में इतनी कठिनता हो तो उनका वध और उनकी जपेक्षा होना स्वाभाविक है। इस प्रश्न पर अन्यत्न विशेष रूप से विचार किया गया है। ४४ किन्तु यहाँ यह कहना आवश्यक है कि हिन्दू समाज में कन्याओं की जो दुर्दशा है, उसका प्रधान कारण वर ढंढने और उसे संतप्ट करने की कठिनाइयां हैं। कन्या होते ही घर में जो णोक की लहर दौड़ जाती है, इसका कारण कन्या की विवाहविषयक चिन्ता होती है और इस चिन्ता का प्रधान हेतु सजातीय विवाह का कठिन बन्धन है। जातीय दृष्टि से हिन्दुओं को इस प्रथा से बहुत हानि हो रही है। जातिभेद की प्रथा जातीय एकता, संगठन सामहिक चेतना और मेल के लिये सबसे बड़ी वाधा है। डा० भगवानदास के कथनानुसार हम आत्मसंतोष के लिए भले ही यह दावा करें कि भारत में हिन्दुओं की बहुसंख्या है, किन्तू यह दावा बिलकुल थोथा और गलत है। वास्तव में हिन्दू-समाज आपस में लड़ते हुए अल्पसंख्यक समुदायों का, कोई तीन हजार जातियों और उपजातियों का, जो सब भोजन और विवाह के विषय में एक दूसरे को अस्पृथ्य समझती हैं, एक प्रतिक्षण विशी-र्यमाण ढेर है। <sup>४४</sup> हमारा समाज तीन हजार टुकड़ों में बंटा है। इन टुकड़ों की संख्या दिन प्रति दिन बढ़ती जा रही है। ये टुकड़े कट कर हमसे अलग हो रहे हैं। किन्तु निरन्तर क्षीण होते हुए भी हम आपस के जाति-भेदों को नहीं भूलते हैं, संगठित होकर उन्नति के लिए यत्न नहीं करते हैं। अतः हिन्दू जाति के विभिन्न वर्गों में सौहार्द उत्पन्न करने और उन्हें एकसूल्र में प्रथित करने के लिए अन्तर्जातीय विवाहों का होना अत्यन्त आवश्यक है।

अन्तर्जातीय विवाह और न्यायालय

१९४६ के हिन्दू विवाह वैधता कानून के पास होने से पहले तक आधुनिक न्याया-

<sup>&</sup>lt;sup>५४</sup> हरिदत्त वेदालंकार—हिन्दूपरिवारमीमांसा, पृ० १६६–२०१ ।

४४ भगवानवास-पुरुषार्थ पृ० ४७०-७१।

लय अन्तर्जातीय विवाहों के सम्बन्ध में एकमत नहीं थे। इस सम्बन्ध में इनके निर्णयों को दो भागों में बाँटा जा सकता है——(१)एक मुख्य जाति की अवान्तर णाखाओं के व्यक्तियों के मध्य में हुआ विवाह वैध माना जाता है। पह (२) पहले कुछ समय नक न्यायालय अनुलोम तथा प्रतिलोम विवाहों का भेद न करते हुए सभी अन्तर्जातीय विवाहों को अवैध मानते रहे। पि किन्तु बाद में इन दोनों में अन्तर करते हुए बम्बई हाईकोर्ट ने प्रतिलोम विवाहों को अवैध माना और पि अनुलोम विवाहों को वैध स्वीकार किया। पि

प्रतिलोम अर्थात् हीनवर्णं के पुरुष के साथ उच्चवर्णं की स्त्री के विशाह को अवैध घोषित करने के जो परिणाम जनता के सामने आये, उनसे इन विवाहों को कानून द्वारा वैध बनाने का आंदोलन हुआ। इन व्यवस्था का सबसे बड़ा दुष्प्रभाव िन्त्रयों पर पड़ता था। बम्बई के दो उदाहरणों से यह स्पष्ट हो जायगा; पहले में १६ वर्ष की एक ब्राह्मणी ने अपने से हीन वर्ण के पुरुष जमनादास के साथ शादी की, २५ वर्ष तक दास्परय जीवन बिताते हुए इन्हें आठ सन्तानें प्राप्त हुई। इमके बाद पित ने पत्नी को छोड़ दिया। पत्नी नी वर्ष तक अदालत में नहीं गयी, पर अन्त में बुढ़ापे में भूख में तंग आकर उसने पित से गुजारा पाने के लिए न्यायालय का द्वारा खटखटाया, किन्तु न्यायालय द्वारा इस विवाह को अवैध माना गया और उसे कोई सहायता नहीं मिल सकी। २५ वर्ष तक इकट्ठा रहने पर भी न्यायालय ने उन्हें शास्त्रीय आधार पर पति-पत्नी स्वीकार करने से इन्कार

- ४६ गोपीकृष्ण बनाम मुसम्मात जग्गो (१६३६) ६३ इं० ए० २६५ ५८ अला० ३६७; इन्द्रासिह बनाम साधुसिह इं० ला० रि० (१६४४) १ कल० २३३; नागप्पा बनाम सुत्रहाण्यम् इं० ला० रि० (१६४६) महास १०३।
- पण लक्ष्मी बनाम कल्याणांसह (१६००) २ बं.ला. रि. १२८ (क्षत्रिय और ब्राह्मण); मुक्षीलाल ब. स्यामा (१६२६) ४८ इलाहाबाव ६७० (शूव्र तथा वैश्य स्त्री); सेसपुरी ब० द्वारका प्रसाव (१६१२) १० इलाहाबाव ला जर्नल १४१ (ठाकुर और ब्राह्मणी); पदमकुमारी ब. सूरजकुमारी (१६०६) २८ अला० ४५८ (ब्राह्मण और क्षत्रिय स्त्री)।
- ४५ काशी बनाम जमनादास (१६१२) १४ बं० ला० रि० ५४७, ५५२।
- प्रश्चिवा विकास कि जीवनलाल (१६२२) ४६ बं० ८७१, नाथ बनाम मेहता छोटा-लाल। पंजाब में एक राजपूत और खत्नी स्त्री (हरिदास बनाम कन्ह्रैया [१६०८] पं० रि० ७२) तथा एक क्षत्रिय और वैश्य स्त्री के विवाह (ब० फकीरचन्द १६०७ पं० रि० ५७) वैध माने गये। कलकत्ता हाई कोर्ट ने टिपरा के एक रिवाज के आधार पर वैश्य पित और कायस्थ पत्नी का विवाह जायज समझा (रामलाल ब० अखोयचरण ७ कल० बी० ६१६) तथा कायस्थ और डोम का विवाह वैध माना (भोलानाथ ब० सम्नाट ५१ कल० ४४८)।

किया। दिण शास्त्रीय दृष्टि से यह निर्णय ठीक होते हुए भी स्त्री के प्रति घोर अन्यायपूर्ण था। दूसरे उदाहरण से कल्याणिसह राजपूत ने लक्ष्मी नामक ब्राह्मणी से विवाह किया। दिण लक्ष्मी को पित के घर से ले जाया गया और उसके साथ न रहते दिया गया। कल्याणिसह ने पत्नी प्राप्त करने के लिए अदालत से नालिया की, अदालत ने यह निर्णय दिया कि यद्यांग सचमुच विवाह हो चुका है, परन्तु प्रतिलोम विवाह होने से कानून की दृष्टि से यह कोई विवाह नहीं है, उसलिए कल्याणिसह पत्नी रूप से उसे अपने पास रखने का अधिवारी नहीं है।

हिन्दू कानून के इन बांप को मुधान्न के लिए सर्वप्रथम स्वर्गीय विट्ठल भाई पठेल ने अन्तर्जातीय विवाहों को बैध बनाने का विधेयक (बिल) १९१६ मे व्यवस्थापिका पिप्य में प्रम्तुन किया। इस बिल के प्रस्तुत होते ही रूढिप्रिय, कट्टरपन्थी हिन्दुओं ने इसका गार विरोध किया, क्योंकि इसमें ऋषि प्रणीत व्यवस्थाओं पर आज आती थी। एक कट्टर पंथी के शब्दों में यह बिल जातिबन्धन को टुकड़े-टुकडें कर देने वाला और उन कुर्कामयों के मुभीते के लिए है जो हिन्दू परिवार की प्रत्येक पवित्व और प्रिय चीज को पांव तले रीदमा चाहते हैं, जो बदमाणी और आवारागर्दी का जीवन बिताना चाहते हैं। इन इन शब्दों में विरोध की उपना का अनुमान किया जा सकता है। उन दिनों माटेग्यू चैम्स फोर्ड मुधार लागू होने वाले थे, अन यह बिल नवीन असेम्बली के लिए छोड दिया गया। इसके १६ वर्ष वाद २६ जनवरी १९३७ को डा० भगवानदास ने केन्द्रीय व्यवस्थापिका परिषद् में पटेल वाला विल उपिथन किया। उन्होंने उसके समर्थन में प्रवल णास्त्रीय प्रमाण रखे, किन्तु वह मब अरण्य रोदन ही सिद्ध हुआ। सरकारी विरोध के कारण बिल गिर गया। अन्त में १९४६ में श्री ठाकुरदास भागेंव के भगीरथ प्रयन्त में सब प्रकार के अन्तर्जानीय विवाहों को वैध बनाने का कानून भारतीय लोकसभा द्वारा पास हुआ।

हम कानून के पास होने से पहले हिन्दू विवाह दो प्रकार से हो सकते थे— १८७२ के विणेष विवाह कानून के अनुसार तथा १९३७ के आर्य विवाह वैधता कानून के अनुसार। पहला कानून ब्रह्मसमाज वालों ने अपने अन्तर्जातीय विवाहों को वैध करने के लिए बनाया था, इसकी तीसरी धारा के अनुसार वर-वधू को यह घोषणा करनी

द काशी बनाम जमनादास (१६१२) १४ बं० ला० रि० ५४७, ५५२। न्यायाधीश चन्द्रावरकर ने इस विषय के सब शास्त्रीय प्रमाणों की मीमांसा करते हुए यह लिखा था कि इस प्रान्त में स्वीकार किये जाने वाले हिन्दू कानून के प्रधान ग्रन्थों के अनुसार ब्राह्मण पुरुष क्षत्रिय, वैश्य और श्रृद्धा स्त्री नहीं स्वीकार कर सकते।

व १ लक्ष्मी बाव कल्याणसिंह २ बंव लाव रिव १२८ ।

<sup>&</sup>lt;sup>६२</sup> सनातन धर्म सभा लाहौर द्वारा प्रकाशित पैम्फलेट, सन्तराम कृत अन्तर्जातीय बिवाह पृ० २२ पर उद्धृत ।

पड़ती थी कि वे हिन्दू, बौद्ध, सिक्ख या जैन नहीं हैं। यद्यपि ब्रह्मसमाजियों को इसमे काई आपत्ति न थी, किन्तु अधिकांश हिन्दू ऐसी घोषणा करने के लिए नैयार नही थे। अन्तर्जानीय विवाहों को वैध बनाने की दिशा में दूसरा महत्त्वपूर्ण पग १६३७ का १६ वाँ कानून था। यह श्री धनश्यामसिह गुप्त के प्रयत्न का फल था। आर्यसमाज हिन्दुओं का सुधारक सप्रदाय है, वह जन्म से जातिभेद का विरोधी है, आर्यसमाजियों मे अनेक अन्तर्जातीय विवाह होते थे, इनकी वैधता स्वीकार करने तथा इस विषय में सदेहों को दूर करने के लिये आयं विवाह वैधता कानून बनाया गया, यह १४ अप्रैल, १९३७ मे लागू हुआ। यह कानून केवल उन हिन्दुओं पर लागू होता था, जो आर्यममाजी थे, अन्य हिन्दुओं मे प्रतिलाम अन्त-र्जातीय विवाह अवैध थे और अनुलोम विवाह उपर्युक्त जटिलनाओं को उत्पन्न करने कार्य थे । इस समय हिन्दू समाज में अन्तर्जातीय विवाहों का रिवाज बढ़ने लगा, उत्तर भारत में 'जात-पांत तोड़क मण्डल' ने इस दिशा मे प्रशंसनीय कार्य किया। हिन्दुओं के जागृन एवं शिक्षित वर्ग में ऐसे विवाहों में वृद्धि हुई। ऐसा एक उल्लेखनीय उदाहरण महात्मा र्गाधी के पुत्र देवदास गांधी का राजगोपालाचारियर की पुत्नी के साथ प्रतिलोम विवाह था। इन विवाहो की संख्या बढने के साथ-साथ इन्हें वैध बनाने का आन्दोलन प्रवल हुआ। इसका परिणाम हिन्दू विवाह वैधता कानून था। यह १५ मार्च, १९४६ से मारे भारत में लागू हुआ। १९५५ के हिन्दू विवाह कानून में इसे सम्मिलित कर लिया गया है।

# हिन्दू विवाह वैधता कानून (१६४६)

यह कानून हिन्दुओं, सिक्खों, जैनों, इनकी विभिन्न जातियों, उपजािनयों और सम्प्रदायों में होने वाले विवाहों को वैध करने के लिए बनाया गया है। इस कानून की तीसरी घारा का स्वरूप इस प्रकार है "इस समय लागू होने वाले हिन्दू कानून के किसी ग्रन्थ, नियम या व्याख्या के अथवा किसी रूढ़ि और रिवाज के होते हुए भी हिन्दुओं में कोई विवाह केवल इस कारण अवैध नहीं समझा जायगा कि उसमें बर-वधू विभिन्न धर्मों, जातियों, उपजाितयों या सम्प्रदायों से संबन्ध रखते थे।" यह कानून अनुलांम प्रतिलोम दोनों प्रकार के विवाहों को वैध बनाता है, अब आर्थ समाजी न होने तथा विणेष विवाह कानून के अन्तर्गत शादी न करने पर भी ऐसे विवाह वैध होंगे। इस कानून ने असवर्ण विवाह निपेध के शास्त्रीय नियम को पूर्णरूप से विलुप्त कर दिया है। यह भिक्य में होने वाले विवाहों को ही वैध नहीं बनाता, अपितु इस कानून ने पास होने से पहले किये गये विवाहों को भी वैध स्वीकार करता है। निःसन्देह वर्तमान युग में, हिन्दू विवाह के क्षेत्र में यह एक बडा कान्तिकारी और महत्वपूर्ण कानून है।

वर्तमान काल में हिन्दू समाज में जातिभेद की प्रथा का विघटन करने वाली अनेक प्रवृत्तियाँ अन्तर्जातीय विवाहों के प्रोत्साहन में सहायक सिद्ध हो रही हैं। औद्यो-गिक कान्ति, मशीनों द्वारा कारखानों में वृहत् परिमाण में वस्तुओं के उत्पादन, į

ब्यापार के विकास, रेलद्वारा यातायात में वृद्धि आदि से पुरानी सामाजिक और आधिक व्यवस्था में महत्वपूर्ण परिवर्तन हो रहे हैं। गांवों में पुराने उद्योगों की समाप्ति से पुराने पेणों का अन्त हो रहा है, वकालत, डाक्टरी आदि के नये पेणे बढ़ रहे हैं। इससे वृत्ति के आधार पर बनी पुरानी जातियों का प्रभाव और महत्व कम हो रहा है। रेलगाड़ियों में, हांटलों में, तथा बड़े णहरों की भीड़-भाड़ में सड़कों पर जातीय णुद्धि और पविव्रता के नियमों की रक्षा गंभव नही है। स्वतन्वता प्राप्ति के बाद हमारे देण के नये संविधान में सब नागरिकों के गमान अधिकार स्वीकार किये गये हैं। कांग्रेस का लक्ष्य वर्गहीन गमाज का निर्माण करना है, जातिभेद की प्रथा को पुष्ट करने वाली अस्पृष्यता का कानून हाग उन्मूलन हो चुका है, जातिभूचक पदिवयों को अपने नामों के आगे और पीछे लगाना कुग समझा जाने लगा है। ऐसी दशा में जातिभेद के आधार पर किये जाने वाले सजातीय विवाह के नियम के पालन में भविष्य में पर्यान्त शिथिलता आने की सम्भावना है।

## अन्तर्जातीय विवाह के प्रति नवीन द्िटकोण

नगरों में नवीन आधिक एवं औद्योगिक परिस्थितियों के कारण हिन्दू समाज में अन्तर्जानीय विवाह के विषय में कुछ उदात्त दृष्टिकोण अपनाया जाने लगा है। एलीन डी॰ राम द्वारा किये गयें अनुमन्धान में इस विषय पर सुन्दर प्रकाण पड़ता है। निम्निलिखित तालिका में यह प्रदिणत किया गया है कि साक्षात्कार किये जाने वाल कितने पुरुषों तथा स्वियों ने अन्तर्जातीय (Intercaste), अन्तर्धमें (Interreligious) तथा अन्तः-प्रजातीय (Interracial) विवाहों के पक्ष तथा विषक्ष में मत दिये। वि

|         | अन्तर्जातीय |        |                            |      | अन्तर्धर्मीय |           |      | अन्तःप्रजातीय |       |  |
|---------|-------------|--------|----------------------------|------|--------------|-----------|------|---------------|-------|--|
|         | पक्ष        | विपक्ष | उत्तर देने<br>वालों की सं० | पक्ष | विपक्षः      | उत्तर दे. | पक्ष | विपक्ष        | उत्तर |  |
| नर      | 80          | १६     | ६०                         | २०   | 93           | ३२        | ₹0   | २४            | ሂሄ    |  |
| नारी    | २६          | ३५     | ६१                         | 3    | 33           | ४२        | 3    | 38            | ४३    |  |
| सर्वयोग | 7 40        | ধ্ঀ    | ঀঽঀ                        | २६   | ४४           | ৬४        | 38   | ሂട            | દહ    |  |

इस तालिका से कई मनोरंजक और महत्त्वपूर्ण परिणाम निकलते हैं—(१) पुरुषों पर नवीन विचारों और परिस्थितियों का अधिक प्रभाव पड़ा है। उनका दृष्टिकोण नारियों की अपेक्षा अधिक उदार है। ६६ प्रतिशत पुरुषों ने अन्तर्जातीय तथा अन्तधर्मीय विवाहों का समर्थन किया। इन विवाहों के समर्थन में दो बड़े तर्क दिये गये—पहला तर्क तो यह

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> एलीन बी रास-बी हिन्दू फैमिली एण्ड इट्स अर्बन सैटिंग, पू० २७०-७१

या कि इससे जातिप्रया की बुराई का उन्मूलन होगा । दूसरा तर्क विवाह में युवकों को अपने साथी का चुनाव करने की स्वतन्वता देना था। उनके मतानुसार जातिभेद के वन्धनों हारा युवकों के प्रणय-विवाहों में बाधा नहीं डाली जानी चाहिए। दम युवकों ने उम बान पर बल दिया कि अन्तर्जातीय विवाह हमारे लिए 'उत्तम समाज' (good society) का निर्माण करने वाले हैं, केवल इन्हीं से अस्पृथ्यता के कलंक का तथा जानीय भेदभाव का उन्मूलन किया जा सकता है। अन्तर्जातीय अथवा विभिन्न नस्लों बाले विवाहों का समर्थन केवल पचास प्रतिशत युवकों ने ही किया। अन्तर्जातीय विवाहों का समर्थन करने हुए भी नवयुवकों ने इस बात पर बल दिया कि अन्तर्जातीय विवाह करने वाले वर-वधू को आधिक दृष्टि से स्वावलम्बी होना चाहिए, क्योंकि जानीय बन्धन को नंड़ने के कारण माता-पिता तथा अन्य संबंधी इनसे रुप्ट हो जाते हैं तथा उनसे इन्हें कोई महायना पाने की आशा नहीं रखनी चाहिए। इसके अनिरिक्त ऐसे विवाह दम्पती एवं इनके माना-पिता से मनोमालिन्य और वैमनस्य पैदा करने वाले तथा बच्चों के लिए कई विवास ममस्याएं उत्पन्न करने वाले होते हैं।

(२) इस सर्वेक्षण में नारियों द्वारा दिये गये उत्तरों से यह प्रकट होता है कि बे पुरुपों की भांति समाज को उत्कृष्ट बनाने के लिए अन्तर्जातीय विवाह का समर्थन करने के लिए उत्सूक एवं आत्र नहीं है। वे अन्तर्जातीय विवाह की पक्षणानी होते हुए भी विभिन्न जपजातियों में विवाहों की अनुमति देने के पक्ष में थीं। अन्तर्जातीय विवाहों के पक्ष में २६ ने तथा विरोध में ३५ ने अपने मत अभिव्यक्त किये। उनके विरोध का मुख्य कारण यह था कि ऐसे विवाहों में वर-वधू को अपनी जाति के अन्य रीति-रिवाजों तथा मामाजिक प्रथाओं के साथ सांमजस्य स्थापित करने में बड़ी कठिनाई होती है, वे अपने कुल, जाति और बिरादरी में समचित स्थान न पाने से उनसे प्राप्त होने वाले संरक्षण और गुरक्षा से वंचित हो जाते है, अतः उन्हें बड़ी कठिनाइयाँ और परेशानियाँ उठानी पड़नी है और ऐसे विवाह सफल नहीं होते हैं। एक युवती ने इस विषय में लिखा था--"मुझे यह विश्वास नही है कि अन्तर्जातीय विवाह सफल होंगे, क्योंकि धर्म और जार्रित विषयक नियम हममें इतने अधिक स्दृढ़ और बद्धमुल हैं कि हम विभिन्न आदर्शों और रीति-रिवाजों का पालन करने वाले व्यक्तियों के साथ सामंजस्य और आनुकूल्य म्थापित नहीं कर सकती हैं। यह विवाह सफल न होने की दशा में, लड़की के माता-पिता अपनी लड़की को परिवार में वापिस लेने में बड़ा संकोच करेंगे।" अन्य युवतियों ने भी ऐसे विवाहों का विरोध करते हुए यह कहा कि दूसरी जाति के पूरुप के साथ विवाह करने पर लड़की अपनी जाति और अपने परिवार के व्यक्तियों से प्राप्त होने वाली सुरक्षा से वंचित हो जाती है तथा एसे विकास के परिणाम माता-पिता की अपेक्षा बच्चों को अधिक भुगतने पडते हैं।पूरुपों ने यद्यपि अन्तर्जातीय विवाह के प्रति अधिक उदार दृष्टिकोण प्रकट किया था, किन्तु उन्होंन अपने विचारों को क्रियात्मक रूप देते हुए स्वयमेव या अपने परिवार के सदस्यों के विवाह

जात-पांत का बन्धन नोड़ कर नहीं किये थे। उनका यह कहना था कि वे यद्यपि इन विवाहों को बुरा नहीं समझते, फिर भी विवाह करके तथा समाज को रुष्ट करके वे अपनी सम-स्याओं को नहीं बढ़ाना चाहते ।

इस सर्वेक्षण से रास ने यह परिणाम निकाला है कि आधुनिक विचारों से प्रभा वित युवक-युवितयाँ अन्तर्जातीय विवाह का समर्थन करते हैं, किन्तु वे यह भी जानते हैं कि इनसे अनेक प्रकार की विषम समस्याएँ उत्पन्न होती हैं, यदि उन्हें अपनी जाति में, अपना जीवनसंगी मिल जाना है तो वे अन्तर्जातीय विवाह नहीं करते है। ऐसा विवाह केवल उसी दणा में किया जाता है जब युवक-युवती में प्रेम की भावना इतनी प्रबल हो कि वे मामाजिक प्रथाओं के विरुद्ध विद्रोह करने को तैयार हों, अथवा उन्हें ऐसा विवाह करने से सम्पत्ति अथवा सामाजिक प्रतिष्ठा प्राप्त करने में बहुत बड़ा लाभ मिलता हो, ताकि वे अन्तर्जातीय विवाह से उत्पन्न होने वाली कठिनाइयों का समाधान कर सकें बर्ध।

#### अध्याय ५

# वर-वधू का चुनाव तथा योग्यताएँ

अन्य वैवाहिक प्रतिवन्ध

हिन्दू विवाह की नुलना एक वाधादोंड़ (Hurdle Race) से की जा मकती है। वाधादोंड़ का विजेता जिस प्रकार रास्ते की अनेक वाधाओं, विषम स्थलों, गहरे गड्डों और ऊँचे टीलों को पारकर अपने लक्ष्य स्थान पर पहुँचता है, उसी प्रकार हिन्दू कन्या के माता-पिता पिण्ड, गोल, जाति के कठोर प्रतिबन्धों का पालन करते हुए तथा अन्य अनेक वाधाओं का सामना करते हुए बड़ी किठनता में वरका चुनाव कर पाते हैं। पिण्ड, गोल और जाति के प्रतिबन्धों की चर्चा पिछले अध्याय में विस्तार से हो चुकी है। इस अध्याय में वर-वधू के चुनाव के विषय में अन्य प्रतिबन्धों और नियमों का उल्लेख किया जायगा।

विवाह से पहले वर और वधू की अनेक वृष्टियों में जाँच की जाती है। उनके रूप, गुण, वृद्धि, कुल आदि अनेक योग्यताओं का विचैं।र किया जाता है। कुछ विशेष रोग अथवा विकृतियां होने पर उन्हें विवाह के योग्य नहीं समझा जाता। वधू को लक्षणों की परीक्षा पर प्राचीन ग्रन्थों में बहुत बल दिया गया है। मध्यकाल से विवाह में ज्योतिष सम्बन्धी विचार प्रबल होने लगे। वर-बधू का गोत्र और कुल देखने के साथ उनके ग्रहों और नक्षत्रों के गुणों, नाड़ी, कूट आदि का खूब विचार होने लगा। ऐतिहासिक कम से यहां वर-बधू की योग्यताओं व अयोग्यताओं की चर्चा की जायगी। इन ग्रातों या प्रतिबन्धों के विषय में यह बात स्मरण रखनी चाहिए किइनका पालन करना अच्छा समझा जाता है, परन्तु इनका भंग करते हुए यदि कोई विवाह कर ले तो वह अवैध नही माना जाता है।

# वर की योग्यताएं (वर-सम्पत् १)

- (१) ब्रह्मचर्य—वर की सबसे बड़ी योग्यता यह होनी चाहिए कि वह अखण्ड ब्रह्मचारी हो। बौधायन (४।१।११) कन्या के पिता को स्पष्ट रूप से यह सलाह देता है
  - इनका प्राचीन धर्मसूत्रों, स्मृतियों तथा निबन्धग्रन्थों में विशव वर्णन है,
     देखिये मनु १।८८, याज्ञ० १।४१, वीरिमित्रोदय संस्कार प्रकाश, पृ० ७५४।

. कि वह उस व्यक्ति को अपनी कन्या का दान करे, जिसका ब्रह्मचर्यंवत भंग न हुआ हो। मनु (३।२) तथा याजवल्क्य (१।५३) ने वर के अखण्ड ब्रह्मचर्यं के नियम का वर्णन किया है। ब्रह्मचर्याथम विद्याध्ययन के लिए है, गृहस्थ के झंझट विद्याध्ययन में बाधक होते हैं, अतः विद्याध्ययन के बाद ही विवाह हो, इस नियम की रक्षा के लिए यह व्यवस्था की गयी थी कि वर का ब्रह्मचर्य अखण्डित होना चाहिए। किन्तु बाद में बालविवाह का प्रचलन होने पर यह शर्त विल्कुल व्यथं हो गयी। मध्यकाल में ब्रह्मचर्याध्यम एवं वेदाध्ययन की परिपाटी विल्कुल लुप्त हो गयी, उपनयन मंस्कार का दिखावा अवयय होता था, ब्रह्मचर्या काशी जाने का संकल्प करता था, किन्तु उसकी विहन या अन्य सम्बन्धी उसे वहां न जाने की प्रेरणा करने थे और वह अपना काशी जाने का निक्चय त्याग देता था। प्रायः उसी दिन समावर्तन मंस्कार हो जाता था। तब उपनयन और ब्रह्मचर्य इस प्रकार एक मजाक या तमाशा हो गया। यदि वर के लिए यह शर्त आवश्यक समझी जाती तो इसका एक वड़ा लाभ यह होता कि हिन्दू समाज में बेमेल विवाहों का प्रसार अधिक न होता, ४० या ५० वर्ष की आयु वाले पहले से विवाहित वृद्ध अक्षतयोनि कन्याओं का पाणिग्रहण न कर सकते। आजकल इस गर्त का कोई महत्त्व नहीं है।

(२) कुल--वर का कुल उत्तम होना चाहिए। यह समझा जाता है कि उत्तम कुल में जन्म लेने के कारण व्यक्ति वंण-गरम्परा द्वारा कुछ विशेषताओं को प्राप्त करता है और कुछ गुणों को वह अपने कुल के उत्कृष्ट एवं सभ्य वातावरण द्वारा उपाजित करता है, अतः विवाह में कुलीनता के गुण को बहुत महत्त्व दिया जाता है। आप० गृह्यसूत (१।४।१) एक विशेष पूर्वनिर्दिष्ट विधि के अनुसार वर-वधू के कुल की परीक्षा करने का

इनका सारांश यमस्मृति के निम्न श्लोक में है, जिसमें वर के लिए सात गुण आवश्यक बताये गये हैं---

कुलं च शीलं च वपुर्वयश्च विद्यां च वित्तं च सनाथतां च ।
एतान् गुणान्सप्त परीक्ष्य देया कत्या बुधैः शेषमचिन्तनीयम्।।
स्टर्नर्वकं ने विभिन्न स्मृतियों के आधार पर वर के निम्निलिखित गुण बताये
हैं—(१) अपना ही वर्ण रखने वाले (सवर्ण, सदृश) कुल का होना,
(२) धनी होना, (३) मां-बाप तथा अन्य संरक्षक सम्बन्धियों का होना,
(सनाथता), (४) उत्तमचित्र (शील) तथा शूर, उत्कृष्ट स्थिरमित, बुढिमान् होना, (५) विद्वान् तथा पढ़ा लिखा (श्रोत्रिय, पंडित) होना, (६) सुन्दर
(अभिरूप मन् ६।८८,) होना, (७) बड़े परिवार वाला होना (भूरि कुटुम्बवान्,
नानाकुटुम्बवान्), (८) उदार (बाता) तथा वयालु (वयासागर) होना।
(६) आनन्वोपभोग का प्रेमी होना, जनप्रिय, शिष्ट होना (ज्यूरिडिकल स्टडीज
इन एशेण्ट इंडिया, खं० २, प्०३२-३)।

विधान करता है। इस पूर्वनिर्दिष्ट विधि का मंकेत आप० श्रीतसूत्र (६।३) की ओर है और यह राजसूय यज्ञ में चमस ग्रहण करने के योग्य ब्राह्मणों का वर्णन करती है। इसके अनुसार वर के माता और पिता दोनों ओर से दस कुलों तक ऐसे होने चाहिए जिनमें विद्या, तप और उत्तम कर्म पाये जाते हों, अथवा दस पीढ़ी तक जो गुद्ध ब्राह्मणवंश के हों, अथवा कुछ लोगों की सम्मति में पिता की ओर से ही केवल ऐसी दस पीढ़ियों वाले हों। मन ने उत्तम कुल में शादी करने के लाभ और हीन कुल में विवाह करने की हानियों का स्पष्ट रूप से वर्णन किया है। उसने ४।२४४ में कहा है कि जो अपने कूल का उत्कर्ष चाहता है उसे उत्तमोत्तम व्यक्तियों के साथ सम्बन्ध करने चाहिए और अधम लोगों के माथ सम्बन्धों का त्याग करना चाहिए। मनु यह समझता था कि जिन कुलों में कुछ बीमारियाँ पायी जायँ उनमें कभी सम्बन्ध नहीं करना चाहिए। अतः ३।६-७ में वह स्पष्ट कप से सब लोगों को चेतावनी देते हुए कहा है कि राग वाले दस प्रकार के कूलों में गी, भेड़, वकरी, धन-धान्य से परिपूर्ण होने पर भी विवाह सम्बन्ध न करे। ये दस कुल इस प्रकार हैं--जिनमें संस्कारों का पालन नहीं होता, जिनमें स्त्री सन्तानें ही उत्पन्न होती हों, वेदा-ध्ययन नहीं होता हो, जिनमें व्यक्तियों के बहत-बड़े-बड़े बाल होते हैं, जिनमें बवासीर, क्षय, मन्दाग्नि, मिरगी, शिवत्र और कोढ़ के रोग होते हैं। याज्ञवल्क्य ने भी महाकुल (१।५४) या श्रेष्ठ कुल पर बल दिया है। हारीत (बीरिमन्नोदय, पृ० ५८६) कुल पर बल देने के कारण को स्पष्ट करता हुआ कहता है कि सन्तान माता-पिना के गुणों वाली होती है। हर्ष चरित में प्रभाकरवर्धन ने यशोवती से कहा है कि बर में अन्य गुण रहते हए, बुद्धिमान् व्यक्ति कुल को ही देखते हैं (नि० सा० सं० पू० १४१)। कुल का विचार करके ही उसने "सकलभूवननमस्कृत" मौखरीवंश के ग्रहवर्मा को अपनी कन्या देने का विचार किया था। कुल के विचार से, मध्यकाल में बंगाल में कूलीन ब्राह्मण-प्रथा का जन्म हुआ और लोग अपने कौलीन्य की रक्षा के लिए एक ही कुलीन ब्राह्मण के साथ अनेक कन्याओं की शादी करने लगे।

कुलीनता का इतना महत्त्व होते हुए भी मनु (२।२३८) ने पुरुप को यह छूट दी है कि स्त्री यदि रत्न हो (अर्थात् रत्न की तरह श्रेष्ठ हो) तो उसे नीच कुल से भी ग्रहण कर लेना चाहिए (स्त्रीरत्नं दुष्कुलादिप)।

(३) बृद्धि और गुण—वर बृद्धिमान् और गुणवान् होना चाहिए। आप॰ गृह्य सूत्र (१।४।२) कहता है कि कन्या बृद्धिमान् वर को देनी चाहिए। बौधा धर्म सूत्र (४।१।२०) के अनुसार कन्या गुणवान् को देनी चाहिए। कालिदास ने अभिज्ञान शाकुन्तल में (चतुर्थ अंक) गुणवान् वर को कन्या देने का समर्थन किया है। मनु कन्या गुणवान् वर को केन्या देने का समर्थन किया है। मनु कन्या गुणवान् वर को देने पर बहुत बल देता है। वह कहता है (६।५६)— "चाहे कन्या को ऋतुमती होने पर आमरण पिता के घर पर रहना पड़े, किन्तु उसे कभी गुणहीन व्यक्ति को न दे।"

अन्य योग्यताएं

इनके अतिरिक्त वर के स्वभाव, स्वास्थ्य, धन, यण आदि अनेक गुणों को पुराने जमाने में देखा जाता था और आज भी देखा जाता है। यम (स्मृति चिन्द्रका १।७६) ने कुल, ग्रील, ग्ररीर, यण, विद्या, धन, माता-पिता तथा अन्य सम्बन्धियों का होना—ये सात मुख्य गुण बताये हैं। वृहत्परागर (जीवानन्द सं० पृ० १९६) में वर के आठ गुण बताये हैं किन्तु वे यम से भिन्न हैं। वे गुण इस प्रकार हैं—जाति, ज्ञान, पौवन, ग्रिक, स्वास्थ्य, (मिन्नादि की) सहायता, उच्च आकांक्षाएं और धन।

- (४) स्वास्थ्य—वर के तहण, स्वस्थ और रोगमुक्त होने पर बहुत बल दिया गया है और यह स्वाभाविक भी है। आप० गृ० सू० (११३।२०) वरकी योग्यताओं में आरोग्य का परिगणन करता है। मनु ने विवाह में जिन दस कुलों का निषेध किया है (३१६-७), उनमें अधिकांग विभिन्न रोगों से पीड़ित हैं। याज्ञवल्य भी संकामक संचारी रोग वाले महाकुल में विवाह की अनुमति नहीं देता। कात्यायन उन्मत्त, कुष्ठी, नपुंसक, स्वगोवज, काने, अन्धे, मिरगी वाले वर को कन्या न देने का परामर्श देता है।
- (प्र) पुंस्त्व—याज्ञवल्क्य (१।५५) ने वर की पुंस्त्व परीक्षा पर बहुत बल दिया है। वर के पुंस्त्व की यत्तपूर्वक जाँच की जानी चाहिए (यत्तात् परीक्षितः पुंस्त्वे)। याज्ञवल्क्य ने इस परीक्षा की विस्तृत विधि नहीं बतायी। किन्तु नारद ने (५।११–१३) इस विषय पर कुछ प्रकाश डाला है। उसके मत में जिस पुरुष का वीर्य जल में तैरता है और जिसका मूल चमकदार और ज्ञागदार है, वह व्यक्ति मनुष्य है और इनसे विपरीत लक्षणों वाला पुरुष नपुंसक होता है। विवाह से पूर्व वर की इस पुंस्त्व परीक्षा का उद्देश्य प्रयह था कि पित-पत्नी का वास्पत्य जीवन मुखी रहे। पिश्चम में आजकल इस तथ्य को भली-भाँति अनुभव किया जा रहा है, दास्पत्य सुख के लिए यौन अनुकूलता (Sexual harmony) अत्यन्त आवश्यक मानी जाती है। यौन वैषम्य कभी-कभी इस सुख का सर्वथा अन्त कर देता है। अतः वहाँ दास्पत्य सुख व रोगों की निवृत्ति के लिए डाक्टरों द्वारा वर-वधू की प्राग्विवाह परीक्षा (Premarital examination) पर बल दिया जाता है।
- (६) शारीरिक लक्षण—वर में उपर्युक्त योग्यताएँ देखने के अलावा कुछ शारीरिक विशेषताएँ या लक्षण भी देखे जाते हैं। वीरिमित्रोदय (पृ०७५२–७५४) ने इन लक्षणों का बहुत विस्तार से वर्णन किया है।ये लक्षण शारीरिक स्वास्थ्य, सौभाग्य एवं आयु के सूचक होते हैं। उदाहरणार्थ जिसके दांत, नख, केश, त्वचा और अंगुलियों के पोर सूक्ष्म होते हैं, वह दीर्घंजीवी माना गया है। माथा, कन्धा, नाक, छाती उन्नत या ऊंची उठी होनी चाहिए। कनिष्ठ अंगुलि के नीचे से यदि अविच्छिन्न रेखा हथेली के मध्य में आती है तो ५० वर्ष की आयु होती है और कनिष्ठा के पोर अनामिका के पोर से बढ़ जायँ तो पुरुष १०० वर्ष तक जीने वाला होता है (वी. मि., पृ० ७५३)। यदि कनिष्ठा के तथा

अनामिका के पोर बराबर हों तो आयु ८० वर्ष की होती है, यदि वराबर न हों तो ७० वर्ष की और पोर से आधी हो तो ६० वर्ष। किन्तु वर की अपेक्षा कन्या में इस प्रकार के लक्षण विशेष रूप से ढूंढ़े जाते हैं।

वर के गुणों की जांच कई बार स्वयंवर में कोई शर्त रख कर की जाती है। राम और अर्जुन के बल की परीक्षा इसी प्रकार हुई थी। कई बार वर को अनेक प्रलोभन देकर उसके प्रेम की परीक्षा की जाती थी। इसका सबसे सुन्दर उदाहरण अण्टावक की कथा है (महाभा० १३।१६ अनु०)। अव्हावक ने बतान्य ऋषि की कन्या गृप्रभा का पाणिप्रहण करना चाहा। ऋषि ने उसे उत्तर दिशा में भेजा जहाँ उसे अनंत मृत्दरियों मिली। वह उनके प्रलोभन से बचकर जब वाषिस लीट आया नभी वदान्य ने अण्टावक से अपनी कन्या का विवाह कराया। व

## वर की अयोग्यताएं

वर की अयोग्यताओं को हम नीन भागों में बाँट मकर्न है—-(१) णारीरिक तथा मानसिक अस्वस्थता, पागलपन, बहिरापन, गूंगापन या किसी असाध्य बीमारी से पीड़त होना, (२) नपुंसक होना, (३) अन्य अयोग्यताएँ।

वर के पागल होने को कात्यायन व नारद (४।३७) ने दाप माना है। पागलों को प्रायः सभी देशों में दीवानी अधिकारों से वंचित रखा जाता है। इंगलैण्ड में पागल के विवाह को अवैध समझा जाता है। <sup>3</sup> किन्तु वर्तमान समय में अदालतों ने हिन्दुओं में पागल के विवाह को अवैध नही माना। <sup>6</sup> श्री गुरुदास बैनर्जी ने अदालतों के निर्णय से बड़े पुष्ट प्रमाणों के आधार पर असहमति प्रकट की है। उनका कहना है कि विवाह

याम गीतों में वर के गुणों की जाँच करने की कुछ झांकियाँ मिलती हैं। एक वर क्याह करने जाता है। बीच में नवी पड़ती है, बावल क्या गये हैं, वह नवी के किनारे खड़ा होकर पुकारता है—हे ससुर जी, नाव भेज बीजिए ताकि में उस पर चढ़कर उस पार आ जाऊँ। ससुर ने कहा—न मेरे पास नाव है, न केवट। जो मेरी कन्या चाहता है उसे नवी तैर कर आना चाहिए। वर कहता है—मेरा अंगरखा भीग जायगा, मेरी पगड़ी भीग जायगी। हे ससुर, तुम्हारी कन्या के लिए मेरे सोलहों शृंगार भीग जायेंगे। ससुर कहता है—भीगने वो। में अंगरखा बूँगा, पगड़ी बूँगा। हे थ्यारे, मैं शृंगार की सब सामग्री बूँगा, यिव तुम गंगा तैर कर आओगे (रामनरेश ब्रिपाठी—कविता कौमुवी, ग्रामगीत, पृ० २०८-१)।

ţ

- <sup>3</sup> मैरिज आफ लुनेटिक्स एक्ट (१८११) ५१ जार्ज ३य, सी ३७।
- हें देवी चरण मित्र बनाम राधाचरण मित्र २ मा ६६. मौजीलाल बनाम चन्द्रावती कुमारी (इं. ला. रि. ३८ कल. ७००)

मं कत्या का दान किया जाता है। पागल व्यक्ति या जन्मजात मूर्खं व्यक्ति (Idiot) में जब बृद्धि का मर्वथा अभाव है तो उसका कत्यादान ग्रहण करना या न करना कोई अन्तर नहीं रखता, इस अवस्था में इस विवाह को विवाह नहीं माना जा सकता। अधी बैनर्जी की यह युक्ति तो बिल्कुल ठीक है किन्तु इसके आगे अपने मत के समर्थन में उन्होंने मन का एक प्रमाण उस बात की पृष्टि के लिए दिया है कि हिन्दू शास्त्रकार पनि के पागल होने पर पत्नी को उसकी उपेक्षा करने को कहते हैं। हम तम्रतापूर्वक यह निवेदन करना चाहते हैं कि इस राम्रताण का आणय भी बैनर्जी महोदय के आणय से मर्बथा प्रतिकृत है। सन्हें उसमें पित के राम के र

हिन्दू समाज में गुगों, बहिरों, तथा असाध्य रोगों से पीड़ित व्यक्तियों को भी विवाह का अधिकार है। उनका विवाह अवैध नही समझा जाता।

नप्नकता को नारद और कात्यायन दोनों ने बर का दोष माना है, किन्तु मनु और याजवल्बय की सम्मति ऐसी नहीं प्रतीत होती। नपुसक व्यक्तियों के यदि अपने पुत्र नहीं होते थे तो वे नियाग से पुत्र उत्पन्न करवा मकते थे और ये पुत्र अन्य मभी प्रकार के पुत्रों की भांति िपना की सम्मत्ति का हिस्सा लेते थे। मनु (६।२०३) व याजवल्क्य (२।९४०–४२) में स्पष्ट रूप में ऐसा विधान है। मनु यद्यपि नपुसक लोगों के विवाह पसन्द नहीं करता तथापि यदि कभी उन्हें विवाह की दच्छा हो, उसी दणा में मनु उन्हें नियोग की अनुमति देता है। किस्युग में नियोग वर्जित है तो क्या नपुसकों का विवाह भी वर्जित है? आजवल नीच जातियों में नपुसकता के आधार पर नलाक दिया जा सकता है। किस्नु उच्च जातियों में पागलपन के आधार पर अदालतें विवाह को नाजा-यज नहीं मानतीं। है

## परिवेदन

प्राचीन काल में बड़े भाई के विवाह से पहले छांटे भाई के विवाह या परिवेदन को महापाप समझा जाना था। अर्जुन ने द्रीपदी के साथ विवाह करने से इन्कार किया था, क्योंकि उसके दोनो बड़े भाइयों, युधिष्टिर और भीम के विवाह नहीं हुए थे। द्रीपदी के साथ पौचों पाण्डवों का आयु के कम से विवाह हुआ। विवाह होने पर इसी नियम के कारण

- <sup>४</sup> बैनर्जी—हि. ला. मै. स्त्री., पृ०३६।
- मनु ६।७६—उन्मत्तं पिततं वलीबमबीजं पापरीगिणम् ।
   न त्यागोऽस्ति द्विषत्याश्च न च दायापवर्तनम् ॥
- <sup>७</sup> मौजीलाल बनाम चन्द्रावती ३८ कल. ७०० प्रि० कौ० ।
- म् स्टील--लॉ आफ कास्ट्स, पू० १६७
- <sup>६</sup> पुरुषोत्तमदास बनाम बाई नोनी, इं० ला० रि० २१ बं० ६१०

पाँच पाण्डव आयु के कम से पाँच दिनों मे द्रौपदी के पास गये (म० भा० १।१६९। ज्र १।१६८।१३) । इसे शास्त्रीय परिभाषा में परिवेदन कहते थे। गौ० धर्मसूत्र (१४।१८) तथा आप० धर्मसूत्र (२।४।१२-२२) बड़े भाई के विवाह से पहले अपना विवाह (परि-वेदन) करने वाले छोटे भाई (परिवेत्ता) को श्राद्ध में बुलाने योग्य नहीं समझते। विष्णुधर्मसूत्र (३७।१५-१७) परिवेदन की गणना उपपातकों में करना है। वास्तव में परिवेदन में पाप का विचार बहुत प्राचीन है और तै० ब्रा० (३।२।६) में दी गंगी एक कथा के अनुसार मन्त्यों मे पापियों की एक कमबद्ध शृंखला है। इन पापियों मे परिवित्ति (अविवाहित बड़ा भाई) और परिवेत्ता (विवाहित छोटा भाई) की गणना भी गगी है। वसिष्ठ धर्मसूत्र (१।१८) में पापियों की गणना मे परिवेत्ता और परिवित्त दोनों गिनाये गये है। तै० ब्रा० (३।४।४) के पुरुषमेध प्रकरण में परिवित्त, परिविविदान और दिधिषु पति का सम्बन्ध निऋति, अति और अराद्धि (असफलता) के साथ बनाया गया है। रामा० ४।१७।३६ में राजवातक, ब्रह्मघातक, गोघातक, चीर, हिमक, नास्तिक के साथ परिवेत्ता की गिनती करते हुए, उसे नरकगामी कहा गया है। महाभा० (१२।१६४।६८-६६, १२।३४।२७-२८) में परिवेत्ता के लिए चान्द्रायण और क्रुच्छ् नामक प्रायम्वितों का विधान किया गया है। मनु (३।१७१-७२) में कहा गया है कि जो अपना बड़ा भाई रहने पर भी विवाह करता है और गार्हपत्यादि अग्नियों का प्रज्वलित करता है उसे परिवेत्ता (आप० धर्मसूत्र २।४।१२।२२ इसे परिविविदान और याज्ञ ० १।२२३ परिविन्दक कहता है) कहते हैं और बड़े भाई को परिवित्ति। परिवित्ति, परिवेत्ता, ब्याही जाने वाली कन्या, कन्या का दाता तथा विवाह-संस्कार कराने वाला-ये पाँची व्यक्ति नरकगामी होते है । इस महापाप से शुद्ध होने के लिए बासप्ठ, हारीत, शंख, यम ने कुच्छू, अतिकुच्छ व चान्द्रायण प्रायश्चिनों की व्यवस्था की है। विज्ञानेश्वर ने याज्ञ० ३।२६५ पर इन मतीं की विस्तार से उद्धत किया है।

कुछ अवस्थाओं में सूत्रकार परिवेदन को पाप नहीं मानते और छोटे भाई को बड़े भाई से पहले विवाह की अनुमति प्रदान करते हैं। गी० धर्मसूत्र (१८१८) कहता है कि यदि बड़ा भाई विदेश चला जाय तो छोटा भाई १२ वर्ष प्रतीक्षा करके अच्याधान करे तथा कच्या के साथ विवाह करें। कुछ लोगों का मत है कि वह छः वर्ष ही प्रतीक्षा करें। हरदत्त ने इस सूत्र पर विसष्ट का मत उद्भृत किया है कि ६, १० या १२ वर्ष प्रतीक्षा न करने वाला पापी होता है, १२ वर्ष तक उसकी प्रतीक्षा करना न्याय्य है। मध्यकाल के स्मृतिकारों एवं निवन्धकारों ने इस नियम के कई अन्य अपवाद भी बताये हैं। अतिसंहिता (१०५-६) बड़े भाई के नपुंसक, विदेशस्थ, पतित, संन्यासी और योग-शास्त्र का अभ्यासी होने पर परिवेदन में कोई दोप नहीं समझती। इतना ही नहीं,

वह बड़े भार्ट के कुबड़े, बीने, नपुंसक, गींहत, जड़, अन्धे, बहरे और गूंगे होने परपरिवेदन में कोई दोष नहीं देखती। १०

### परिवेदन का कारण

बड़े भाई द्वारा पहले विवाह करने के नियम का कारण संयुक्त परिवार पत्नित थी। संयुक्त परिवार में बड़े भाई के विणेष अधिकार समझे जाते थे। उसके अविवाहित रहते हुए दूसरे भाइमें की विवाह का अधिकार देना उचित नहीं प्रतीत होता था। केरल प्रान्त के नम्भूदरी आहाणों में बड़े भाई का यह अधिकार इतना अधिक है कि विवाह करने का एकमान अधिकार 9.8३३ तक उसी को था। मध्यकाल में परिवेदन का नियम णिथिल होने लगा। संयुक्त परिवार पद्धित के विघटन के साथ-साथ इस नियम का भी भंग होने लगा। अब हिन्दू समाज में इस नियम को विवाह में कहीं भी बाधक नहीं माना जाता है। उत्तनी बात अवण्य है कि इस पर काफी ध्यान रखा जाता है कि बड़े भाई का विवाह पहले हो।

यूरोग में वर की अयोग्यताओं में गं एक यह भी है कि विवाह के समय उसकी काई पहली पत्नी जीवित नहीं होनी चाहिए। हिन्दू धर्मणास्वों ने इस प्रकार की कोई निश्चित व्यवस्था नहीं की। आप० धर्मसूत (२।५।१९।१२-१३) धर्म और प्रजाका उद्देश्य पूरा होने पर अन्य विवाहों का निपंध करता है और दूसरा विवाह करने पर १।९०।२८-१६ में इस पाप का प्रायश्चित्त भी बनाता है। नारद (४।६४) पुत्र वाली, अनुकूल, दक्ष स्त्री का छोड़ने वाल व्यक्ति को राजा द्वारा दण्डनीय बताता है, किन्तु सामान्यतः पुरुषों को विवाह के मामले में बड़ी छूट थी और वर की पहली पत्नी होना, वर के विवाह में वाधक नही समझा जाता था। शी ईण्वरचन्द्र विद्यासागर ने मनु० ३।१२-१३ से यह सिद्ध करना चाहा है कि एक पत्नी के रहने हुए दूसरा विवाह नहीं होता और मनु (६।६१) से तो स्पष्ट रूप से उनके मत का खण्डन हो जाता है।

## वधू का चुनाव

हिन्दू शास्त्रकारों ने वर की अपेक्षा वधू के गुणों का और चुनाव के ढंग का अधिक वर्णन किया है। यह स्वाभाविक है क्योंकि घर का सुख, समृद्धि और शांति पत्नी पर ही

मेधातिथि ने मनु ३।१७१ में पहले श्लोक से मिलता-जुलता श्लोक उद्धृत किया है। गोमिल स्मृ० १।७२-७४ के इस आशय के श्लोकों को गृ० र० पृ० ६०, जिकाण्ड मण्डन (१।६८।७७) में उद्धृत किया है। स्मृत्यर्थसार पृ० १३ तथा वीरमित्रोवय ने पृ० ७६०-६६ में परिवेदन का विस्तृत वर्णन किया है। परा० (४।२४), अवलम्बित है, पत्नी गृहस्थ का मूल आधार है। उसके अच्छा होने पर घर स्वर्ग हो सकता है और वुरा होने पर नरक, अन. उसके गुणों का विस्तार से प्रिनिपादन आविष्यक था।

# वधू के गुणों का तारतम्य

वर में जो योग्यताएँ या गुण हूं है जाते है, बधु में भी उन गुणों का बृहना स्त्रा नाति क है। वधू का कुल अच्छा होना चाहिए, धन तथा रूप खूब होना चाहिए, वबू का वृद्धिमनी हाना भी आवश्यक है। यदि बबू में ये सब गुण पाये जायें तो परम गी साग्य की बात है। किन्तु यदि इनमे किसी गुण की न्यूनता हो तो क्या किया जाय? इनमें से कीन से ग्ण आवण्यक है और कीन से अनावण्यक ? भारद्वाज गृह्यसूव (१।११) ने इस पर बहुन अच्छा प्रकाण डाला है। वह कहता है--"यदि सब गुण न पाये जायँ तो धन की उपेक्षा नारे। धन के बाद रूप की उपेक्षा करे, किन्तु कुल और बुद्धि में किसे महत्ता दे, इस विषय में विद्वानों मे मनभेद है। कुछ कहते है कुल को महत्व देना चाहिए, दूसरे बुद्धि को अधिक महत्त्वपूर्ण समझने हैं' । आग्वलायन गृह्यमूत्र (१।५।३) ने वधू के वृद्धि, रूप, गील लक्षण युक्त होने नया नीरोग होने पर बल दिया है। मनु० (३।४), याज्ञ० (१।४२), शांखा० गृ० (१।४।६) ने कन्या के उत्तम लक्षणों वाली होने पर बल दिया है। ये लक्षण वर के लक्षणों की नग्ह शारीरिक विशेषताओं को मूचित करते हैं, कन्या कै भाग्य और आयु को बताने हैं। गृह्यसूत्रों के समय में ही इन लक्षणों की बहुत महिमा गायी गयी है। गो० गृ० मू० (२।१।३) कहता है--"म्बी के लक्षणों को जानने वाले चतुर व्यक्ति द्वारा यन्या की परीक्षा कराये। उत्तम लक्षणों या चिन्हों वाली स्त्री को पत्नी बनाये"। मन्० (३।५-१०), वि० ध० सू० (२४।१२-१६), वा० ध० सू० (१।३८), वात्स्यायन काममूत्र (३।१।२), बृहत्संहिता (७०।१) में इन लक्षणों की विस्तार से चर्चा है। बा० का० सू० का वर्णन अधिक संक्षिप्त एवं स्पप्ट होने के कारण पहले यहाँ उसी के आधार पर वध् के गुणों पर विशेष प्रकाश डाला जायगा। काममूत इनका वर्णन करते हुए कहता है-

"कन्या उत्तम कुल वाली, माता-पितायुक्त, वर से तीन वर्ष कम आयु वाली होनी चाहिए। घलाघ्य आचार वाले, धन-धान्य परिपूर्ण, म्नेह रखने वाले तथा खूब संवधियों वाले कुल में उत्पन्न, रूपवती, शीलवती, लक्षणयुक्त विल्कुल पूरे (न अधिक न कम और न नष्ट हुए) दांत, नख, कान, केश, आंखें और स्तन रखने वाली तथा स्वस्थ शरीर की कन्या का वरण करे।"

वात्स्यायन कन्या के (३।१।१२) सोलह दोषों की गिनाता हुआ कहता है कि

महाभार (१२।३४।२७) में भी छोटे माई को उपर्युक्त दशाओं में विवाह का अधिकार दिया गया है।



एँमी कन्याओं के माथ सम्बन्ध न करे। ये १६ इम प्रकार है—(१) बुरेताम वाली कन्या, (१) ऐसी कन्या जिसे छिपा कर रखा गया हो, (३) बाग्दना, (४) भूरी या कपिला (सि० मनु० ३।६), यह पिन को मारने वाली समझी जाती, (४) सफेंद दागों वाली (पृपता), ऐसी कन्या के बारे मे यह विचार था कि वह धन का नुकसान कराने वाली होती है, (६) मर्दानी औरत (वृपभा), (७) झके कन्धे वाली (६) अमंहत जांघों वाली, (१) बड़े माथे वाली. (१०) मृत पिता की किया करने के कारण अणुद्ध, (११) किसी दूसर पृत्य द्वारा बूपित अथवाना अयज गस्तान वाली, (१२) रजस्वना, (१३) गर्भवती, (१४) मिल. (१४) जिस की हाथ पैरों से पसीना निकलना हो (वर्षकरी)।

कत्या के लक्षणों का तथा इन लक्षणों के फलों का विस्तृत उल्लेख ज्योतिय के अप्यों में पाया जाता है। बृहत्मीहिना, ज्योतिम्तन्त्र आदि ग्रन्थों में इनका बहुत विस्तृत ंवर्णन है। उदाहरणार्थ, जिस कत्या के हाथ में कलाई से निकली रेखा मध्यमा उंगली तक चली गयी हो वह कत्या भाग्यवती होती है, ऐसी स्वी के साथ विवाह करना चाहिए। स्वी का ललाट लग्बा होने से पता लगता है कि उसके देवर का नाण होगा, उदर लम्बा होने से प्वणुर तथा नितम्ब दीर्घ होने से स्वामी का नाण होता है। ऐसी दुर्लक्षणा कत्या कभी नहीं ग्रहण करना चाहिए। प्राचीन काल में फलिन ज्योतिय का विचार बहुत प्रवल था और उसी के आधार पर इन लक्षणों की कलाना की गयी।

मृतिपखों द्वारा लक्षण परीका— उपर्युक्त लक्षणों की परीक्षा कोई आसान वास नहीं है। गांभलिल गृह्यसूल ११२१२ में इन लक्षणों की परीक्षा कुणल व्यक्ति से कराने का आदेण दिया गया है। कृणल व्यक्ति यदि मुलभ न हो तो उस दशा में क्या किया जाय? गृह्य सूल मंभवतः इन लक्षणों के गोरखांधे में बचने के लिए उसके चुनाव का एक विचित्र किन्तु मुगम उपाय वताते हैं। इसके अनुसार विभिन्न स्थानों में लाय गये मिट्टी के ढेलों से बधू के भविष्य की जानकारी की जानी है। आश्व ०गृ० पू० (११५४०६) ने कहा है कि मिट्टी के आठ पिण्ड वनाये जायं। ये आठ पिण्ड विभिन्न स्थानों की मिट्टी से बनाये गये हों— पहला पिण्ड वर्ष में दो फसले देने वाले क्षेत्र की मिट्टी से, दूसरा गौशाला में, तीमरा यज्ञवेदी में, चौथा कभी न सूखने वाले तालाब से, पाँचवाँ जुए के स्थान में, छठा चौंगहें में, मातवाँ वंजर स्थान से और आठवाँ एमशान से मिट्टी लेकर वनाये जायं। इन आठ पिण्डों पर 'ऋतमग्ने' का मन्व पढ़े। इस मन्त्र का अर्थ इस प्रकार है— 'ऋत सृष्टि में सर्वप्रथम उत्पन्न हुआ, ऋत में सत्य प्रतिष्ठित है। यह कुमारी जिसके लिए उत्पन्न हुई है उसे ग्रहण करे, जो सत्य है वह दिखायी दे।' उन पिण्डों पर यह मन्त्र पढ़ कर

गण्जानाय वसु के हिन्दी विश्व कोश खण्ड २१, पृ० ५६२-६५ पर कन्या के ऐसे लक्षणों का विस्तृत विचार किया गया है।

वह कुमारी से कहता है कि वह उनमें से एक पिण्ड ग्रहण करे। वह जो पिण्ड चुनतीहै, उसमें उसकी परीक्षा हो जाती है और उसके भाग्य का पता लग जाता है। यदि उसने फसर्जें देने वाले खेत का पिण्ड चुना है तो उसके पुत्र प्रचुर अन्न वाले होंगे। यदि उसने गोणाला का पिण्ड चुना है तो वह खूब पणुओं वाली होगी। इसी तरह वेदी के पिण्ड में उमका ब्रह्मतेज युक्त पुत्र, तस्खने वाले तालाब के पिण्ड से प्रदेश वस्तु से युक्त होना, जुए के स्थान वाले ढेले से जुआरी, चौराहे वाले पिण्ड से स्वैरिणी, बंजर से गरीब, और प्रमणान वाले से उस कन्या के पतिधानी होने का पता लगता है।

गोभिल गृह्यसूत्र (२।१।१) भी यही विधि बताता है। अन्तर केवल इतना है लि उसके मत में इन आठ पिण्डों के अतिरिक्त मत पिण्डों से थोड़ा-थोड़ा अंग लेकर नवीं पिण्ड बनाना चाहिए। "ऋतमने प्रथमं" के मन्त्र से वह कुमारी कोई एक पिण्ड उठावे, यदि वह पहले चार पिण्डों में से किसी को उठाती है तो उसके साथ विवाह कर ले, कुछ लोगों के मत में मिश्रित पिण्ड उठाने पर भी उसके साथ विवाह किया जा सकता था।

आप० गृ० सू० (३।१५-१०) में इस विधि का यह रूप दिया गया है कि गाँच पिण्डों को ऊपर से एक जैसा बनाये और उन के भीतर विभिन्न वस्तुएं छिपा कर रखें। पहले पिण्ड में नाना प्रकार के बीज, दूसरे में वेदी की धूल, तीसरे में खेत का ढेला, चीथे में गोवर और पाँचवें में श्मशान का ढेला छिपाये। कन्या को इन पिण्डों में से किसी का स्पर्ण करने को कहे। पहले चार पिण्डों का छूना ऋढि का सूचक है। इसी प्रकार की वधू परीक्षा की विधियाँ वराह गृ० १०, भार० गृ० १।११, मानव गृ० १।७।६-१० में दी गयी हैं। यह एक प्रकार की लाटरी ही है।

कत्या की गुणपरीक्षा का सुगम उपाय—कत्या के गुणों की यह पहचान भी बहुत जटिल है। आप० गृ० (३।२१) इस विपय में एक बहुत सरल नियम देता है। उसके के अनुसार कुछ व्यक्तियों का मत है कि जिस कत्या में दिल और आंख लग जाय उसी कत्या से कल्याण प्राप्त होता है, उससे अन्य वस्तुओं की ओर ध्यान नहीं देना चाहिए (यस्यां मनण्चभूषोनिबन्धस्तस्यामृद्धिनेंतरदाद्वियेतेत्येके)। भारद्वाज गृह्य० इसी नियम का और भी अधिक महत्ता देता हुआ कहता है कि जिसमें मन और आंख लग गयी है उसमें ज्ञान या पिण्ड के गुण को नहीं ढूंढ़ना चाहिए। वा० कामसूल ३।१।१४ में बहुत मामूली परिवर्तन के साथ आप० गृ० ३।२१ का उपर्युक्त वाक्य उद्धृत किया गया है। वास्तव में कन्या वरण करने का इससे अधिक सरल उपाय कोई दूसरा नहीं हो सकता है।

गौतम धर्मसूत्र ४। १, व॰ ६। १, याज्ञ० १। ४२, मनु० ३। ४ में वधू के अपनी जाति की होने तथा अक्षतयोनि होने पर बल दिया है। सजातीय विवाहों के प्रकरण में हम यह देख चुके हैं कि सजातीय विवाह का बन्धन कैसे प्रारम्भ हुआ और इसके अतिरिक्त शास्त्रों में कन्या का अक्षतयोनि होना भी अच्छा माना गया है। यह स्वाभाविक है कि पुरुष भुक्त-पूर्वा कन्या को पसन्द न करें। नारद (४।३६) संसृष्टमैथुना को विवाह के लिए अयोग्य (दूपित) करेगा समझता है। किन्तु इस नियम की एकागी क्टोरता ते हिन्दू समाज को बाद में बहुत होनि पहुँचायी। यदि पृष्प के लिए यह उपयुक्त था कि वह भुक्तपूर्वी (अन्यपूर्वा) में भादी न करें तो स्त्री के लिए भी यह उचित समझा जाना चाहिए था कि उसे विवाहित पृष्प में न व्याहा जाय। किन्तु यह नहीं हुआ। ५०-६० वर्ष के बूढे लोग पहलीं पत्नी या पत्नियों के मर्ने पर या उनके जीवित रहते हुए भी नयी-नयी अक्षतयांनि कत्याओं में भादी परन रहे और विध्वाओं को विवाह के अधिकार में बचित रखा गया। इस विषय का आगे (पुरु ४४६-५२) विस्तार में प्रतिपादन किया जायगा।

अब वधु के ऐंग दोपों या अयोग्यनाओं की नर्चा की जायगी जिनके कारण विवाह असभव माना जाना था या अब माना जाना है।

परिवेदन-पार्विदन का नियम भाइयों की तरह बहिनों पर भी लागू होता है। बरी बहिन के अविवाहित रहते हुए छोटी बहिन की शादी नहीं हो सकती । इस नियम का भंग करके णादी करने वाली छोटी बहिन 'अग्रे विधिष्' कहलाती है और बड़ी बहिन को 'बिधिष्' कहने हैं (मिनाक्षरा गाञ्च० ३।२६५ पर)। अग्रेदिधिषु का विवाह अत्यन्त प्राचीन काल में पाप माना जाता था। तै० ब्रा० (३।४।४) में दिघिप-पति का सम्बन्ध अराद्धि (अमफलता) में बताया गया है। तैं व बाव (३१२)६) व विमान्त धव मुव (११९६) में अग्रीविधिष तथा विधिष के पनि का पापियों (एनिस्वयों) मे रिग्ना गया है। वसि॰ ध॰ मु० (२०१६-१०) में वहा गया है कि अग्रे दिधिपू का पनि १२ दिन का कृच्छ प्रायश्चित करें और अनिकृष्छ प्रायण्चिनों का पालन करें। दोनो एक दूसरे के दोप के निवारण के लिए अपनी पत्नियां दे और फिर बड़े भाई की आजा पाकर छोटा भाई उसमें विवाह करे। यह ध्यान रखना चाहिए कि विधिष्-पनि के लिए अधिक प्रायण्चित है, क्योंकि उसके होने हुए उसकी छोटी बहिन का विवाह हो, यह उसके लिए अधिक लज्जा की बात है। आप० ध० सू० (२।४।१२।२२) भी इसे पाप मानता है। हिन्दू समाज से इस नियम का भाइयों के नियम की अपेक्षा अधिक दुढ़ता से पालन हुआ है। यह नियम न केवल हिन्दू ममाज में है, अपिन अनेक प्राचीन व अर्वाचीन समाजो मे पाया जाता है। बाइबल के जिनीसस वे अ० २६ से जात होता है कि यहदियों में इस प्रथा का प्रसार था। याकूब रैचल से विवाह करने के लिए ७ वर्ष तक उसके पिता लाबान के पास नौकरी करता है। किन्तु उसके बाद विवाह में रैचल के बदले उसका पिता लावान याकूब को रैचल की बडी बहिन लीह देता है। याकूव ने जब लाबान से इस धोखे का कारण पूछा तो उसने कहा (जिनी: २६।२६) कि हमारे देण में यह रिवाज नहीं है कि छोटी बहिन (अनुजा) को बड़ी बहिन (अग्रजा) से पहले ब्याह दिया जाय। १२

अध्निक यूनान में पुत्रों के लिए यह बहुत बुरा समझा जाता है कि कन्याओं के आयु कम से शादी होने से पहले उनकी शादी हो। आयलँण्ड, इंग्लैण्ड, वेल्स, स्काट- रघुनन्दन ने उद्वाहतत्त्व में माता के नाम वाली कत्या में शादी का निर्मय किया है। यदि किसी ऐसी कत्या से वाग्दान हो गया है तो उसका नाम वदल कर उसमें शादी करनी चाहिए। गुरु की कत्या के साथ भी पाणिग्रहण वर्जिन है। महा. (११७०) में देवयानी ने जब कच से विवाह का प्रस्ताव किया तो कच ने इसे उस आधार पर अस्वीकार किया कि वह गुरुपुत्री होने के कारण धर्म की दृष्टि से उसके लिए पूज्य है (११७०१३)। देवयानी के अधिक आग्रह करने पर कच कहता है—'हे शमन्ननं, नुम मझे अन्तिन नार्म के अधिक आग्रह करने पर कच कहता है—'हे शमन्ननं, नुम मझे अन्तिन नार्म के अधिक विरा हो। हे सुन्नु, प्रसन्न होओ। तुम मेरे लिए गरु में भी अधिक वरी हा। शक्तावार्य की जिस कांव में नुमने वास किया था उसी कोल में मेंन वास किया है। इससे धर्मानुसार तुम मेरी वहिन हुई, गो फिर ऐसी वान न कहना (११७०१०-१४)''। इस नियम के दो कारण प्रतीत होने है, पहला तो यह कि आचार्य दूगरा पिना गमका आसा था (मनु २१००१) और पिना की कत्या से शादी करना वहिन में शादी करने के समान जवन्य था। दूसरा कारण यह था कि युराने जमाने में विद्याधियों की शिक्षा गुरुशे के कुल में होती थी, वे उसके घर पर रहते थे और गुक् के परिवार में उनका धुमिन्छ सम्बन्ध होता था। इस वातावरण में अनुचित सम्बन्धों को रोकते के लिए यह आवश्यक था कि गुरु-कन्याओं के साथ विवाह को निपिद्ध ठहराया जाय।

मनु ३। ११ व याज्ञवल्य १। १३ वधू के भ्रातृमती होते पर वल देते हैं। उनके सतानुसार जिस कन्या का कोई भाई न हो उसके साथ विवाह नही करना चाहिए। ऋग्वेद (१।१२४।७) एवं अथर्व (१।१७।१) में इसके संकित है तथा यासक ने निक्क में (१३४-५) इसकी विस्तार से चर्चा की है। मनु ने अभ्रातृमती कन्या के निपेध का कारण उम नक्की की पुलिका बनाने की संभावना को माना है। पुराने जगाने में जब किसी का पुत्र नहीं होंना था तो वह लड़की को पुलिका बनाता था और दौहित को अपना लड़का समझता था। अपने जामाता से वह यह शर्त करता था कि वह उसके घर में रहेगा, उमकी लड़की का लड़का (दौहित) अपने पिताको पिण्ड वान न देकर अपने नाना को पिण्ड वान करना था। पिता के पिण्ड वान से वंचित रह जाने के कारण अभ्रातृमती कन्या से विवाह करना बहुन बुरा समझा जाता था। किन्तु आजकल स्थिति बिल्कुल वदल गयी है। लोग ऐसी कन्या को अधिक पसन्द करते है, क्योंकि उससे स्वशुर की सम्पत्ति मिलने की संभावना होती है।

मनु ने (३।४) तथा दूसरे शास्त्रकारों ने सिपण्ड, सगोत्नतथा याज्ञवल्क्य (१।४३) एवं अन्य सूत्रकारों व स्मृतिकारों ने समानप्रवर वाली कन्या से शादी का निषेध किया है। पिछले अध्यायों में इनका विस्तृत विचार हो चुका है। जिस स्त्री का एक बार विवाह

लेण्ड में पहले इस प्रथा का बहुत अधिक रिवाज था । बाण्ड कहता है कि यवि कमी छोटी बहिन की पहले शादी हो जाती थी तो बड़ी बहिनें उसकी शादी पर जूते उतार कर नाचती थी ताकि उनका दुर्भाग्य दूर हो सके वै० शा० हि० सै०, पृ० ३६-३८। हो चुका हो उस स्वी का दुबारा विवाह नहीं हो सकता, क्योंकि पाणिग्रहण संस्कार के मन्त्र तो केवल कन्याओं के लिए ही पढ़े जाते हैं <sup>9 3</sup> एक बार हिन्दू कन्या किसी पुरुष की स्वी होने पर उसमे किसी प्रकार अलग नहीं हो सकती <sup>9 ४</sup> और कन्या का वान एक ही बार होता है <sup>9 ४</sup>। यह केवल प्राचीन णास्त्रों का विधान हो ऐमी बात नहीं। भारतीय दण्डविधान की धारा ४६४ के अनुसार जीवित पित वाली स्त्री का दूसरे पित से विवाह एक दण्डनीय अपराध है।

मनु ने विधवाओं को विवाह के अयोग्य ठहराया है। मनुस्मृति के पंचम अध्याय के अन्त में (१५७-१६२) यह उपरेण दिया गया है कि पित के मरने पर वह ब्रह्मचर्यपूर्वक रहे, गुत्र प्राध्ति के लालच में भी मृत पित का अतिक्रमण न करे, साध्ती स्त्रियों का कोई दूरारा स्वामी नही हुआ करना। पराशर तथा नारद ने यद्यपि विधवाओं के पुनर्विवाह की अनुमति दी थी, तथापि मध्यकाल में इसे निषिद्ध ही समझा जाता रहा। १६ १८६६ के विधवा-पुनर्विवाह कानून से विधवाओं को विवाह करने की आजा मिली।

मेलापक या मेलन—मध्य युग में वर-बघू की जन्मकुण्डली मिलाकर विवाह करने की परिपाटी प्रचलित हुई १७ और आज तक प्रचलित है। इसका मूल उद्देश्य बहुत मुन्दर था। वर और बधू में जितनी अधिक वानों की अनुकूलता होंगी उनका जीवन उतना अधिक मुखमय होंगा। उनके स्वभाव, रुचियाँ, प्रवृत्तियाँ एक जैसी होंनी चाहिए। यूरोंग के कुछ आधुनिक विचारक इस वात पर वल देते हैं कि विवाह से पहले वर-बधू इकट्टे रह कर पारस्परिक अनुकूलता को देख लें, किन्तु भारतीयों ने इसका हल ज्योतिष से ढूंढ़ निकाला था। इसके अनुमार प्रत्येक व्यक्ति का स्वभाव अपने जन्म के समय के

१3 मनु ८।२२६--पाणिग्रहणिका मन्त्राः कन्यास्येव प्रतिष्ठिताः।

१ व मन् ६।४६-न निष्क्रयविसर्गाभ्यां भर्तुर्भार्या प्रमुच्यते ।

<sup>&</sup>lt;sup>१ ५</sup> वही १।४७ सकुवंशो निपतित सकुत्कन्या प्रवीयते ।

९६ दे० आगे--विधवा विवाह का प्रकरण, 'पु०३३६-५२

वैकसान (Backmann) ने On the Soul of Indian Woman (पृ० १८६) में यह मत प्रकट किया है कि जन्मपित्रयों का मिलाना ४०० ई० से हिन्दू समाज में प्रचिलत हुआ है, इसी समय से बाल विवाह होने लगे थे। माता-पिता एक ऐसी व्यवस्था चाहते थे जिसके अनुसार उनके द्वारा किया गया शिगुओं का वैवाहिक सम्बन्ध ईग्वरीय व्यवस्था की स्वीकृति प्राप्त कर सके तथा उन्हें इस बात का विश्वास हो सके कि उनके बच्चों का वाम्पत्यजीवन सुखमय होगा। आजकल बालिववाह की प्रथा कम हो जाने पर भी माता-पिता जन्मपित्रयों के मिलाने पर बहुत बल देते हैं, क्योंकि वे इससे वर-वधू के चुनाव के भारी उत्तरवायित्व से बहुत कुछ मुक्त हो जाते हैं। वैवाहिक जीवन वु:खमय

नक्षतों से निश्चित होता है। अतः दो ब्यक्तियों में अनुकूलता देखने के लिए जन्मकुण्डित्यों का मिलाना आवश्यक हो जाता है। विवाह के समय वर और वधू की कुण्डित्यों देख कर गुभाणुभ स्थिर करने को योटक या मेलन कहते हैं। यह मेलन आठ भागों में बाँटा जाना है—प्रहमैत्नीकूट, राणिकूट, वर्णकूट, वश्यकूट, ताराकूट, योनिकूट, गण मैत्नीकूट, तिनाड़ी कूट। तर्कवाद के वर्तमान युग में फिलत ज्योतिष तथा उसके आधार पर की गयी कल्पनाओं का अभान्य होना सर्वथा स्वाभाविक है। यदि थोड़ी देर के लिए यह मान भी लिया जाय कि प्रहों और नक्षतों का हमारे गरीर और स्वभाव पर अमर पड़ना है, तो भी विवाह में कई कारणों से इनके फलाफल और गुभागुभ की गुद्धता में मन्देह करने के प्रवल कारण हैं। पहला कारण तो यह है कि ६६ प्रतिगत जन्म-कुण्डिलयों में जन्म के ममय के महों और राशियों की गणना वाल्पत होती है। ज्योतिषाचार्य कहते हैं कि जन्म के ममय के जान में एक दो पल का अन्तर होने से आकाश-पानाल का अन्तर हो जाता है।

जन्मपत बनाने वाले पण्डितजी को शायद ही कभी किसी बच्चे के जन्म का ठीक समय बताया जाता हो। देहात में घण्टे नहीं लगते, घड़ियाँ नहीं होती और बच्चा पैदा होने के कई दिन बाद पण्डितजी को बताया जाता है कि अमुक दिन णाम के समय कल्लू के लड़का हुआ है। यदि पण्डितजी ने गाम के समय को कुछ अधिक बारीकी में जानना चाहा तो यह उत्तर मिलता है कि गायें चर कर आ गयी थी। ज्योतिषी जी के लिए इतना संकेत पर्याप्त है। समय के इसी निर्भान्त और अचूक ज्ञान के आधार पर ज्योतिषी जी जन्मपत्नी की ऊँची इमारत उठाते हैं और इसी ज्ञानाकों के ब्रारा देखी गयी लग्न और ग्रहादि की स्थित का निय्चय करते है। फिर इसी पर अविचल विश्वास करके विवाह काल उपस्थित होने पर लड़के-लड़िक्यों के आजीवन भाग्य विधान का अनुष्ठान होता है। इससे बढ़कर क्या विडम्बना होगी? उपर्युक्त कारणों से जन्मकुण्डिलयों के आधार पर वैवाहिक विचार को प्रामाणिक एवं आवश्यक नहीं समझा जाना चाहिए। किन्तु हिन्दू विवाहों में इनका बहुत महत्त्वपूर्ण स्थान है। ऊपर हमने आठ कूट गिनाये है। इनके आधार पर ३६ गुण नियत किये गये हैं। जिस प्रकार विश्वविद्यालयों की परीक्षा में नियत अंक लेना आवश्यक होता है और उससे कम अंकों वाला परीक्षार्यी अनुत्तीर्ण समझा जाता है, वैसा ही नियम वर और वधू के लिए भी है। उन्हें ५० प्रतिशत अर्थात् १० गुण

होने पर वे इसे भाग्य का परिणाम समझते हैं। बैकमान ने लिखा है कि जन्मपत्नी में विश्वास रखना एक ओर तो यह सूचित करता है कि भाग्य की रेखा अटल है और दूसरी ओर इसे पहले से ही जानने तथा अनुकूल बनाने का प्रयत्न किया जाता है। वर्तमान वैज्ञानिक युग में भी जन्मपत्नी मिलाना आवश्यक समझा जाता है तथा कई बार वैवाहिक विज्ञापनों में इसका स्पष्ट रूप से उल्लेख किया जाता है।

अवषय प्राप्त करने चाहिए और उपर्युक्त म कूटों में अलग-अलग ५० प्रतिणत गुण करने चाहिए। इस विषय में जिन्हें अधिक कुतूहल हो वे मूहर्तचिन्तामणि, दीपिका, राजमार्तण्ड आदि ग्रन्थ देख सकते हैं। १ फ

### वैवाहिक प्रतिबन्धों के दुष्परिणाम

हिन्दू विवाहों के उपर्युक्त प्रतिबन्धों के कारण वर और वधू के चुनाव में बड़ी कि किनाइयों का सामना करना पड़ता है। लड़के तो फिर भी कुछ देर तक अविवाहित रह सकते हैं, किन्तु कन्याओं का विवाह तो लाचार होकर करना ही पड़ता है। कन्या के पिता को वर ढूँ देने और उसे सन्तुष्ट रखने में जितनी किनाइयाँ उठानी पड़ती है उन्हें भुक्तभोगी ही जानते है। एक ग्रामगीत में यह बिल्कुल टीक कहा गया है कि जिस के घर में क्वारी कन्या हो भला उसे कैसे नीद आ सकती है। इन कारणों से हिन्दू घरों में कन्या के जन्म पर बहुत दु:ख मनाया जाता है। है

### वर-वधू के चुनाव की आधुनिक प्रवृत्तियां

वर्तमान युग में वर-वधू के चुनाव में तथा इनके लिए आवश्यक गुणों के स्वरूप में कई महत्वपूर्ण परिवर्तन हो रहे है। पहला परिवर्तन वर-वधू द्वारा अपना जीवन साथी चुनने में स्वतव्रता की माँग करना है। पहले वर-वधू का चुनाव माता-पिता किया करते थे। बाल विवाह के प्रचलन के बाद यह सर्वथा स्वामाविक था, माता-पिता द्वारा निर्वास्ति विवाह के प्रचलन के बाद यह सर्वथा स्वामाविक था, माता-पिता द्वारा निर्वास्ति विवाह (Arranged marriage) हिन्दू समाज का सार्वभाम नियम था। किन्तु वर्तमान युग में शिक्षा के प्रसार से विवाह की आयु ऊंची उठने परसमानता और स्वतंत्रता की भावना से ओतप्रोत हिन्दू युवक-युवितयाँ इस बात की माँग करने लगे हैं कि विवाह जैसे महत्त्वपूर्ण विषयों के निर्धारण में उनकी सम्मति और सहमति ली जानी चाहिए। इस विषय में हिन्दू समाज में होने वालापरिवर्तन एक हिन्दू नारी के निम्नलिखित कथन से स्पष्ट होगा- ''जब हमारा विवाह हुआ था तो मेरी आयु १० वर्ष की तथा पित की आयु १८ वर्ष की थी, मेरे माता-पिता ने विवाह से पूर्व मेरे पित को तथा उन के माता-पिता ने मुझे देखा था, किन्तु हम दोनों ने विवाह संस्कार से पहले एक दूसरे को नही देखा था। किन्तु पिछले कुछ वर्षों में एक नयी प्रयाका श्रीगणेश हुआ है, इसे लड़की देखना कहा जाता है। जब मेरी लड़की की शादी हुई तो उस समय यह प्रथा प्रचलित हो चुकी थी। उसने तथा उसके भावी पित ने

१ द इस विषय के संक्षिप्त वर्णन देखिए हिन्दी विश्वकोश (कलकत्ता) खण्ड १६, योटक शब्द, पृ० ७४६-५२।

<sup>&</sup>lt;sup>9 ह</sup> इसके विशव वर्णन के लिए देखिए हरिदत्त वेदालंकार—हिन्दू परिवार मीमांसा पृ० १६७-२०७ ।

एक दूसरे को देखा, किन्तु उन्हें एक दूसरे से बात करने की अनुमित नहीं दी गयी थी। किन्तु जब मेरी पोती का विवाह हुआ तो लड़के-लड़की ने आपस में बातचीन की और विवाह में पहले उन्हें घर से बाहर घूमने जाने की अनुमित भी दी गयी थी। यद्यपि उनका यह विवाह माता-पिता ने तय किया था २०।" माता-पिता हारा विवाह तय करने में न केवल यृवकों को उनके परिपक्व अनुभव का पूरा लाभ मिलता है, अपितु वे अपने माथी का चुनाव करने में होने वाली परेशानियों और झंझटों से बच जाते हैं। यह तथ्य बम्बर्ड में स्वत्रव रूप में आजीविका कमाने वाले तथा अनुसंधान कार्य करने वाले एक नव्यवकों के निम्नीलीयत विवरण से स्पष्ट हो जायगा—"यद्यपि में पी० एच० डी० प्राप्त करने के निम्नीलीयत विवरण से स्पष्ट हो जायगा—"यद्यपि में पी० एच० डी० प्राप्त करने के तिम्नीलीयत विवरण से स्पष्ट हो जायगा—"यद्यपि में पी० एच० डी० प्राप्त करने के तिम्नीलीयत विवरण से क्षा है कि मैं इस प्राप्त पर विचार नहीं किया है कि मैं किंग प्रकार की लड़की में विवाह कर्लगा। इस विषय में में अपने पिताजी पर भरोमा रख रहा हैं की वे मुझे एक लड़की ढूँ व देंगे और मुझे इस विषय में वार्ड परेणानी नहीं उठानी पड़ेगी। मेरे माता-पिता ने मुझे कुछ इस विषय में चुनाव करने का अन्तिम अधिकार दिया है, णायव वे इस बात को अच्छी तरह जानते हैं कि मैं उनकी इच्छाओं के प्रतिकृत कार्य नहीं करूंगा।"

रास द्वारा किये गये एक सर्वेक्षण में वर-वधू के चुनाव के विषय में अविवाहित (unmarried), हाल में विवाहित (young married) तथा चिरकाल में विवाहित (older married) स्त्री-पुरुषों से यह पूछा गया था कि वे अपने जीवन-साथी के चुनाव के बारे में पूरी स्वतंत्रता (complete choice) चाहते हैं, कुछ स्वतंत्रता चाहते हैं, या कोई स्वतंत्रता नहीं (no choice) चाहते। इस विषय में नर-नारियों के उत्तर निम्न-लिखित तालिका में प्रदर्शित किये गये हैं। २२

| नारियाँ                 | चुनाव में पूरी<br>स्वतन्त्रता | कुछ स्वतंत्रता | स्वतंत्रता का<br>न होना | सर्वयोग    |
|-------------------------|-------------------------------|----------------|-------------------------|------------|
| अविवाहित                | 9                             | ų,             | ų<br>Ų                  | 98         |
| कुछ समय पहले विवाहित    | ¥                             | ų              | ų                       | <b>₹</b> 9 |
| चिरकाल से विवाहित       | २                             | 90             | 90                      | २२         |
| स्त्रियों की कुल संख्या | 97                            | ₹० 🐠           | २०                      | <b>६</b> २ |

२० एलीन रास--दी हिन्दू फॅमिली इन इट्स अर्बन सैटिंग, पृ० २४२

<sup>&</sup>lt;sup>२९</sup> एलीन रास--पू० पु०, पू० २५२

<sup>&</sup>lt;sup>२२</sup> एलीन रास---पू० पु०, पृ० २५ =

| पुस्व                 | चुनाव में पूरी<br>स्वतंत्रता | कुछ स्वतंत्रता | स्वतंत्रता का<br>न होना | सर्वयोग |
|-----------------------|------------------------------|----------------|-------------------------|---------|
| अविवाहित              | 9=                           | २१             | Ę                       | '४२     |
| मुछ समय से विवाहित    | 3                            | 4              | 90                      | २०      |
| चिरकाल से विवाहित     | -                            | ৬              | لا                      | 99      |
| पुरुषों की कुल संख्या | 70                           | ₹६             | ঀৢ৻৽                    | ७३      |
| सर्वे योग             | 37                           | ६६             | ₽Θ                      | १३४     |

इस तालिका से यह स्पष्ट है कि चिरकाल से विवाहित स्वी-पृष्टपों की अपेक्षा अविवाहित तर-नारियों में यह इच्छा निष्चित रूप में अधिक मावा में है कि उन्हें वैवाहिक साथी चुनने में स्वतंत्रता हांनी चाहिए। '४२ पृष्पों में केवल तीन ही पत्नी का चुनाव माता-पिता पर छोड़ना चाहते थे। अविवाहित स्वियों में १४ पूरी या आंशिक स्वतंत्रता चाहती थी और पाँच अब भी अपने पति के चुनाव का भार माता-पिता के कन्धों पर ही डालना चाहती थीं। इस तालिका की व्याख्या करते हुए इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि यद्यपि अविवाहित स्वी-पुष्प वैवाहिक साथी के चुनाव में पूरी स्वतन्त्रता चाहते हैं, तथापि यह संभव है कि उन्हें यह स्वतन्त्रता न मिले। अब भी नर-नारियों की ऐसी संख्या पर्याप्त है जो चुनाव का भार माता-पिता पर डालना चाहती है। कुछ पुष्टों ने माता-पिता हारा निर्धारित विवाहों का समर्थन इस आधार पर किया है कि ये विवाह कई शताब्वियों से चले आ रहे हैं, ये सुखमय होते हैं, विवाह का निर्णय इतना महत्त्वपूर्ण है कि इसमें माता-पिता का परामर्थ और पथप्रदर्णन अत्यावश्यक है।

आधुनिक हिन्दू युवक और युवितयाँ अपने वैवाहिक साथी में जिन गुणों को आवश्यक समझते हैं, उन पर नवीन सर्वेक्षणों से बड़ा मनोरंजक प्रकाश पड़ता है। पहले वर-वधू के गुण माता-पिता द्वारा देखे जाते थे, अब बड़ी आयु में विवाह होने के कारण युवक—युविती इन पर विचार करने लगे हैं। रास द्वारा किये गये सर्वेक्षण के आधार पर अविवाहित तथा विवाहित नर-नारियों ने अपने साथी में जिन गुणों को आवश्यक समझा है, उनको प्राथमिकता एवं महत्ता के क्रम से निम्नलिखित तालिका में स्पष्ट किया गया है।

वर-वधूके अभीष्ट गुण

|                | नर       |                       | नारी     |                       |  |
|----------------|----------|-----------------------|----------|-----------------------|--|
| गुण            | अविवाहित | कुछ समय पूर्व विवाहित | अविवाहिन | कुछ समय पूर्व विवाहित |  |
| चरित्र         | ४१       | ₹                     | ৭৩       | 99                    |  |
| समानता         | 38       | હ                     | 97       | ₹                     |  |
| उत्तम शिक्षा   | २८       | ٩                     | 3        | ₹                     |  |
| घर का कार्य    | २१       | ৬                     | -        | beine                 |  |
| रूप            | १६       | २                     | ٩        | ****                  |  |
| सामाजिकता      | 93       |                       | 8        |                       |  |
| वैयक्तिक संबंध | 90       |                       | 97       | <b>ኢ</b>              |  |
| सर्वयोग        | १६३      | २०                    | ሂሂ       | २१                    |  |

उपर्युक्त तालिका में दिये गये गुणों का स्वरूप इस प्रकार था-स्तियों के लिए चरित्र का अभिप्राय सती, साध्वी, शुद्ध, पवित्र और नैतिक होना तथा पतियों के लिए इसका अर्थ उदारता, सच्चाई, ईमानदारी तथा विश्वसनीयता के गुण थे। नर-नारियों ने समानरूप से चरित्र-सम्बन्धी इन गुणों को अपने वैवाहिक साथी के चुनाव में पहला स्थान दिया था, इससे यह स्पष्ट है कि दोनों एक दूसरे में विश्वास, भरोसे और सच्चाई को रूप, धन आदि अन्य गणों की अपेक्षा अधिक महत्त्वपूर्ण समझते हैं। दूसरा गण गमानता का है। यह हिन्दू-विवाह में पति-पत्नी के सम्बन्ध में एक नृतन प्रवृत्ति को सूचित करता है। २३ अब तक भारतीय नारी को सीता जैसे आदशों का अनुसरण करते हुए पति की सेवा करने के लिए कहा जाता रहा है। पति-पत्नी में स्वामी-सेवक का सम्बन्ध माना जाता रहा है, किन्तू अब उनमें समानता की भावना को अभीष्ट समझा जाने लगा है। अविवाहित स्त्री-पुरुषों ने उपर्युक्त सर्वेक्षण में यह भावना बड़ी प्रबलता से प्रकट की है, सात अविवाहित पुरुषों ने स्पष्ट शब्दों में यह लिखा है कि वे अपनी पत्नियों पर गासन नहीं करना चाहते, चार स्त्रियों ने कहा कि वे पति को अपना स्वामी (Boss) बनाना पसन्द नहीं करती हैं। तेरह पुरुषों तथा चार स्त्रियों ने पति-पत्नी में सखा भाव (Companionship) का तथा सात पूरुषों ने मिलता (Friendship) का सम्बन्ध बनाने का समर्थन किया। इसके बाद शिक्षा को महत्त्व दिया गया। २८ पूरुपों ने सुशिक्षित स्त्रियों की माँग की, आर्थिक दृष्टि से स्वावलम्बी होने के कारण

<sup>&</sup>lt;sup>२३</sup> एलीन रास—-पू० पु०, पृ० २५८-६

पत्नियों के लिए भी शिक्षा को बहुत महत्त्व दिया जाता है। इसके बाद पुरुपों ने स्त्रियों के लिए घरेल् कार्यों में दक्षता को तथा सुगृहिणी होने को अधिक महत्त्व दिया।

एक पुरान संस्कृत क्लोक रह के अनुसार कन्या विवाह में रूप को विणेप महत्त्व देती है। किन्तु इस सर्वेक्षण की स्वियों ने पुरुषों में रूप के गुण को कोई महत्त्व नहीं दिया। १८ पुरुषों ने सामान्य रूप में मुन्दर पत्नी की माँग की, किन्तु इसके साथ ही दम ने यह भी कहा कि पत्नी अत्यधिक मुन्दर नहीं होनी चाहिए, क्योंकि अति मुन्दरता बड़ी खतरनाक होनी है। यह हमें 'भार्या रूपवती णत्नुः' की पुरानी कहावत का स्मरण कराती है। भारत में यद्यपि पति उजले रंग को अधिक पसन्द करने हैं, किन्तु पुरुषों में केवल एक व्यक्ति ने पत्नी के क्वेत रंग पर बल दिया। स्तियों ने सामान्य रूप से पुरुषों के रूप के गुण को विशेष महत्त्व नहीं दिया। वैयक्तिक सम्बन्ध का आश्रय एक दूसरे के प्रति प्रेमपूर्ण, सहानुभूति रखने वाला तथा एक दूसरे का सहयोग तथा सहा-यता करने वाला व्यवहार है। इसे पुरुषों की अपेक्षा स्त्रियों ने अधिक महत्त्व दिया। धन-सम्पत्ति को केवल एक विवाहिन स्त्री ने तथा एक अविवाहिन पुरुष ने महत्व दिया। सात पुरुषों का यह कहना था कि पत्नी के चुनाव में धन उनके लिए कोई महत्ता नही रखा। कुछ युवकों ने यह भी आश्रका प्रकट की कि धनी घर की स्त्री में अपनी सम्पत्ति का अभिमान होगा, वह अपने को पति से उचा समझेगी, नये परिवार में उसका निभाव किंदन होगा, अतः धनी घर की लड़की से विवाह करना ठीक नहीं है। रूप

२४ कन्या वरयते रूपं माता वित्तं पिता श्रुतम् । बान्धवाः कुलिमच्छन्ति मिष्टान्नमितरे जनाः ।। मि० यमस्मृति, कुलं च शीलं च सनाथतां च विद्यां च वित्तं च वपुर्वयश्च । एतान्गुणान्सप्त चिचिन्त्य देया कन्या बुधैः शेषमचिन्तनीयम् ।। २४ एलीन रास—पू० पु०, प० २५६

#### अध्याय ६

# विवाह के प्राचीन तथा नवीन रूप

हिन्दू विवाह के रूपों की विभिन्नता

हिन्दुओं में अत्यन्त प्राचीन काल में विवाह ने अनव मन या भद प्रचीन । यह हैं। हिन्दू समाज में बहुत-मी जानियों, सम्प्रदायों मनी और सन्त्री त्या वा रूमम हुआ है, <sup>9</sup> अतः उसमें वैविध्य सर्वेषा स्वामायित है। यदि ये भेद न हाने और एव ही प्रकार का विवाह प्रचीनत होता तो ति.सन्देह यह एन बढे आवन्ये की बान हानी।

शास्त्रकारों ने विवाहों के इन भेवों को रवीणार किया है और इनका विस्तृत वर्णन किया है। आश्वलायन गृह्यमृत्र (११६) के समय से मृत्रकार एवं स्मृतिकार इक्का नियमित रूप से उल्लेख करते रहे हैं। गौनम (४१६१२३), बौधायन धर्ममृत्र (११९१), कौटिल्य (३१२), मनु (३१२०-४६), महाभारन (११९६१-८६ १३१४८-४४), निष्णु धर्मसृत्र (२४१९६-१६), याज्ञ० (११४६), नारव (स्थीपुम, ३६-३६) में ब्राह्म, देव, आर्थ, प्राजापत्य, गान्ध्रवं, आमुर, राक्ष्म और पैशाप्य नामक आठ प्रकार के विवाहों का लक्षण एवं स्वस्य वनाया गया है। इन बच्चा में इन विवाहों का एक निष्यत कम नहीं पाया जाता। उत्पर मनुमृति के प्रमिद्ध कम का अनुसरण किया गया है। आगव्य गृठ पूठ (११६) के अनुमार उपयुक्त कम की ३ थी और ४ धी सख्या में अनतर है, वहाँ पहले प्राजापत्य का और बाद में आर्थ का उल्लेख है। धर्मी तरह अन्तिम दो में पैशाच को राक्षस से पहले माना गया है। आपस्तस्य ध० गृ० (२१४११)

इनके संक्षिप्त वर्णन के लिए देखिए हरिदल वेदालंकार—भारत का सांस्कृतिक इतिहास दूसरा अध्याय पु० १४-२१ ।

मुप्रसिद्ध पोलिश विद्वान् लुडिविक स्टर्नबैक (जूरिडिकल स्टडीज इन ऐंशेष्ट इंडि-यन ला, भाग १, पृ० ३४७) ने इन आठ प्रकारों के बस्तुतः कामूनी बृष्टि से १९ प्रकार या भेद माने हैं। उसका यह मत है कि शेष तीन प्रकार ये हैं——गान्धर्व विद्वाह का राक्षस विदाह के साथ संयुक्त होने वाला प्रकार, गान्धर्व विदाह का राक्षस विदाह के साथ संयुक्त न होने वाला प्रकार तथा स्वयंवर नामक प्रकार। आगे यथास्थान इनका वर्णन किया जायगा। १७–२०, २।४।१२।१–२) तथा बसिष्ठ धर्मसूत्र में यह संख्या छः ही है। आपस्तम्ब पैशाच और प्राजापत्य को भी छोड़ देता है और विमण्ठ ध० मू० अन्तिम दो को मानुष नाम से तथा प्राजापत्य को क्षाव के नाम से कहता है। महाभारत का अनुशासन पर्व (४४ अ०) ब्राह्म, क्षाव, गान्धर्व, आसुर और राक्षस—ये पांच भेद ही मानता है। मानवगृह्मसूत्र के मत में विवाह के केवल दो भेद हैं — ब्राह्म और शौल्क। किन्तु अधिकांश लेखकों ने विवाह के उपर्युक्त आठ भेद माने हैं और मनु ने निम्नलिखित रूप में इनके लक्षण किये हैं।

#### विवाह के आठ भेद

- (१) **क्राह्म**—जब कन्या का पिता वेदों के विद्वान् एवं आचारवात् वर को स्वयं युलाकर अपनी कन्या को वस्त्रों तथा भूपणों से अलंकृत करके उसे दान करता है तो उसे ब्राह्म विवाह कहते हैं (३।२७)।
- (२) देव ज्यांतिष्टोमादि यज्ञों के विस्तृत या दीर्घकाल व्यापी होने पर यथाविधि यज्ञ का कार्य करने वाले ऋत्विक् के लिए आभूषणों से सुमज्जित कन्या के दान को दैव विवाह कहते हैं (३।२०)।
- (३) आर्ष— यज्ञादि के धर्म-कार्य की सिद्धि के लिए वर से गी-बैल की एक जोड़ी या दो जोड़ी लेकर विधिपूर्वक कन्यादान करना आर्प विवाह कहलाता है (३।२६)।
- (४) प्राजापत्य—'तुम दोनों एक साथ मिलकर धर्म का आचरण करों' इस प्रकार जब आदेश दे करके तथा वर की पूजा करके कन्या का दान किया जाता है, उसे प्राजापत्य कहते हैं (३।३०)।
- (५) आसुर—कन्या के पिता आदि को तथा सम्बन्धियों को कन्या के बदले में यथाणक्तिधन देने पर जो कोई इच्छापूर्वक कन्या का ग्रहण करता है, उसे आसुर विवाह कहते हैं (३।३१)।
- (६) गान्धर्व—कन्या और वर का अपनी इच्छा से एक दूसरे के साथ जो संयोग होता है वह गान्धर्व विवाह कहलाता है (३।३२)।
- (७) राक्षस—जब कन्यापक्ष के लोगों का हनन करके, कन्या के घर की रक्षा करने वाली दीवार आदि का भेदन करके, रोती हुई और चिल्लाती हुई कन्या को जबर्दस्ती घर से भगा लिया जाय तो उसे राक्षस विवाह कहते हैं (३।३३)।
- (८) पैशाच सिती हुई, नशे में वेहोश या उन्मत्त कन्या की एकान्त में जब वर मैथुनपूर्वक ग्रहण करता है तो सब विवाहों में अधम इस विवाह को पैशाच विवाह कहते हैं (३।३४)।

#### ं विवाहों की श्रेष्ठता का तारतम्य

इन आठ विवाहों में धर्मशास्त्रों ने पहले चार को श्रेप्ठ व अन्तिम चार को निन्दित बताया है (मन ३।२४)। पहले चार में भी श्रेप्ठता का तारतम्य, है। इनमें ब्राह्म विवाह सबसे अधिक श्रेप्ठ है और प्राजापत्य की श्रेप्ठता सबसे कम है।  $^3$  द्राह्मण के लिए पहले चार प्रकार के विवाह वैध माने जाते हैं।  $^3$  किन्तु क्षित्रयों के लिए गान्धर्व, आमुर और राक्षस विवाह भी वैध समझे जाते हैं। बैग्यों और शूदों के लिए आसुर, गान्धर्व और पैशाच विवाह वैध माने जाते हैं  $^4$  (मनु ३।२३)। बी० ध० (१।११।१४) वैग्यों व शूदों में इन विवाहों को वैध ठहराने के लिए दो विचित्र कारण देता है। पहला नो यह कि स्त्रियों की कोई अर्यादा नहीं होती और दूसरा यह कि दोनों खेती और सेवा का निक्ठष्ट कार्य करते हैं  $^4$ । मनु (३।२५) व महाभारत (४४।६–१०) ने पैशाच और आगृर विवाह की खूब निन्दा की है।

इन विवाहों की सन्तानों के विषय में भी णास्त्रकारों ने कुछ रोचक बानें बाही हैं। आप० (२।४।९२।४) स्पष्ट रूप से यह कहता है कि जैसा विवाह होता है, सन्तान उसके अनुरूप होती है। यदि बाह्य आदि विधियों के अनुसार विवाह होता है, सन्तान अच्छी होगी और राक्षस व पैणाच विवाहों में सन्तान बहुत खराब होगी। मनु नं (३।३६-४२) आपस्तम्ब के उपर्युक्त सूत्र का लगभग भाष्य करते हुए यह बताया है कि ब्राह्मादि चार विवाहों द्वारा कमशः ज्ञानी और तेजस्वी, रूपवान्, गुणी, धनी और १०० वर्ष की आयु तक जीने वाले पुत्र पैदा होते हैं। आसुर आदि विवाहों द्वारा कूर, झूठे, वेद व धर्म से द्वेष करने वाले पुत्रों की उत्पत्ति होती है। धर्मशास्त्रों को इनने से ही सन्तोष नहीं है। वे इस बात का भी विस्तार से प्रतिपादन करते हैं कि विभिन्न विवाहों द्वारा ज्ञरन सन्तोष सन्तानों से कितनी अगली और पिछली पीढ़ियों के पापों का मोचन हो जाता

- बौ० ध० सू० १।११।१०—तेष्विप पूर्वः श्रेयान् । आप० ध० सू० २।४।१२।३— तेषां त्रय आद्याः प्रशस्ताः पूर्वः पूर्वः श्रेयान् । यहाँ तीन विवाहों का ही उल्लेख किया गया है, क्योंकि वह प्राजापत्य विवाह का उल्लेख नहीं करता । गौ० ध० सू० १।४।१२, चत्वारो धर्म्याः प्रथमाः ।
- किन्तु मनु ने ३।२३ में ब्राह्मणों के लिए छः विवाह धर्म्य माने हैं और पिछले चार क्षित्रय के लिए अच्छे समझे हैं।
- श्रे बौ॰ ध॰ सू॰ १।११।१२ 'अलापि षष्ठसप्तमौ क्षालधर्मानुगतौ तत्प्रत्ययत्वात् क्षलस्येति ।' वही १।११।१६ 'गान्धर्वमप्येके प्रशंसन्ति सर्वेषां स्नेहानुगतत्वात् ।' मनु २।३६ 'गान्धर्वो राक्षसश्चेव धम्पौ क्षलस्य तौ स्मृतौ ॥'
- <sup>६</sup> बौ॰ ध० सू० १।११।१४-१४, अनियन्त्रितकलत्ना हि वैश्यशूदा भवन्ति ।
- <sup>७</sup> आ० ध० सू० २।४।१२।४ यथायुक्तो विवाहस्तथायुक्ता प्रजा भवति ।

है। मनु के मत में (३।३७-३६) ब्राह्म विवाहों द्वारा उत्पन्न पुत्र पूर्वजों की १० और वंगजों की १० तथा अपनी एक-इस प्रकार कुल २० पीढ़ियों को निष्पाप बनाता है। दैंव विवाह से उत्पन्न सन्तान १५ पीढ़ियों को, प्राजापत्य विवाह की सन्तित १३ पीढ़ियों को और आपं विवाह से पैदा हुई सन्तान सात अगली तथा पिछली पीढ़ियों को पाप मुक्त करती है। प्रमंगास्त्रकार पहले चार प्रकार ने विवाहों को अच्छा समझते थे और उनकी प्रणंमा करने के लिए, ही उन्होंने ऐंगे विवाहों की अच्छा समझते थे और उनकी प्रणंमा करने के लिए, ही उन्होंने ऐंगे विवाहों की ब्राह्मों प्रणंमा के लिए है (स्तुनिसात्रसेन्त्)।

#### विवाहों का नामकरण

न केंबल उत्तम सन्तान को पाने तथा कई पीढ़ियों को पाप मुक्त करने के लिये पहले चार विवाहों भी प्रशंसा कई क्लोकों द्वारा भी गयी है, अपित उनके नाम भी बहत अच्छे रखें गये हैं। बाह्मणों, देवों और ऋषियों के स्वभावानकल विवाहों की बाह्म, दैव और आर्प कहा गया है। निकृष्ट समझे जाने वाले विवाहों को राक्षस, आसुर, पैणाचनाम दिये गये हैं। कुल्लूक भट्ट ने मन् ३।२१ की टीका में लिखा है—न्नाह्म, राक्षस आदि नाम णास्त्र के व्यवहार तथा स्नुति और निन्दा प्रदर्णिन करने के लिए हैं। अनेक विद्वानों ने यह कल्पना की है कि आसूर, राक्षस आदि जातियों में प्रचलित होने से इन विवाहों को राक्षस, आमूर आदि नाम दिये गये हैं। बम्बई हाईकोर्ट के जज श्री वैस्ट ने विजयनगरम् बनाम लक्ष्मण के मुकहमे में यह लिखा था--"हिन्दू शास्त्रों द्वारा स्वीकृत विवाह के विभिन्न रूप ऐतिहासिक द्विट से उन विभिन्न रामुदायों और जातियों के आधार पर थे, जो समुदाय बाद में एक हिन्दू जाति के रूप में परिणत हो गये। आसूर नाम यह सूचित करता है कियह इस देण के मूल निवासियों या आयों के आक्रमण से पहले यहाँ बसने बाले व्यक्तियों में प्रचलित था। श्री चिन्तामणि विनायक वैद्य असीरिया के रहने वालों को असुर बताते हैं और यह कहते हैं कि उनमें यह रिवाज था कि वर कन्या के पिता को कुछ शुल्क देकर कन्या के साथ शादी करता था, अतः ऐसे विवाह को आसुर विवाह कहते थे। आगे प्रत्येक विवाह के प्रकरण में, उसके नाम पर विशेष रूप से विचार किया जायगा, यहां इतना ही कहना पर्याप्त है कि आधुनिक विद्वानों की कल्पना की अपेक्षा कुल्लुक की यह व्याख्या अधिक सच्ची प्रतीत होती है कि ये नाम विवाहों की निन्दा या प्रशंसा को सचित करने के लिए रखे गये हैं।

<sup>&</sup>lt;sup>प</sup> मनु (३।३७।३८), मि० याज्ञवल्क्य १।५८-६० । आश्वलायन गृह्यसूत्र (१।६)

E विजयनगरम् बनाम लक्ष्मण ८ व० २४४।

आठ प्रकार के विवाहों का क्रमिक विकास

इन विवाहों में एक स्वामाविक अभिक विकास दिखायी देता है। मानव गृ० सू० (१।७।८) दो ही प्रकार के विवाह मानता है—ज़ाह्म और शील्क। ब्राह्म विवाहों में कन्या को अलंकृत करके दान किया जाता था और गौल्क में कन्या के पिता की कन्या का शलक या दाम देना पहला था। वसिष्ठ (१।३५) शौलक विवाह की मानुप का नाम देता है। इस नाम से यह जात होता है कि यह विवाह उस समय साधारण जनना में बहुत प्रचलित था, किन्तु क्षत्रिय न तो बाह्मणों की भाँति कन्या को दान में लेना पगन्द करते थे और न ही वे उसे खरीदना चाहते थे। वे उसका अपहरण करना अधिक पमन्द करते थे। युद्ध में प्रायः उन्हें इस प्रकार के अवसर मिलते थे, अतः उनमें राक्षम या क्षात विवाह की परिपाटी प्रचलित थी। इस प्रकार बाह्मण, क्षत्रिय, वैण्य तीनी जानियों में ब्राह्म, राक्षस (क्षात ) और आसुर (मानुप) विवाह बहुत पहले से प्रचलित थे। इनके अतिरिक्त प्रणय विवाहों को (Love marriages) गान्धर्व विवाह कहा गया है। यह विवाह संभवतः गन्धर्व नामक जाति में प्रचलित होने से ऐसा कहलाया। श्री जायसवाल आदि विद्वानों की कल्पना है कि गान्धर्व विवाह के नाम के आधार पर बाद में अन्य विवाहों को जातिपरक नाम दिये गये। १० ब्राह्म विवाह के बाद आर्प, दैव आर प्राजापत्य नामक अवान्तर भेद उत्पन्न हुए और इस प्रकार हिन्द्र गास्त्रों में आठ विवाहों का विकास हुआ । १ ५

### विवाहों का वर्गीकरण

आठ प्रकार के विवाहों के लक्षणों को ध्यानपूर्वक देखने से यह विदित होगा कि इनको चार वर्गों या श्रेणियों में बाँटा जा सकता है—(१) वे विवाह जिनमें कन्या

#### <sup>५०</sup> जायसवाल—मनु एण्ड याज्ञवल्क्य

१९ स्टर्नंबैक (Sternback) ने लिखा है कि यद्यिप प्रमाणों के अभाव में भारतीय विवाह पद्धित के विकास के सम्बन्ध में कुछ कहना कठिन है, फिर भी समाजशास्त्रीय साहित्य के अनुसार विवाह की संस्था के विकास को देखते हुए आठ प्रकार के विवाहों के विकास के सम्बन्ध में यह कहा जा सकता है कि इनमें सबसे प्राचीनतम रूप राक्षस और पैशाच विवाह का है, इनसे आसुर विवाह (Marriage by purchase) तथा आर्ष विवाह (Marriage by Sham purchase) का विकास हुआ, इसमें माता-पिता द्वारा कन्या से बिना पूछे उसके विवाह करने की व्यवस्था (बाह्य विवाह, वैवविवाह, प्राजापत्य विवाह) विकसित हुई, अन्त में वर-वधू की अपनी स्वतन्त्र सहमति से होने वाले विवाह (गान्धर्व विवाह) तथा स्वयंवर का विकास हुआ (ज्यूरिडिकल स्टडीज़, गृ० ४२२-२३)।

का दान मुख्यवस्तु है। इस वर्ग में ब्राह्म, दैव, आर्प और प्राजापत्य नामक चार प्रकार आते है। (२) कुछ विवाहों में बधू के न्तिए कुछ धन या णुक्क देना पड़ना था (आसुर विवाह)। (३) जब वर और बधू अपनी इच्छा से प्रेमपूर्वक विवाह करें (गान्धर्व विवाह)। (४) जब कन्या का हरण किया जाय, उस समय हरण के प्रकार-भेद मे—राक्षस और पैणाच दो प्रकार के विवाह होने हैं।

भारतीय विवाहों के उन भेवों को समझने के लिए, इन विवाहों को विलोम कम से देखना अधिय शृविधाजनक है। गुष्ठ समाजणारिवयों ने यह कल्पना की है कि पहले कत्याओं को अपहरण करके लाने या राक्षस विवाह की पढ़ित प्रचलित थी, इसमें बहुत खूनखराबी होती थी। इसमें बचने के लिए कत्या को खरीद कर लाया जाने लगा और अन्त में वर्तमान प्रथा णुरू हुई। यह कल्पना मनोरंजक अवश्य है, किन्तु आगे चलकर हम देखेंगे कि सत्य नही है। विषय की स्पष्टना और सरलता के लिए यहां भान्हों के कम से सर्वथा विपरीन कम में इन विवाहों के भेदों का वर्णन किया जायगा अर्थात् पहले राक्षम और पैशाच का, फिर गान्धर्व का और अन्त में बाह्म, आर्प, प्राजापत्य और दैव का। राक्षस व पैशाच विवाह

राक्षम एवं पैणाच नामक दांनां प्रकारों में कल्या का अपहरण किया जाता था। स्मृतिकारों ने इन विवाहों की घोर निन्दा की है। मनु ने पैणाच को अधम विवाह कहा है। इन विवाहों के नाम ही इस बात को सूचित करते हैं कि णाम्ब्रकार इन्हें घृणा की दृष्टि से देखते थे। राक्षस और पिणाच दोनों ऐसी जातियों के नाम हैं जो प्राचीनकाल में घृणा तथा निन्दा की दृष्टि से देखी जाती थी। कहा जाता है कि इन जातियों में इन विवाहों का विशेष प्रचार था, अतएव इन्हें ऐसा नाम दिया गया था। ये राक्षम और पिणाच हिन्दुस्तान की मूल जातियों में मे थे। ये जातियां लंका नक फैली हुई थीं। रावण राक्षसों का राजा था। उसने रोती हुई सीता का पंचवटी से वलपूर्वक अपहरण किया था।

किन्तु हमें यह कल्पना ठीक नहीं प्रतीत होती। इस कल्पना के ठीक न होने का मुख्य कारण यह है कि प्राचीन भारत में इस प्रकार के विवाह क्षत्रियों में विशेष रूप से प्रचित्त थे। महाभारत के समय अत्यन्त मान्य तथा पूजनीय समझे जाने वाले महापुरुष भीष्मिपितामुद्ध तथा श्री कृष्ण ने कन्याओं का अपहरण या राक्षस विवाह किया था। श्रीकृष्ण ने तो स्पष्ट रूप से कहा है—"अत्यव श्रूरवीर क्षत्रियों के लिए स्त्रियों को बलात्कार हर ले जाना उत्तम मार्ग है" (महाभा० १।२२।२२—२३)। अत्यव कई स्थानों पर इसे कात्र अर्थात् क्षत्रियों के लिए उचित विवाह कहा गया है। विस० ध० सू० (१।३६।३४) और महाभा० (१३।४७।१०) में इसी णव्द का प्रयोग है। यह नहीं कहा जा सकता कि राक्षसों में प्रचित्त होने से इस विवाह का यह नाम पड़ा।

राक्षस नाम का असली कारण यह है कि स्मृतिकार इसे नापसन्द करने थे। उन्होंने इसकी बहुत निन्दा की है। वे इस विवाह को समाज में बन्द करना चाहते थे, अतः उन्होंने इसे राक्षस और पैशाच के बुरे नाम प्रदान किये हैं। अंग्रेजी में कहा जाता है कि कुत्ते की बुरा नाम दे दो और फांसी पर लटका दो (Give dog a bad name and hang it)। राक्षस और पैशाच विवाहों के सम्बन्ध में संभवतः स्मृतिकारों ने यही किया। पहुन टम विषय में कुल्लूक का कथन उद्धान किया जा चुका है।

उपर्युक्त कल्पना के आधार पर यह गंका उठायी जा सकती है कि यदि धर्मगाम्ब-कर्त्ताओं को ये विवाह नापसन्द थे तो उन्होंने इनका वर्णन क्यों किया ? इनका वर्णन करने से तो उन्हें वैधता प्राप्त हो गयी। श्री मैकनाटन ने इस विषय पर आण्नर्य प्रकट किया है कि इन विवाहों को वैध मानकर हिन्दूशास्त्रों ने विवाह में धोखें को जायज माना है। वस्तुतः स्मृतिकार इन्हें नापसन्द करते हैं, इनकी घोर निन्दा करते हैं। यदि इन विवाहों का उन्होंने उल्लेख किया है तो वह इनको निन्दित एवं निकृष्ट बनाने के लिए ही किया है। दूसरा कारण यह है कि महाभारत के समय से समाज में अक्षतयोनि एवं अनुपभुक्त कन्याओं का विवाह प्रशस्त समझा जाने लगा। उस समय राक्षस विवाह या कन्या-अपहरण की पद्धति भी प्रचलित थी। यदि गास्त्रकार इन विवाहों का उल्लेख न करते तो उन कन्याओं के साथ घोर अन्याय होता । वे कन्याएं एक बार भगा लिये जाने पर विवाह के अयोग्य समझी जाती । उस अवस्था में इन कन्याओं को जबरदस्ती आजीवन विधवा रहना पड़ता। ऐसी अभागी कन्याओं की रक्षा आवश्यक थी। मन् और याज्ञवल्वय ने ऐसी कन्याओं की रक्षा के लिए विस्तृत नियम बनाये। मनु (=1३३६-३६६) तथा याज्ञवल्क्य (२।२८७-८८) से यह स्पष्ट है कि कन्या का हरण करने वालों को कन्या के साथ होम और सप्तपदी द्वारा विवाह कर लेना चाहिए, यदि कोई ऐमा नहीं करता है तो वह दण्डनीय होता है। किन्तु इस अवस्था में कन्या की क्या स्थिति होगी--यह बात मन् ने स्पष्ट नहीं की, किन्तु विसष्ठ (१७।७३) ने स्पष्ट रूप से कहा है कि यदि कन्या का अपहरण बलपूर्वक हुआ हो और मंत्रों से उसका संस्कार न हुआ हो तो वह कन्या विधिपूर्वक दूसरे को देनी चाहिए, १२ उसे कन्या अर्थात् अविवाहित ही समझना चाहिए। बौ० घ० सू० (४।१।१७) ने भी यही व्यवस्था की है। इन कन्याओं की रक्षा के लिए स्मृतिकारों को लाचारी में ये दोनों विवाह मानने पड़े। इस प्रसंग में यह स्मरण रखना चाहिए कि आपस्तम्ब और वसिष्ठ धर्मसूत्र ने पैशाच विवाहों का उल्लेख नहीं किया। इसका एक कारण तो यह हो सकता है कि वे ऐसे विवाहों को पसन्द नहीं करते थे, किन्तु दूसरा कारण यह हो सकता है कि उनके समय में समाज में इन विवाहों की प्रथा उठ चुकी थी।

<sup>&</sup>lt;sup>१२</sup> वसिष्ठ धर्मसूत्र १७-७३, बौधा धर्मसूत्र ४।१।१७

राक्षस और पैणाच विवाहों के लक्षणों और क्रम में धर्मग्रन्थों में कुछ मतभेद दिखाई देता है। आण्य गृ० सू० (१।६।७) पैणाच विवाह को राक्षम में पहले स्थान देता हे और उसे राक्षम से अधिक उत्कृष्ट समझता है। इसका कारण यह है कि वह पैणाच का लक्षण मनु में सर्वथा भिन्न करना है। उसके मन में पैशाच का अर्थ चोरी से वधू का अपहरण है और जब वह चोरी से संभव नहीं होना नो बर णिक्त द्वारा कन्या का अपहरण करना है, अतः पैणाच विवाह राक्षण की अपेक्षा अधिक उत्तम है। कामगूब भी आण्वलायन के मत की पुष्टि करना है। बात्स्यायन कामसूत्र (३।५।२४) पैणाच का वर्णन करना हुआ लिखना है कि 'अष्टमी चन्द्रिका' आदि के दिन नासिका की दासी या सीनेली वहिन उसे मादक गराब आदि पिलाकर नायक के पास सूरक्षित एकान्त स्थान में निगी बहाने से ले आये और उसी अवस्था में नायक या वर उसे दूपित करके ब्राह्मण के घर से आग लाकर विवाह संस्कार करे। यदि यह भी संभव न हो तो अन्त में वात्स्यायन राक्षस विवाह की अनमित देता है। जब कन्या दूसरे ग्राम या उद्यान को जा रही हो, तो उस समय नायक अपने मिल्लों के साथ कन्या के रक्षकों पर हमला करे, उन्हें दरा कर भगाद या मार दे और कन्या का अपहरण करे। राक्षस और पैशाच में चाहे लक्षणों में अन्तर हो, किन्तु इन दोनों में कन्या का हरण मुख्यवस्तु थी। किन्तु राक्षम विवाह में कन्या का अपहरण बलपूर्वक किया जाता था और पैशाच में प्रायः यह कार्य उसे धोखा देकर होता था। १३

पैशाच विवाह के घोखे या छल पर आधारित होने का स्पष्ट वर्णन याज्ञ० १।६१ (मि० शंख ४)६) में है। मिताक्षराकार ने इसकी ध्याख्या करते हुए कहा है कि कन्या जब सोयी हुई हो, उस समय उसे घोखे से अपहरण करके ले जाना पैशाच विवाह है। अन्य धर्मसूत्रों तथा स्मृतियों में विये गये विवरण से यह स्पष्ट है कि कन्या के धोखे या छल से अपहरण में निम्निलिखित परिस्थितियाँ होती थीं—— (क) कन्या सो रही होती थी। (ख) कन्या मद्यपान या अन्य किसी प्रकार के नशे से बेहोश या अचेत होती थी। इस वशा में कन्या की इच्छा के विश्व उससे मैयुन सम्बन्ध करके उसका अपहरण किया जाता था। पैशाच में छल का तथा राक्षस में बल का तस्व महत्त्वपूर्ण होता था।

पैशाच विवाह भी राक्षस विवाह के समान निन्वत, अप्रशस्त, अधर्म्य समझा जाता था। मेन (ट्रीटाइज आन हिन्दू ला) ने इसकी तुलना औरंगजतान नामक बनमानुष में सहसा पैदा होने वाली पाशविक कामोत्तेजना के साथ की है। शास्त्रकारों ने इसे जधन्य बताते हुए श्राह्मणों के लिए इसे सर्वथा वींजत ठहराया है (मनु, ३।२५, महाभारत १३।४४), किन्तु क्षत्रिय, वैश्यों और शूबों को ऐसे विवाह की अनुमति दी है (मनु ३।२३, बौधायन धर्मसूत्र १।११०।१३)। मनु

राक्षस विवाह के प्राचीन उदाहरण

प्राचीन भारत में राक्षस विवाहों के सबसे अधिक उदाहरण महाभारन में उपलब्ध होते हैं। भीष्मिपतामह जैसे महापुरुषों ने कन्याओं का अपहरण किया था। महाभारतकार ने कन्या अपहरण के कार्य को भीष्म के वीरतापूर्ण कार्यों में गिना है (६।१३।६, १२, ४६, १३)। भीष्म की मृत्यु पर गंगा अपने पुत्र के इस कार्य का विशेष रूप से उल्लेख करती है। महाभारत में व्यास ने दो बार भीष्म द्वारा काणीराज की कन्याओं के अपहरण का विस्तृत वर्णन किया है (१।१०२, ४।१७३) । पहला वर्णन बहुत रोचक एवं प्रभावजनक है। विचित्रवीर्य के युवा होने पर भीष्म कन्याओं के स्वयंवर की चर्चा सुनकर काशी गये। स्वयंवर में जब कन्याओं ने उस वृद्ध को देखा ती वे वहा से चली गयी और राजाओं ने वृद्ध, सफेद वालों से युक्त, निर्लंडज बनकर वहाँ आने वाले भीव्म की यह कह कर खिल्ली उड़ायी कि भीष्म ब्रह्मचारी के नाम में प्रसिद्ध है, किन्तु उसके ब्रह्मचारी होने की बात सर्वथा मिथ्या है। भीष्म ने इस पर कृषिन होकर सारे राजाओं को चुनौती देते हुए उन तीनों कत्याओं को हर लिया, अपने रथ पर विठाया और राजाओं से कहा कि "आठ प्रकार के विवाहों में क्षतिय स्वयंवर की प्रणंसा करने हैं, किन्तु धर्मवादी यह कहते हैं कि क्षत्रियों का मर्दन करके लागी हुई कन्या श्रेण्ठ होती है। मैं इनको बलपूर्वक हरण करके यहाँ से ले जाना चाहता हूँ। तुम अपनी शक्ति से विजय या पराजय के लिए प्रयत्न करों" (महाभा० १। १०३। १६३)। राजाओं के साथ भीष्म का घोर युद्ध हुआ, राजा परास्त हुए। शाल्वराज ने भीष्मका मार्ग रोकना चाहा, किन्तु वह भी अपने उद्देश्य में विफल हुआ। भीष्म ने तीनों कन्यायें विचित्रवीर्य को सींप दी। इस प्रकरण में भीष्म का यह वाक्य ध्यान देने योग्य है कि धर्मवादी इस प्रकार लायी हुई कन्या को उत्तम समझते हैं। दूसरे वर्णन (४।१७३) में भीष्म यह कहते हैं कि ये कन्याएँ वीर्यणुल्का (शक्ति द्वारा प्राप्त होने वाली) थीं, अतः वह उन्हें हर लाया।

दूसरा उदाहरण अर्जुन का है। अर्जुन ने सुभद्रा का हरण किया और कृष्ण ने इस कार्य में उसकी पूरी सहायता की। अर्जुन को द्रौपदी के पास असमय में जाने का प्रायिष्वत करने के लिए, १२ वर्ष का वनवास भोगना पड़ा था। इसी याद्रा में वह द्वारका में कृष्ण के पास जाता है। रैवतक पर्वंत के उत्सव में वह सहेलियों से अलंकृत सुभद्रा को देखकर मुग्ध हो जाता है। कृष्ण ने उसका मजाक उड़ाते हुए कहा—"क्या वनवासी का मन भी कामभाव से कुब्ध होता है'। अर्जुन ने कृष्ण के आगे अपना सारा मनोभाव खोलकर कहा और सुभद्रा की प्राप्ति का उपाय पूछा। कृष्ण ने उसे यह सलाह दी कि

(३।४२) इस विवाह की सन्तान की निन्दा करता है। आश्वलायन गृह्यसूत्र के अतिरिक्त अन्य सभी शास्त्रकार पैशाच विवाहों को आठ प्रकार के विवाहों में अन्तिम स्थान देते हैं इसे निकृष्टतम या अधम विवाह मानते हैं। "क्षितियों में स्वयंवर के विवाह का तो नियम है लेकिन यह संणयास्पद है, क्योंकि (न्लियों के) स्वभाव का कोई कारण (या ठिकांना) नहीं है कि वे किसे पमन्द करें। क्षित्वयों के लिए बलपूर्वक हरण ही उत्तम उपाय है, धर्मवेत्ता विद्वान् इसे शूरवीरों के विवाह का हेनु मानते हैं"। (महा० भा० ११९२९१२९-२३)। कृष्ण के इस परामर्श पर अर्जुन उत्तम रथ पर चढ़ा और देवों की पूजा करके लीटती हुई मुभद्रा को रथ पर बैठा कर उमे अपने साथ भगा ने गया। वृष्णि बहुन ऋुद्ध थे। उन्होंने अपनी सभा बुलाई। इम मभा में कृष्ण ने वृष्णियों का कोप णान्त करते हुए कहा- "अर्जुन ने जो कार्य किया है, उमरे हमारा अपमान नहीं हुआ, वास्तव में इसमें मन्देह नहीं कि उमसे हमारा गम्मान हुआ है। अर्जुन जानता है कि सात्वत धन के लोभी नहीं हैं, अतः उसने धनदेकर विवाह की चेप्टा नहीं की, स्वयंवर में णंका रहती हैं, अतः उसने धनदेकर विवाह की चेप्टा नहीं की, स्वयंवर में णंका रहती हैं, अतः उसने अच्छा नहीं लगता और कन्या बेचने में भी कोई पुष्प सहमत नहीं है। मेरी यह सम्मति है कि अर्जुन ने इन दोपों को देखा है, अतः अर्जुन ने धर्मपूर्वक बलात्कार कन्या का अपहरण किया है' (महाभा० ११९३३-४)। कृष्ण के इस उद्धरण से स्पष्ट है कि वे क्षतियों के लिए राक्षम विवाह को ही शेष्ट समझते हैं।

दुर्योधन कणं वे साथ किलगराज की कन्या के म्बयंवर में गया (शान्तिपर्व ४ था अध्याय)। स्वयंवर में राजकन्या जब दुर्योधन को छोड़कर आगे बढ़ी तो दुर्योधन से यह अगमान नहीं सहा गया। उमने कन्या को अपने रथ पर बिठा कर वहीं से प्रस्थान किया। दुर्योधन पर राजाओं ने आक्रमण किया। किन्तु कर्ण ने उन सब आक्रमणों का मुकाबला किया और राजाओं को युद्ध में हरा दिया। स्त्रियों को सफलतापूर्वक भगा कर लाना क्षत्रियों की विशेषता समझी जाती थी और इस कारण उनकी प्रशंसा होती थी। द्रांणपर्व (१०।१०।३३) में सात्यिक की प्रशंसा करते हुए कहा गया है कि उसने सौबीरराज की महान् मेना को मर्दन करके सर्वीग सुन्दरी भोजा को प्राप्त किया था। इसी अध्याय में बाईक्षेमि की यह प्रशंसा की गयी है कि उसके किलगों की कन्या का अपहरण किया था।

उपर्युक्त अपहरणों के सम्बन्ध में कुछ वातें ध्यान देने योग्य हैं। अपहरण अधिक-तर अविवाहित कन्या का ही होता था। सुभद्रा, अम्बा, अम्बालिका, अम्बिका आदि कुमारियां ही थी। यदि इनमें से, कोई अपने मन में किसी पित का वरण कर ले तो उसे बहुधा अपने पित के पास जाने दिया जाता था। अम्बामन से णाल्वराज का वरण कर चुकी थी, अतः भीष्म ने उसे शाल्वराज के पास जाने की अनुमति दे दी। किन्तु कुछ अवस्थाओं में कई व्यक्ति अपने पराक्रम से प्राप्त कन्या को इस प्रकार दूसरे के पास जाने देना पसन्द नहीं करते थे। शान्तिपर्व (अ० ६६) में कहा गया है कि हरण करके लायी हुई कन्या से एक वर्ष तक कोई पूछताछ न की जाय, शायद वह अवधि बीत जाने पर, उसके साथ जबरदस्ती विवाह किया जाता था। यह अपहरण कई बार विवाहित कन्याओं का भी होता था। जयद्रथ ने द्रौपदी के हरण का प्रयत्न किया था। धौम्य न जयद्रथ को यह कहा है कि "पाण्डवों को जीते बिना तुम इसे नहीं ले जा सकते। पुरातनकाल से क्षत्रियों का जो धर्म चला आता है, उसकी ओर ध्यान दो"। धौम्य के इस वचन में यह ध्वनिंत होता है कि शाबु को जीतने पर विजेता को उसकी विवाहिता स्त्री को हरण करने का अधिकार होता होगा। अ

महाभारत ने स्तियों के अपहरण की पर्याप्त निन्दा की है। महाभा० (१२। ३५।२५) ने कहा है दूसरे की स्त्नी को चुराने वाला एक वर्ष का क्रत रखकर क्षम पाप से मुक्त होता है। शिशुपाल के अपराधों में एक यह भी गिनाया गया है कि उसने एक स्त्नी का अपहरण किया था। चोरों से यह आशा की जाती थी कि वे स्त्नी का अपहरण या स्त्नी-गमन का पापकर्म नहीं करेंगे। (१२।१३३।२७)। शान्तिपर्व के १३५ वें अध्याय मे मयादा का पालन करने वाले एक डाकू की कथा है। उस डाकू ने अपने साथियों को पहला उपदेश यह दिया है (१२।१३५।१२ म०) कि तुम तपस्वी, स्त्नी, भीत और बालक का बध मत करना, लड़ाई न करने वाले को मत मारना और स्त्रियों को बल-पूर्वक न पकड़ना।

धीरे-धीरे राक्षस विवाह की प्रथा वुरी समझी जाने लगी। स्मृतिकारों ने इसकी निन्दा की और यह प्रथा समाज से उठने लगी। मध्यकाल में इसके एक दो उदाहरण .ही दिखाई देते है। अमोघवर्ष के ७६३ शक संवत् के संजान ताम्रपत्नों में यह तथ्य उत्कीण है कि इन्द्रराज ने खेड़ा के चालुक्यवंशी राजा की कन्या के साथ राक्षस विवाह किया (एपि० इं०, खण्ड १८, पृ० २४३)। पृथ्वीराज चौहान ने जयचन्द्र की कन्या का अपहरण किया था। चन्द्रवरदाई की इस घटना में ऐतिहासिकों को पूरा सन्देह है, किन्तु जिस समय पृथ्वीराज रासो लिखा गया, चाहे वह १२ वी शती हो या १४ वीं शनी—राजपूत राजाओं में उस प्रथा को बुरा नहीं समझा जाता था। श्रीकृष्ण की तरह शायद वे भी क्षतियों के लिए इस प्रकार के विवाह को श्रेष्ठ समझते थे, क्योंकि ऐसे विवाहों में क्षतियों को अपना शौर्य दिखाने का अवसर प्राप्त होता था, अतः उनके लिए ये विवाह स्वाभाविक माने जाते थे।

<sup>ी</sup> विजेता विजितों की पत्नियाँ प्रायः सभी देशों में ग्रहण करते हैं। मूसा ने डिट्रा-नमी (२९।९०-९९) में यह व्यवस्था की है कि तू विजित की पत्नी को ग्रहण कर सकता है। जहालत के जमाने में अरबों में शत्रू की पत्नी लेना बहुत अच्छी बात समझी जाती थी। प्राचीन त्यूतन जाति में भी यह पद्धित प्रचलित थी।

### राक्षस विवाह की कानूनी विशेषता

इसके सम्बन्ध में विभिन्न धर्मणास्तों में दिये गये वर्णनों से इसकी निम्नलिखित विणेषताएँ स्पष्ट होती है-(१) यह बलपूर्वक अपहरण एवं यद्ध द्वारा किया जाता था। कुछ धर्मशास्त्र इस प्रकार के यद्ध में लड़की के माता-पिता तथा अन्य सम्बन्धियों को मारने (मनु० ३।३३, आग्रव० १।६, प्रमहाभारन १३।४४) का वर्णन करते हैं। वध का यह अपहरण आलंकारिक या प्रतीकात्मक (symbolical) न होकर वास्तविक होता था, क्योंकि इस समय लड़की अपहरण किये जाने पर खुब चिल्लाती और रोती थी। (२) इस विवाह में कत्या के माता-पिता कोई भाग नहीं लेते थे, इसमें कत्या की किसी प्रकार का दहेज नही दिया जाता था, इसके लिए कन्या के माता-पिना किसी प्रकार का कोई णुल्क नहीं लेते थे। इसमें कन्या अपहरण या डकैती द्वारा पाणविक शक्ति के प्रयोग से वर को प्राप्त होती थी। (३) धर्मणास्त्रकार इस प्रकार के विवाह को निन्दित (मनु ३।४२), अप्रणस्त और अधर्म्य (मनु ३।२३, २४, २६) मानते थे। (४) धर्मणास्त्रों के समय में यह एक पुरानी प्रथा का अवणेप या स्मृतिमाल रह गया था और वे बलपर्वक अपहरण द्वारा प्राप्त कन्या के विवाह को वैध बनाने के लिए इसका विवाह संस्कार करना आवण्यक समझते थे। वसिष्ट (१७।७३) के मतानुसार यदि किसी कन्या का अपहरण करने के वाद वैदिक मन्त्रों के साथ उसका विधिपूर्वक पाणिग्रहण नही किया जाता, तो वह अविवाहित कन्या ही ममझी जाती थी और किसी दूसरे व्यक्ति के साथ उसका विवाह हो सकता था। (५) राक्षस विवाह ब्राह्मणों के लिए वर्जित था (मन् ३।२४, नारद १२।४४)। यह राजाओं के लिए (महाभारत आदि-पर्व अ० ७३) तथा क्षतियों के लिए ही उचित माना जाता था (बीधायन धर्मसूत १।११।२०।१२, मन् ३।२४, २६)। (६) इस विवाह से उत्पन्न सन्तान निन्दित समझी जाती थी (मनु ३।४२)। (७) अधिकांश म्मृतियों में इसे आठ प्रकारों में सातवाँ स्थान दिया गया है, केवल आग्वलायन गृह्यसूत्र इसे पैणाच विवाह के बाद आठवाँ स्थान देता है।

### अन्य जातियों में राक्षस विवाह के उदाहरण

कन्या का अपहरण करके उसके साथ विवाह करने की प्रथा भारत से बाहर संसार के अन्य बहुत से देशों की जातियों में पायी जाती है। दक्षिण अमेरिका के इण्डियन कन्या अपहरण के उद्देश्य से ही युद्ध करते हैं। ब्राजील के अनेक कवीलों में स्त्रियाँ दूसरे कवीलों से पकड़ कर लायी जाती हैं। कैलिफोर्निया के तट वासी लुइसैनो (Luiseno) इण्डियनों में विवाह का एक यह ढंग प्रचलित है कि वर अपने कुछ मिन्नों के साथ जिस स्त्री को व्याहना चाहता है, उसे बलपूर्वक पकड़ कर ले आता है। उ० पू० एशिया में रहने वाली चकची जाति के युवक युवती को पकड़ कर, उसके हाथ-पैर बाँधकर, उस व्यक्ति के

घर ले जाते हैं जो उसे ब्याहना चाहता है। कालमुक लोगों की प्रथा वात्स्यायन के पैणाच विवाह का स्मरण कराती है। कई बार जब वर कन्या को चुराकर लाता है तो कन्या के माता-पिता उसके विवाह के लिए तैयार नहीं होते, किन्तु यदि वह कन्या वर के झोंपड़े में एक बार सो लेती है तो उसके माता-पिता को बाध्य होकर उससे शादी करनी पड़नी है। मलाया और आस्ट्रेलिया में ऐसे हमलावर तैयार किये जाते हैं जो शबुओं का मंहार कर उनकी स्लियों को पकड़ कर लेआयें। अरबोंऔर यहूदियों द्वारा युद्ध में कन्यायें या स्त्रियाँ पकड़ लाने का पहले उल्लेख हो चुका है। प्राचीन आयं जातियों में भी यह प्रथा सर्वेद्य प्रचित्व थी। सकेलेरियोस कहता है कि यह प्रथा यूनान में आज तक पायी जाती है। त्यूतन लोगों में यद्यपि इसे दण्डनीय अपराध बना विया गया था तो भी यह चलनी रही। स्किण्डे वियन और स्लाव लोगों में भी इसका प्रचलन था। प

### राक्षस विवाह के प्रचलन के कारण

राक्षस विवाह के प्रचलित होने के कई कारण हैं—(१) स्त्री जब सामान्य उपाय से न प्राप्त हो सके तो उसका बलपूर्वक हरण किया जाता है। किसी ममाज में स्त्री के प्राप्त न होने का कारण यह भी हो सकता है कि स्त्रियों की संख्या कम हो अथवा स्त्री और उसके माता-पिता वर के साथ अपनी कन्या का विवाह करने के लिए उद्यत न हों। ब्राजील की तथा आस्ट्रेलिया की विभिन्न जातियों में राक्षस विवाह इसी उद्देण्य से प्रचलित है।

- (२) बहुत सी जातियों में कत्याएँ धन देकर खरीदी जाती हैं। हम आगे चलकर देखेंगे कि भारत में इसी प्रकार की आनुर विवाह की पद्धित प्रचिलत थी और बर को कत्या पाने के लिए शुल्क देना पड़ता था। जब बीर युवक इस शुल्क को देने में असमर्थ होते थे तो वे कत्या का अपहरण किया करते थे। इस की समोयद (Samoyed), बुतियाक (Votyak) और उस्तियाक (Ostyak) आदि जातियों में जो युवक कत्या का शुल्क नहीं देसकते थे, वे कत्या का अपहरण करते थे।
- (३) वीर पुरुष अपहरण द्वारा प्राप्त की हुई कन्या को श्रेष्ठ समझते हैं। कहते हैं, शेर दूसरे का मारा हुआ शिकार नहीं खाता; क्षत्रियों को दूसरे की दी हुई कन्या पसन्द नहीं आती। श्रीकृष्ण ने तो स्पष्ट रूप में कन्यादान को पशुओं के विकय जैसा एक व्यापार कहा है, क्षत्रिय दान नहीं लेता है। उसके लिए दान के लिए अपना हाथ पसारना आत्मप्रतिष्ठा एवं आत्मसम्मान की हत्या करना है। अतः भीष्म और कृष्ण

१४ वेस्टरमार्क--शार्ट हिस्टरी आफ मैरिज, पू० ११०-११३; स्टर्नबैक--ज्यूरि-डिकल स्टडीज इन एंग्रोफ्ट इंडियन ला, पु० ३१३-८।

ने राक्षस विवाह को क्षतियों के लिए पत्नी प्राप्त करने का श्रेप्टतम साधन कहा है।

कुछ समाजशास्त्रियों ने यह कल्पना की है कि प्राचीन काल में मानव समाज
में राक्षस विवाह की पद्धित मार्वभीम थी। १६ इस कल्पना की पुष्टि में, कुछ ऐसी प्रथाओं
का उल्लेख किया जाता है जो प्राचीन राक्षम विवाहों का अवशेष कहे जाते हैं। कुछ
स्थानों पर वधू के घर पर नकली हमले किये जाते हैं और कृतिम युद्ध (Mocklight)
होने हैं। बरमा में बरात को रोकने के लिए राम्ने में रम्मी लगा दी जाती है। यूरोप में
बरात के राम्ते में लट्टें डाल दिये जाते हैं, वर की गाड़ी के आगे रस्सा बाध दिया जाता
है और कुछ धन देन पर ही मार्ग की यह बाधा हटायी जाती है। बेल्स में विवाह
में अगले दिन जब वर वधू को मांगिता है तो उसे साफ इन्कार कर दिया जाता है। इनके
बाद वह वधू को जबरदम्नी अपने घोड़े पर बिटा कर भागता है, वधू के पक्ष बाले उसका
पीछा करते हैं और बड़े संधर्ष के बाद उमें वधू को ले जाने की अनुमृति मिलती है।

मुख जातियों में यह प्रथा अवण्य मानी जा सकती है, किन्तु इन अवणेषों के आधार पर छग प्रथा को सार्वभीम बहना टीक नहीं है। अनेक अवस्थाओं में इन अवणेषों (Survivals) की कई अन्य प्रकार में भी व्याख्या हो सकती है। विवाह की प्रत्येक प्रथा के बारे में यह कल्पना नहीं की जा सकती है कि वह किसी वास्तविक घटना को सूचित करनी है। वैम्टरमार्क ने एमका एक बड़ा मनोरजक उदाहरण दिया है। बहुत सी जातियों में पिन-पत्नी को राजा-रानी बहा जाता है। क्या इस प्रथा से यह परिणाम निकाला जा सकता है कि प्राचीनकाल में बेवल राजा और रानी का ही विवाह होता था और यह प्रथा उस काल का अवणेष है? उक्त लेखक के मत में इक्तिम युद्ध (Mockfights) वास्तव में कन्या के सम्बन्धियों की कन्यादान की अनिच्छा को सूचित करते हैं।

पिछली शताब्वी के अधिकांश समाजशास्त्री मैंकलीनान (Mclennan), सर जान लब्बक (John Lubbock) तथा स्पेन्सर इसी मत के थे। इनका यह विचार था कि स्त्रियां आरम्भ में समूचे परिवार, कुटुम्ब या कबीले की सम्पत्ति होती थीं, इन पर किसी व्यक्ति का निजी था विशेष अधिकार तभी स्वीकार किया जाता था, जब वह किसी अन्य कबीले या जाति की स्त्री को बलपूर्वक जीतकर अपने घर में ले आता था। मैंकलीनान का यह मत था कि इस प्रकार राक्षस विवाह के प्रावुभाव का कारण कन्यावध की दूषित प्रथा थी, इससे अपने समाज में स्त्रियों की कमी होने के कारण पुरुषों को अन्य जातियों से स्त्रियों का बलपूर्वक अपहरण करना पड़ता था। लब्बक इस कल्पना को वोषपूर्ण मानते हुए यह कहता है कि राक्षस विवाह का प्रचलन इसलिए हुआ कि किसी स्त्री पर अपना वैयक्तिक स्वामित्व स्थापित करने का एकमात्र उपाय स्त्रियों का बलपूर्वक अपहरण करना था (स्टर्नबैक—ज्यूरिडिकल स्टडीज, पृ० ३६२)।

उन्हें इसमें संकोच होता है कि उनकी कन्या किसी दूसरे पुरुष द्वारा उपभुक्त हो। कन्या स्वयमेव इस विषय में बहुत संकोच करती है। म्यूलर ने स्पार्टी की कन्याओं के बारे में लिखा था कि वे अपने कीमार्य एवं विशुद्धता का तब तक परित्याग नहीं करनी थी, जब तक पुरुष उन्हें अपनी शक्ति से बाधित नहीं कर देता था। कई म्थानों पर वधू के सम्बन्धी अपनी कन्या का कौमार्यहरण वरदाशत ही नहीं कर सकते। मोब के अरबों में यह रिवाज है कि जब वर वधू को लेने जाता है तो वे उम पर हमला करने हैं। वे उमके आगमन को अपनी जाति का अपमान समझते हैं (वै० शा० हि० मैं० पृ० १२४)। स्त्रियों में कीमार्यभंग के भय के कारण संकोच या अनिच्छा हो, यह बात नही। कर्ष्ट बार पुक्षों में भी यह संकोच पाया जाता है। आसाम की गागे जाति में वधू पक्ष के लोग वर के पास इस उद्देण्य से जाते हैं कि वे उमे विवाह को लिए घर पर ले आयें। वर यह मुनकर जंगल में भाग जाता है। वे उसकी तलाश करते हैं, उमें तम्ह-नम्ह के प्रलोभन देकर ब्वाह के लिए तैयार करते हैं और जब वह नहीं मानता तो उमे एक तालाब में धकेल देते हैं और पानी में उसे तब तक गोते खिलाते रहते हैं जब तक वह विवाह के लिए तैयार न हो जाय। इस तरह के सब रिवाज वास्तव में कन्या पक्ष वानों की अनिच्छा को ही मूचित करते हैं, न कि राक्षस विवाह की ब्यापकता को।

एक लेखक (लग्नप्रपंच पृ० १०५-५) ने यह सिद्ध करने का यत्न किया है कि हिन्दुओं में पहले यह प्रथा प्रचलित थी और उसके बाद दूसरे विवाह प्रचलित हुए। अपने पक्ष के समर्थन में उसने जो युक्तियाँ दी है, यहाँ इनका प्रतिपादन करते हुए इनकी आलोचना की जायगी।

(१) विवाह-वाचक सभी शब्द राक्षस विवाह की प्राचीनना को मिद्ध करते हैं। राक्षस विवाह में कन्या को अपहरण किया जाता है और विवाह का अर्थ भी वधू को ढोकर ले जाना है (वह प्रापणे)। वधू और नवोढ़ा शब्द भी 'वह' धातु से वनते है और उनके अर्थ ले जायी (ढोई) जाने वाली स्त्री है। परिणय भी 'णीज प्रापणे' में बना है और इसका अर्थ वधु को ले जाना (पहुँचाना) है।

किन्तु इस युक्ति से अपहरण की व्यापकता को नही सिद्ध किया जा सकता। कन्या तो प्रत्येक विवाह के बाद पित के घर में जाती है, चाहे वह राक्षस विवाह हो या दैव। पित का घर उसका स्वाभाविक निवास स्थान है, वह वहीं जायगी। पिरणय और विवाह शब्द इसी भाव को सूचित करते हैं कि कन्या पिता के घर से पित के घर की ओर जाती है। इससे यह नहीं सिद्ध किया जा सकता कि वह अपहरण करके ही लायी जाती रही है।

(२) विवाह प्रथा के कुछ अवशेष इस बात को पुष्ट करते हैं। विवाह में सिन्दूर दान की प्रथा है। सिन्दूर लाल होता है। यह इस बात को सूचित करता है कि प्राचीन जमाने में कन्या के अपहरण में बहुत खूनखराबी होती थी। यह उसी काल का

एक अवशेप है। जब लडाइयाँ बन्द हो गईं तो उस प्रथा के स्मृति चिह्न के तौर पर वधू की माग में सिन्दूर भरा जाने लगा।

वास्तव में भिन्दूर-दान की प्रथा अनार्य है——सिन्दूर का न तो कोई वैदिक नाम है और नहीं मिन्दूर भरने की विधि का कोई मन्त्व है। मामवेदीय घटस्यापन में सिन्दूर को स्पर्ण कर जो मत गढा जाता है वह यह है——"ओईम् सिन्धोरूक्ष्वासे पनयन्तम् उिक्ष-तम्"—उन्यादि। यजुर्वेदीय घटरथापन में "ओईम् गिन्धोरिक प्राध्वने" का मन्त्र और विवाह में "मिन्धोरूक्ष्यारे" कहा जाता है। उन तीनों में प्रथम और तृतीय मंत्र (ऋग्वेद ७।४६।४३) में पाया जाता है, वहा मिन्ध नदी के उच्छ्याम का प्रमग है। केवल णब्द मान्य मात्र से वह गिन्दूर के मन्त्र के रूप में व्यवहत हुआ है। द्वितीय मन्त्र ऋग्वेद का ४।५६।७ वाँ मत्र है। इसके माथ भी सिन्दूर का गम्बन्ध नहीं है। । ऐमी अवैदिक और अनार्ष सिन्दूर-दान की पद्धित के आधार पर प्राचीन आयाँ में राक्षम विवाह की प्रथा सिद्ध करना वालू की नीव पर विणाल प्रामाद खडा करना है।

(३) कहा जाता है कि बरात के समय अधिक से अधिक सनुष्य ले जाने की पिरपाटी भी राक्ष्म विवाह की प्राचीनना का सिद्ध करती है। उस समय कन्या का अप-हरण करते हुए युद्ध अनिवाय होता था। इस युद्ध में जितने अधिक साथी हो, विजय की आणा उननी ही अधिक होनी थी, अन वडी-वडी बराने ले जाने का रिवाज चला।

यह युक्ति भी उपर्युक्त युक्तियों की तरह सारहीत है। प्राचीन काल में अगहरण के जो उदाहरण मिलते हैं उनमें बरात का वर्णन नहीं है और जहाँ बरात का वर्णन है वहा अपहरण की गन्ध तक नहीं है। भीष्म ने एकाकी काशीराज की कन्याओं का अपहरण किया था। गुभद्रा को भी अर्जुन ने अनेले ही हरा था। बरात का ग्वाज भारत में अर्थन्त प्राचीन काल से है। अथर्ववेद में बरात का बहुत सुन्दर वर्णन है, किन्तु उसमें राक्षम विवाह का कोई सकेत नहीं। भे म

अतः यह नहीं कहा जा सकता कि प्राचीन काल में राक्षस विवाह ही प्रचलित था। क्षत्रियों में उसका अवश्य प्रचलन था, किन्तु वह धीरे-धीरे कम होता गया। आजकल भारत में कुछ जगली जातियों में इस प्रथा का जीवित रूप दिखायी देता है। उडीसा राज्य

१७ श्री क्षितिमोहन सेन-भारतवर्ष मे जातिभेद, पृ० ७७

शब्दर जालों के प्रसिद्ध जर्मन ग्रन्थ के अंग्रेजी अनुवादकर्ता श्री बटकुरूण घोष ने एक टिप्पणी (पृ० १०६) में लिखा है कि दक्षिण में विवाह के बाद गले में ताली बांधे जाने का रिवाज यह सूचित करता है कि पहले कन्याओं का अपहरण किया जाता था। विक्षण की ताली उस युग का एक स्मारक अवशेष है। ताली की यह बड़ी उपहासास्पद व्याख्या है। यदि यह सच माना जाय तो यह भी मानना पड़ेगा कि चूड़ियाँ स्त्रियों की हथकड़ियाँ है और पाजेब बेड़ियाँ।

की भइया जाति में यह प्रथा है कि यदि कोई युवक किसी युवती से प्रेम करता है, किन्तु वह कन्या या उसके माता-पिता विवाह के लिए तैयार नहीं होते, तो वह युवक अपने साथियों का एक जत्था तैयार करता है और मौका मिलने पर उस कन्या का अपहरण करता है। उसके साथी अपहरण में उसकी सहायता करते हैं। इससे कई बार बड़ा रक्तपान और भीषण युद्ध हो जाता है। बंगाल की कुछ जातियों में मण्डी में हो रहे नाच में से कुछ व्यक्ति किसी बन्या को पकड़ लाते हैं और बाद में कन्या का शुल्क तय होता है। चटनांब में जिनके पास थोड़ी स्त्रियां होती है वे अस्त्रणस्त्रों से सूसज्जित होकर बाहर निकलते हैं और कमजोर कबीलों में से कन्याओं को बलपूर्वक छीन कर ले जाते हैं। १६ राजपतों में तथा कमारों, ओरावों, भील, कुनबी, गोंड और कोदो जाति में कुछ ऐसी प्रथाएँ प्रचलित हैं जिनमें राक्षस विवाह के तत्त्व मिलते हैं। <sup>२०</sup> किन्तु इन प्रथाओं के बारे में बहुत सन्देह है। जदाहरणार्थ, पंजाब में कई जगह यह रिवाज है कि दल्हा कृपाण से जण्ड के पेड़ की एक डाल काटता है, बन्दन-बार को भी काट गिराता है और मिट्टी के प्याल फोडता है। इन प्रथाओं के बारे में यह कहा जाता है कि ये राक्षस विवाह का अवशेप हैं। किन्तु यह क्यों न माना जाय कि ये वर की वीरता को प्रदर्शित करती हैं। वर्तमान काल में राक्षम विवाह के जो निश्चित उदाहरण हैं, वे बंगाल और आसाम की मल जातियों में ही पाये जाते हैं।

#### स्वयंवर विवाह

स्वयंवर विवाह राक्षस विवाह का विलोम था। राक्षस विवाह में पित को चुनाव करने का अधिकार था, किन्तु स्वयंवर में कन्या स्वयं अपने पित को चुनती थी। ऐसा प्रतीत होता है कि स्वयंवर पढ़ित कई अवस्थाओं में से होकर गुजरी है। प्राचीनकाल में उसका बहुत रिवाज था। धीरे-धीरे उस रिवाज को मर्यादित एवं सीमित किया जाने लगा। प्रौपदी और सीता के स्वयंवर सच्चे अथों में स्वयंवर नहीं थे। स्त्री को वर चुनने की पूरी स्वाधीनता देना संभवतः उचित नहीं समझा जाता था। धर्मशास्त्रों ने स्वयंवर विवाह का उल्लेख ही नहीं किया। वे गान्धर्व विवाह का उल्लेख करके ही चुप हो गये हैं और उसका उल्लेख भी उन्होंने अपनी नापसन्वगी जाहिर करते हुए किया है। यह स्पष्ट है कि वे ऐसे विवाहों को अच्छा न समझते हुए भी उन्होंने इन विवाहों का उल्लेख किया है, किन्तु स्वयंवर का उन्होंने स्पष्ट स्प

१६ वै० शा० हि० मै०, पु० १९१-९२

२० जा० हि० ला० क०, पृ० १०६ की तीसरी टिप्पणी में इन सब जातियों के नाम विस्तार से दिये गये हैं।

से उल्लेख नहीं किया। 29 बाण ने कादम्बरी (पृ० ४७६) में पत्नलेखा से यह कहलवाया है कि यदि ऐसी बात न हों (अर्थात् कन्याएँ पितयों का वरण न करती हों) तो धर्मशास्त्रों द्वारा उपिदिष्ट स्वयवर की विधि व्यर्थ है। बाण का आशय धर्मसूतों एवं स्मृतियों से हो तो विणित स्वयंवर विधि से है। यदि धर्मशास्त्रों का आशय धर्मसूतों एवं स्मृतियों से हो तो उनमें यह विधि नहीं मिलती। इसे गान्धर्व विवाह के अन्तर्गत समझा जाय तो बाण का यह कथन टीक हो मकता है। १७ वी शती का 'वीरिमित्नोदय' इस कल्पना को पृष्ट करता हुआ कहता है कि स्वयवर को गान्धर्व विवाह को अंग ही समझना चाहिए। १२ वाम्तव में यह बात टीक नहीं है। गान्धर्व विवाह में युवक युवती दोनों एक दूसरे को समान रूप में चाहते हैं और विवाह में दोनों की सहमति आवश्यक हो जाती है। किन्तु स्वयंवर में अन्तिम अधिकार कन्या का है। स्वयवर की पद्धित क्षत्रिय राजाओं में विषोप रूप से प्रचलित थी; सावित्री, सीता, दमयन्ती राजाओं की कन्याएँ थी। ब्राह्मणों में इस पद्धित का विवाब बहुत कम था, अतः ब्राह्मणों द्वारा लिखी गयी स्मृतियों में स्वयंवर का उल्लेख भी नहीं है।

#### स्वयंवर के तीन भेद

स्वयंवर की पद्धित को विकास की दृष्टि मे तीन अवस्थाओं में बॉटा जा सकता है। (१) इसमे अत्यन्त प्राचीन काल में कत्याओं को पित चुनने की पूरी स्वाधीनता होती थी। (२) स्वयंवर मे कोई गर्त रख दी जाती थी। इस गर्त को पूरा करने वाले पुरुप को ही कत्या वरण करती थी। (३) जब पिता रजस्वला हो जाने पर भी कत्या की निश्चित अविधि तक गादी नहीं करता था तो स्मृतियों ने इस दशा में कत्या को अपना वर स्वयं तलाग करने की या स्वयंवर करने की आज्ञा दी थी।

- (१) पहली अवस्था के स्वयंवर का सर्वोत्तम उदाहरण कुन्ती और दमयन्ती है। यह प्रथा बहुत प्राचीन थी। वैदिक काल में वधुएं पतियों का स्वयं वरण करती थी, र उ
- २१ स्टर्नबैक ने स्मृतिकारों द्वारा स्वयंवर का उल्लेख न करने का यह कारण बताया है कि जब कन्या पिता द्वारा विवाह न करने पर अपना पित स्वयंने चुन लेती थी, तो वह कन्या के पिता को कोई शुल्क नहीं देता था, क्योंकि समुचित समय में कन्यादान न करने के कारण उसका पिता अपनी कन्या पर स्वामित्व खो बैठता था। स्मृतिकारों के लिए उत्तम विवाह वही था जिसमें कन्यादान होता था। कन्या द्वारा स्वयंनेव पति ढूँ दूँ लेने में ऐसा संभव नहीं था, अतः उन्होंने इस प्रकार के विवाह का उल्लेख करना उचित नहीं समझा (ज्यूरिडिकल स्टडीज, पृ० ३८७)
- २3 ऋ ० १०।२७।।२२ 'भद्रा वधुर्भवति यत्सूपेशाः स्वयं सा मित्रं कृणुते जने इत्।'

किन्तु उसका विस्तृत वर्णन नहीं मिलता। महाभारत में ऐसे वर्णन विस्तार मे उपलब्ध होते हैं। कुन्तिभोज ने पृथा या कुन्ती के स्वयंवर में राजाओं को बुलाया। कुन्ती ने रंगभूमि में राजाओं में शार्दृल, महावली एवं सूर्य की तरह सब राजाओं की प्रभा को ढापने वाले पाण्डु को देखा और उसने कामभाव से विह्वल होकर लजाते हुए अपनी माला पाण्डु के गले में डाल दी (महाभा० १।९९२)।

महाभारत में नल-दमयन्ती उपाख्यान बनपर्व में बड़े विस्तार से (५३ अ० से ७६ तक) दिया गया है। दमयन्ती के पिता विदर्भ राज भीम ने अपनी कत्या को प्राप्त-यौवना देखकर, राजाओं को स्वयंवर का निमन्वण भेजा (५४।८-६)। राजा नल का प्रणय-संदेण दमयन्ती के पाम हंग द्वारा पहुँच ही चुका था। दमयन्ती हदय गे गल को चाहती थी। दमयन्ती के अत्यन्त रूपवती होने के कारण उन्द्र, अग्नि, बम्ण और यम लोकपाल यह चाहते थे कि दमयन्ती उन्हें प्राप्त हो। ये लोकपाल नल की अपना दूत बनाकर दमयन्ती के पास भेजते हैं। पर दमयन्ती नल को ही पित रूप में वरण करने का दृढ़ निण्चय करती है। स्वयंवर के दिन चारों देवता नल का रूप धारण करके, उस सभा में आये । दमयन्ती पांच नलों को देखकर बड़े असमंजस में पड़ी और उसन देवनाओं का छाया रहित, अनिमेप, पसीना रहित और न मुर्झाने वाली माला मे युक्त देखकर पहचान लिया किये देवता हैं, इस प्रकार दमयन्ती ने अत्यन्त सुन्दर माला नल के गले में डाल दी। राजाओं ने इस पर हाहाकार किया और ऋषियों ने प्रसन्नता का जयघोष (५७।३०)। यहां दमयन्ती को अपना पति चुनने की पूरी स्वाधीनता मिली थी। यह बान अवण्य विचारणीय है कि जब दमयन्ती का नल से प्रेम हो चुका था तब स्वयंवर का आडम्बर रचने का क्या लाभ था? दमयन्ती का चुनाव नो पहले में निष्चिन था, दूसरे राजाओं को बुलाकर उन्हें व्यर्थ में दृ:खी वयों किया गया ?

बौद्ध साहित्य में जिन स्वयंवरों का उल्लेख है, वे इसी कोटि के हैं। धम्मपद की टीका (खण्ड पृ० २७६-७९) के अनुसार अमुरराज वेपचिति ने किसी भी अमुर राजकुमार को अपनी कत्या देना पसन्द नहीं किया। उसने कहा—"भेरी कत्या इच्छा गे अपना पित चुनेगी।" उसने सब अमुरों को बुलाया और अपनी कत्या को एक माला देने हुए कहा—"जो पित वुम्हें अनुकूल प्रतीत हो उसे चुन लो।" कत्या ने अपनी इच्छा के अनुसार पित का वरण किया और उसके गले में जयमाला डाली। कुणाल जातक (सं० ५३६) में द्रौपदी और पांचों पाण्डवों की कथा एक दूसरे ही ढंग से कहीं गयी है। इसमें कत्हा (कृष्णा) नामक राजकुमारी के स्वयंवर का वर्णन है। वह स्वयंवर में राजा पाण्ड के पांच पुत्रों अर्जुन, नकुल, भीमसेन, युधिष्टिर और सहदेव को देखती है और उन पर मुग्ध होकर पांचों के गले में वरमाला डाल देती है और माता से यह कहनी है कि मैं इन पांचों को पसन्द करती हूँ, ये पांचों व्यक्ति उसके पित बनते हैं। उसके स्वयंवर को माता-पिता स्वीकार करते हैं।

काव्यों में ऐसे अनेक स्वयंवरों का वर्णन है, जिनमें कत्या को वरण का पूरा अधिकार था। कालिदास ने रघुवंण में अज और इन्दुमती के स्वयंवर का वड़ा भाषपूर्ण और सुन्दर चिल्ल खीचा है। प्रत्येक राजा इन्दुमती के पास आने पर कितना प्रसन्न और उसके आगे निकल जाने पर कितना दुःखी होता था, कालिदास ने इस तथ्य को एक अत्यन्त भावव्यंजक उपमा में व्यक्त किया है और इस उपमा ने कालिदास को अमर बना दिया है तथा उमें 'दीपणिवा-कालिदास' का नाम प्रदान किया है। विव्ह ए ने १२वीं शती में अपना काव्य लिखते हुए विक्रमांकदेव चित्र के दिवें संगे में एक स्वयंवर का वड़ा मनो-रंजक वर्णन किया है। इस स्वयंवर में करहाट के शिलाहार राजा की कन्या चन्द्रलेखा कल्याण के राजा चालुवय विक्रमांक देव का वरण करती है। चन्द्रवरदाई ने संयोगिता के स्वयंवर का बड़ी आंजस्विनी भाषा में वर्णन किया है। पृथ्वीराज चौहान का कन्नौज के राजा जयचन्द की पुत्री संयोगिता के साथ विवाह आधा स्वयंवर और आधा राक्षस विवाह है।

महाभारत और कार्ब्यों सं स्वयंवर का वर्णन होने पर भी इसके ऐतिहासिक प्रमाण बहुत कम मिलते हैं। शिलालेखों में स्वयंवर णव्द का प्रयोग मिलता है, किन्तु यह सर्वथा अलंकारिक अर्थ में है। उवाहरणार्थ, मम्राट् बुधगुप्त के ४६-४-६५ ई० के एरण प्रस्तर लेख में यह उत्कीर्ण है कि महाराज मानृविष्णु को राजलक्ष्मी स्वयंवर द्वारा प्राप्त हुई थी (स्वयंवरायैव राजलक्ष्मियितित)। स्कन्दगुप्त के जूनागढ़ शिलालेख में यह कहा गया है कि राजलक्ष्मी ने चन्द्रगुप्त का वरण किया। शीलादित्य सप्तम के ७६६-६७ के अलीना ताम्रप्रवों पर यह उत्कीर्ण है कि ध्रुवसेन तृतीय का राजलक्ष्मी द्वारा स्वयंवर किया गया है। राजा के राज्य प्राप्त करने का यह काव्यमय वर्णन है। इन वर्णनों को ऐतिहासिक महत्त्व नहीं दिया जा सकता।

(२) स्वयंवर का दूसरा रूप यह था कि कत्या के विवाह के लिए कोई गार्त या पण निश्चिन कर दिया जाता था। उस गार्त को जो राजा पूरा करना था, उसके साथ उस कत्या का विवाह कर दिया जाता था। इसमें कत्या के चुनाव का कोई प्रश्न नहीं था। इसमें कित्यों की गांकि या वीर्य की परीक्षा होती थी। जो क्षत्निय वीरता और गूरता में सबसे अधिक बढ़ा-चढ़ा होता था, वहीं कत्या के साथ विवाह के लिए योग्य समझा जाता था। अतः ये वीर्यशुक्क स्वयंवर कहलाते थे। वास्तव में इसे स्वयंवर नहीं कहना चाहिए, क्योंकि इसमें कत्या के वरण का कोई महत्त्व नहीं था। द्रीपदी को अर्जुन के साथ और सीता को रामचन्द्र के साथ विवाह करना पड़ा था। उन्होंने यह विवाह इसलिए नहीं किया कि वे अर्जुन और श्रीराम को चाहती थी, किन्तु इसलिए किया था

रघुवंश ६।७, संचारिणी वीपशिखेव रात्री यं यं व्यतीयाय पतिवरा सा। नरेन्द्रमागीट्ट इव प्रपेवे विवर्णभावं स स भूमिपालः ।।

कि उन्होंने मत्स्यवेध और शिवजी का धन्य उठाने की शर्ते पूरी की थीं।

स्वयंवर की इस पद्धित के प्रचलित होंने का यह कारण दिखाई देना है कि पित का चुनाव कत्या पर छोड़ देने पर, कत्या जिस राजा का स्वयमेव वरण करनी थी। दूमरे राजा उससे डाह और ईर्ष्या करते थे। दमयन्ती के मामले में तो राजा हाहाकार करके ही चुप हो गये थे किंतु कई बार भीषण युद्धों की नौवत आ जाती थी। टन युद्धों में बचने का यह तरीका था कि कोई ऐसी णर्त रखदी जाय जिसे पूरा करने पर विवाह किया जाय। उस अवस्था में असन्तुष्ट राजाओं को झगड़ा करने के लिए कोई विशेष आधार या कारण नहीं रहता था। यदि वे स्वयंवर में सफल नहीं हुए तो इसका कारण उनकी अपनी अयोग्यता थी। जब तक कत्या के चुनाव में कोई कमीटी नहीं थी, उसमें युद्ध होना अधिक संभव था, किन्तु एक कसीटी या परीक्षा नियत हो जाने पर, राजाओं को इस नग्ह की शिकायत का ोई अवसर नहीं रहता था। दूसरा कारण यह था कि माना-पिता की यह स्वाभाविक इच्छा होती है कि वे योग्यतम और सबसे अधिक वीर पुष्प को अपनी कन्या का दान करें, क्षतियों को भी इसमें अपनी शूरता दिखाने का अवसर मिलता है।

लाक्षागृह से जीवित बचकर निकलने के बाद पाण्डव ब्राह्मण वेश में घूम रहे थे। धौम्य ऋषि के परामर्श से वे पंचाल देश में द्रौपदी का स्वयंवर देखने के लिए रवाना हए। मार्ग में उन्हें कुछ ब्राह्मण मिले। उन ब्राह्मणों ने भी पाण्डवों को स्वयंवर में जाने के लिए उत्साहित किया कि शायद द्रौपदी उन दर्शनीय देवरूप ब्राह्मणों में से किसी का वरण कर ले (१।१८६-१८)। द्रुपद ने अर्जुन को अपनी कन्या देन के उद्देश्य से एक दृढ़ धन्य बनायाथा, जिसे कोई दूसरा व्यक्ति नहीं झुका सकताथा और आकाश में एक यन्त्र में एक लक्ष्य बनवाया था। उस धनुष में डोरी चढ़ाकर उक्त लक्ष्य को विद्व करने वाले वर का कन्या देने का निश्चय किया गया था। द्रुपद ने इस निश्चय की सूचना तथा अपनी कन्या के स्वयंवर का समाचार सब राजाओं को भिजवाया था। यह समाचार मुनकर राजा वहां आने लगे। १६वें दिन द्रौपदी उस सभा में आई और धृष्टद्युम्न ने स्वयंवर की गर्त की उद्घोषणा की-"यह धनुष है, यह लक्ष्य है, ये पाँच बाण हैं, इन पाँच बाणों से यंत्र के छिद्र को विद्ध करना है। जो राजा इस कार्य को करेगा, मेरी बहिन कृष्णा उसकी पत्नी होगी।'' राजा लोग धनुष पर डोर चढ़ाने का प्रयत्न करने लगे, किन्तु उसमें सफल नहीं हुए। कर्ण उठा, उसने प्रत्यंचा चढ़ा ली और धनुष पर बाण भी लगाने लगा। द्रौपदी यह देखकर उच्च स्वर से कह उठी कि मैं सूत के साथ विवाह नहीं करूँगी (१।१६०।२३)। कर्ण ने रोषपूर्वक धनुष नीचे फेंक दिया। अन्त में अर्जुन ने देखते ही देखते धनुष उठाया, उस पर डोरी चढ़ायी और पाँच शर लेकर लक्ष्य वेध कर दिया। ब्राह्मण इस पर अत्यधिक प्रसन्न हुए किन्तु क्षित्रयों ने कहा कि 'स्वयंवर क्षित्रयों में होता है, यह बात प्रसिद्ध है (१। १६७।७)। ब्राह्मणों का उसमें कोई अधिकार नहीं है। यदि हम दब गये तो अन्य स्वयंवरों में भी यही दणा होगी।" स्वधर्म की रक्षा के लिए क्षत्रियों ने द्रुपद पर हमला किया।

भीम और अर्जुन ने उनके आक्रमणों का सफलतापूर्वक निराकरण किया और द्रौपदी पाण्डवों के साथ उनकी कृटिया पर चली गयी।

द्रीपदी के स्वयंवर में दो बातें विणेप रूप से उल्लेखनीय हैं। पहली तो यह कि स्वयंवर में यद्यपियह णतंं जरूरी थी कि लक्ष्य भेद करने वाले को ही द्रीपदी प्राप्त हो, किन्तु द्रीपदी ने वरण में पर्याप्त स्वतंवता दिखायी। कर्ण भी संभवतः लक्ष्यभेद कर लेता, किन्तु द्रीपदी उसे पगन्द नहीं करती थी; अतः उसने कर्ण का स्पष्ट रूप में निरस्कार किया। दूसरी बात यह है कि स्वयंवर की पद्धित क्षित्रयों के लिए ही श्रेण्ठ समझी जानी थी। क्षित्रय राजाओं ने द्रीपदी के विवाह पर यह आपित उठायी है कि ब्राह्मणों को इस प्रकार वरण करने वा अधिकार नहीं है। धृष्टचुम्त ने प्रारंभ में स्वयंवर के पण के सम्बन्ध में जो घोषणा की है, उनमें क्षित्रय या ब्राह्मण होने की कोई बर्त नहीं नगायी थी। वाद में द्रुपद भी युधिष्ठिर में कहता है—''चाहे क्षत्रिय, ब्राह्मण, वैषय, भूद्र कोई हो, वह प्रतिज्ञा पूरी करने वाले को द्रीपदी देगा।" किन्तु फिर भी यह मानना पड़ता है इस प्रथा का अधिक प्रचलन क्षत्रियों में ही था। इस वीरतापूर्ण कार्य की वर्त द्वारा स्वयंवर को वीर्यशृक्क स्वयंवर की पद्धित कहते थे।

वीर्यणुल्क स्वयंवर का दूसरा उदाहरण सीता का है (वा० रा० १।६६।६७) । जनक ने सीता के विवाह के लिए यह गर्न तय की थी कि जो गिवजी के धनुष को उठाकर उस पर प्रत्यंचा चढ़ायेगा, वह सीना के पाणिग्रहण का अधिकारी होगा। रामचन्द्र के मिथिला आने पर, डेढ़ सी व्यक्ति उस लोहे की पेटी को घसीट कर लाये जिसमें वह धनुष रखाथा। राम ने उसे बड़ी आसानी से उठाया, उस परप्रत्यंचा चढ़ायी और उसे खीचकर जब बाण छोड़ना चाहा नो धनुष टूट गया। इसके बाद सीता का राम से विवाह हो गया।

कई बार इन स्वयंवरों के बाद, भयंकर संवर्ष होते थे। म० भा० ७। १४४ में कहा गया है कि देवक की कन्या के स्वयंवर में शिति विजयी हुआ। वह देवकी को अपने रथ पर बिठा कर चला, किन्तु सोमदत्त से यह बरदाश्त न हुआ, उसने शिति पर हमला किया। आधा दिन दोनों में घूसेबाजी और भयंकर युद्ध चला। अन्त में सोमदत्त इस युद्ध में बुरी तरह मारा गया।

(३) तीसरी कोटि के वे स्वयंवर हैं जो लाचारी में किये जाते थे। जब माता-पिता कन्या के लिए वर नहीं ढूँ इ सकते थे तो लाचारी में वे कन्या को स्वयं अपना पित ढूँ इने की अनुमति देते थे। सावित्री के पिता जब वृद्ध हो गये तो उन्होंने सावित्री को अपना पित स्वयं खोज लाने के लिए कहा। सावित्री ने बहुत देशों में भ्रमण कर लेने के बाद सत्यवान को अपना पित चुना। गीतम (१०।२०) और विष्णु धर्मसूत्र (२४।४०-४५) यह व्यवस्था करते हैं कि यदि माता-पिता कन्या के रजस्वला होने के बाद तीन महीने (तीन ऋतुओं) तक विवाह न कर सके तो कन्या स्वयं अपने पित का वरण कर ले। किन्तु वासिष्ठ ध० सू० (१७–६७-६८), मनु (६।६०), वौधायन ध० सू० (४।१। १३) यह अविधि तीन वर्ष तक बढ़ा देते हैं <sup>२४</sup>। याज्ञवल्क्य (१।६४) ने पिताया संरक्षक के अभाव में प्रत्येक कन्याको स्वयंवर का अधिकार दिया है। यह वास्तविक स्वयवर नहींथा, किन्तु लाचारीथी।

रामायण और महाभारत में इस प्रकार के स्वयंवर की पर्याप्त निन्दा की गयी है। रामायण (११३२) में राजा कुणनाभ की १०० कन्याओं की कथा है। ये युवती कन्याएं अलंछत होकर वन विहार के लिए जाती हैं, वहाँ खेलनी-कूदनी नाचनी है। वायु तेवता उनके रूप और गौन्दर्य से मुख्य होकर, उनमे प्रणय की याचना करना हुआ कहता है— 'मैं तुममें प्रेम करता हूं तुम मेरी न्वियाँ बनो। मनुष्य जाति के निवास और ढंगों को छंडो क्योंकि मनुष्य जाति का बौवन क्षणभंगुर होता है। मेरे गाथ तुम अमर होओ।'' कन्याओं न वायुदेवना की प्रार्थना सुनने पर उमका खूब मजाक उड़ाया और कहा— 'हे मूढ़! वह समय न आये, जब हम अपने सत्यवादी पिता से घृणा करके अपनी इच्छानुसार स्वयवर करें। हमारा पिता हमें जिस व्यक्ति को प्रवान करेगा वही हमारा पित होगा।'' महाभारत (१३१४५१४) में भीष्म ने साविती के स्वयंवर की निन्दा की है। माविती ने पिता की आज्ञानुसार सत्यवान को स्वयं वरण किया था। उसके इस कार्य की कुछ लोग प्रशंसा करते है, किन्तु धर्मज उसके इस कार्य की प्रशंसा नही करते। भीष्म धर्मजों के प्रशंसा न करने का कारण स्पष्ट करता हुआ कहता है— 'क्योंकि दूसरे माधु पुन्पों ने ऐसा आचरण नहीं किया है, और साधुओ का आचरण ही धर्म का सबसे बड़ा लक्षण

विष्णुस्मृति के टीकाकार नन्द पंडित ने यह लिखा है कि ऋतु का अर्थ वर्ष करना चाहिए। यदि इस ब्याख्या को सही माना जाय तो विष्णु और मनु के तीन ऋतुओं तथा तीन वर्षों की अवधि में कोई विरोध नहीं रहता है। किन्तु नन्द पंडित की व्याख्या ठीक नहीं प्रतीत होती है। ऋतु का अर्थ यहां मासिक धर्म ही करना चाहिए। प्राचीन शास्त्रकार रजस्वला होने से पहले ही स्त्री के विवाह की व्यवस्था करते हैं ताकि उसका कोई भी ऋतुकाल व्यर्थ न जाय और अधिक से अधिक सन्तान उत्पन्न हो सके। कौटिल्य ने जनसंख्या की वृद्धि की दृष्टि से ऋतुधर्म (तीर्थ) की उपेक्षा को धर्म की हत्या करना बताया है (कौ०, तीर्थोपरोधो हि धर्मवधः।) अतः माता-पिता का यह कर्त्तंव्य था कि ऋतुकाल से पहले ही कन्या का विवाह कर विया जाय (मि० गौतम धर्मसूत्र १६१२--प्रदानं प्राग्तोः)। यदि पिता किसी कारणवश अपनी कन्या का विवाह ऋतुकाल या रजोदर्शन से पहले नहीं करता है तो तीन ऋतुकाल बीतने पर कन्या को अपना विवाह स्वयं कर लेने का अधिकार था। अतः विष्णु स्मृति में ऋतु के स्वाभाविक अर्थ को छोड़ कर उसे वर्ष का पर्याय मानना उचित नहीं प्रतीत होता है।

है।" भीष्म ने जनक के नाती सुकतु का बचन उद्धृत करते हुए अन्त में स्वयंवर के विरोध का ठीक-ठीक कारण यह बताया है--"स्त्रियों को स्वाधीनता देना आमुरधर्म है। पुराने जमाने के विवाह कार्यों में हमने इसे कभी नहीं सुना।" महाभारत (३।१९०।३६) में कन्याओं द्वारा पतियों के वरण करने के रिवाज की प्रलय का पूर्व लक्षण बताया गया है। मार्कण्डेय ऋषि कल्पिया के भविष्य का कथन करते हुए कहते हैं--"उस समय न कोई कन्या को मांगता है और न कोई कन्या दी जाती है। युग के अन्त में सब लोग स्वयं एक दूसरे के साथ परस्पर विवाह करते हैं।" धर्मणास्त्रकारों ने स्त्री को पति वरण बारने की आज्ञा मजबूरी की हालत में दी थी। अग्निपुराण (२२६।४१) स्त्रियों के इस अधिकार को अनिच्छापूर्वक स्वीकार करता है। स्वयं पति का वरण करने वाली स्त्री राजा द्वारा दण्डनीय नहीं होती। किन्तु ब्रह्मपूराण (२।१६) स्त्रियों के लिए स्वयंवर को स्पष्ट गव्दों में बुरा बताते हुए एक स्त्री के बारे में कहता है कि "पिता के होते हुए इसने स्वतंत्र होकर और धर्म को छोड़ कर पतियों का वरण किया है, अतः यह अधोगित पाने वाली हो।" स्वयंवर के निपेध का कारण यह था कि शास्त्रकार स्त्री को पति के चनने में अप्रतिबद्ध एवं पूर्ण स्वतंत्रता नही देना चाहते थे। बाल विवाह के प्रचलन के कारण कन्यादान को अत्यधिक पविव एवं धार्मिक कर्त्तव्य बना दिया गया था। अतः स्वयंवर की प्रथा का हास होने लगा। मध्यकाल में लोक गीतों में इस प्रथा के कुछ अवगेष पाये जाते है और आजकल भी इस प्रकार के एक दो उदाहरण कभी-कभी देखने-मनने में आ जाते है।

### आसुर-विवाह

स्वरूप—आगुर विवाह में कन्या प्राप्त करने के लिए वर कन्या के माता-पिता को धन देता है। दूसरे णब्दों में, इस विवाह में कन्या धन द्वारा खरीदी जाती है। महाभारत (१३।४७।३) में भीष्म ने आगुर विवाह का लक्षण यह किया है—-'प्रायः धन से (बन्या को) खरीद कर और उसके मम्बन्धियों को धन का लालच देकर जो विवाह होता है, विद्वान् लोग उसे अमुरों का धर्म कहते हैं।' आजकल कन्या के लिए दहेज की चिन्ता करने वाले माता-पिता को संभवतः यह बात आश्चर्यजनक जान पड़ेगी कि किसी युग में वर कन्या के माता-पिता को विवाह के लिए धन दिया करता था। उस समय वर के माता-पिता को बैसी ही चिन्ता और परेणानी उठानी पड़ती होगी जैसी आजकल कन्या के माता-पिता को उठानी पड़ती है। इस समय अधिकांश हिन्दू-समाज में वर का विकय होता है, आमुरविवाह में कन्या का विकय होता था। आज कन्या के माता-पिता वर की सब तरह से खुशामद करते हैं और दहेज आदि से उसे संतुष्ट रखना चाहते हैं, आसुर विवाह में वर को कन्या के कन्या के माता-पिता की खुशामद करनी पड़ती थी। कन्या विकय की प्रथा न

केवल भारत में अपितु संसार के अन्य देशों में भी बहुत व्यापक रूप से पायी जाती है।<sup>२६</sup>

- २ ब असभ्य समझी जाने वाली जातियों में वो तीन प्रकार का मूल्य या कन्याशुल्क कन्या के पिता को विया जाता है: (१) कई स्थानों पर कन्या विनिमय (Exchange) हारा प्रहण की जाती है। डा० हाविट ने आस्ट्रेलिया के मूल निवासियों के सम्बन्ध में लिखा है कि उनमें यह आम रिवाज है कि माता-पिता अपने लड़कों के लिए दूसरे घरानों से लड़कियां लाते हैं और उनके बवले में अपनी लड़कियाँ उन घरानों में विवाह के लिए भेज वेते हैं, जहां से वे लड़कियाँ लाये थे। कई बार युवक यह अवला-बवली स्वयं करते थे। वे अपनी बहिन या किसी वूसरी लड़की को दूसरे कुल में देकर, वहां से अपने लिये पत्नी प्राप्त करते थे। आस्ट्रेलिया में अत्यन्त निर्धनता के कारण पत्नी पति के लिए मूल्यवान् सम्पत्ति होती है, अतः वह वर को अपनी कोई बहुमूल्य स्त्री सम्बन्धी वेकर हो बवले में प्राप्त हो सकती है। भारत में विनिमय हारा होने वाले विवाहों की कमी नहीं। पंजाब का 'वट्टा-सट्टा' इसी प्रथा का रूप है।
  - (२) कन्या के शुल्क का एक रूप यह भी है कि वर वधु के घर पर कुछ विन तक नौकरी करता है। इस नौकरी के बाद वह बेतन या भृति के रूप में कन्या को प्राप्त करता है। उत्तरी व दक्षिणी अमेरिका, साइबेरिया, मलाया प्रायद्वीप और हिन्द चीन में इस प्रथा का प्रचलन है। यहां सेवा का काल १ से १५ वर्ष तक होता है। बाइबल में बताया गया है कि याकूब ने इराक में जाकर लाबान की बेटी रैचल को पाने के लिए लाबान से यह प्रतिज्ञा की कि मैं रैचल को पाने के लिए ७ वर्ष तेरी सेवा करूँगा (जिनीसस २६।१८)। लाबान इससे सहमत हो गया और याकुब ने लाबान की ७ वर्ष ईमानदारी से सेवा की। इसके बाद उसने लाबान से कहा कि मेरी अवधि पूरी हो गयी है, रैचल से मेरी शादी कर दो। इस पर लाबान ने रात को रैचल के बदले अपनी बड़ी बेंटी लीह को याकूब के पास भेज दिया। सबेरे जब याकुब को इस धोखे का पता लगा तो उसने लाबान से इसका कारण पूछा। लाबान ने कहा कि बड़ी लड़की के अविवाहित रहने पर छोटी लड़की का ब्याह नहीं किया जा सकता, तू ७ वर्ष और सेवा कर, मैं तुझे रैचल भी दे दूंगा। याकूब ने दूसरी बार ७ वर्ष की सेवा के बाद रैचल को प्राप्त किया। सेवा द्वारा बधू को प्राप्त करने की प्रथा के मूल में कन्या को मुपत देने की अनिच्छा तो है ही, किन्तु इसके साथ दो कारण और भी हैं। पहला तो यह कि निर्धनता के कारण जो कन्या का दाम या शुल्क न दे सके अथवा जिसके पास विनिमय करने के लिए अपनी कोई बहिन आदि स्त्री सम्बन्धी न हो वह सेवा द्वारा अपने इन दोनों अभावों की पूर्ति कर सकता है। दूसरा कारण यह है कि इससे कन्या पक्ष

वैदिक युग में आसुर विवाह

उपमा के रूप में कन्याविकय का संकेत वेद में है। ऋ० १।१०६।२ में कहा गया है—हें इन्द्र और अग्नि, मैंने यह सुना है कि तुम दोनों कुछ दोप रखने वाले जँवाई

वर की योग्यताओं को भली-भाँति जान जाता है, सेवाकाल में इस बात को अच्छी तरह जांचा जा सकता है कि वह जामाता बनाने लायक है या नहीं। डा॰ जोकल्सन ने साइबेरिया के कुरयाक लोगों के बारे में लिखा है कि उनमें वर को सेवाकाल में तरह तरह के कष्ट विये जाते हैं। उसको रद्दी से रद्दी खाना और कपड़ा वेंकर कड़े से कड़ा परिश्रम कराया जाता है। वर को अच्छी तरह परीक्षा करने के बाव ही कन्या का पिता उसे विवाह की अनुमति वेता है। नौडोवेसीस (Naudowessies) नामक जाति (उत्तरी अमेरिका) में कन्या का पिता इस परीक्षा से यह जान लेता है कि वर अपने परिवार के भरण-पोषण में भी समर्थ होगा या नहीं।

(३) कन्या का शुल्क या दाम रुपयों, पशुओं तथा सम्पत्ति के रूप में भी दिया जाता है। यहूदियों में इस प्रकार के कन्या शुल्क (Bride price) को महर कहते हैं। यहदियों में विवाह की एक यह भी विधि थी कि दो साक्षियों की उपस्थिति में वर वधु को एक सिक्का देता हुआ यह कहता था कि आज से तू मेरे लिए वैध हुई। इस विधि को कसेक कहा जाता या और इसके बिना कोई विवाह जायज नहीं माना जाता था। मध्यकाल में सिक्के के स्थान पर अंगूठी का प्रयोग होने लगा। अरबों में भी इसे महर कहा जाता था, और भारत के मुसलमानों में यह इसी नाम से प्रसिद्ध है। प्राचीन आर्य जातियों में यह प्रथा बहुत प्रचलित थी। अरस्तू बताता है कि यूनानी प्रारम्भिक युग में अपनी स्त्रियों को खरीदा करते थे। जर्मनी के त्यूतन (Tenton) लोगों में पत्नी खरीवने के मुहावरे का प्रयोग मध्ययुग तक खुब होता था। हालैण्ड में आज तक वधू को वरकोख्ट (Varkocht) अर्थात् बेची हुई कहते हैं। रूस में वर का पिता वधू के घर पर जाकर पहली बात यह कहता है-हमारे पास एक ग्राहक है और तुम्हारे पास माल है, क्या तुम अपना माल बेचोगे ? इसके बाद जो बातचीत होती है, वह वैसी ही होती है जैसे गौ आदि के लिए सौदे की बातचीत की जा रही हो। पिछली सदी में सिंबया में कत्याओं का दाम इतना बढ गया था कि वहां के राजा जाजें को इसे एक इयुकेट तक मर्यादित करना पडा।

कत्या का शुल्क या दाम लेने का कारण ऊपर यह बताया गया है कि कत्या के माता-पिता कत्या को देने में अनिच्छा प्रकट करते हैं, अतः वे उसे मूल्य लेने पर ही देते हैं। किन्तु इस अनिच्छा के अन्य भी अनेक कारण हैं—(१) कन्या आदिम और साले के लिए अधिक दान देने वाले हो।" इस मन्त्र से यह ज्ञात होता है कि जैसे आजकल कन्या के रूप रंग में किसी प्रकार की कमी या दोप होने से उसके माता-पिना

समाजों में आर्थिक वृष्टि से बहुत लाभकर होती है। इन समाजों में औरतों से मजदूरों की भांति काम लेने का रिवाज बहुत प्रचलित है। कन्याएं घर का तथा खेती आदि का काम करती है, उनके ब्याहे जाने से पिता को आर्थिक हानि उठानी पड़ती है, अतः यह आवश्यक है कि पिता कन्या का वाम ले। इस प्रसंग में यह बात ध्यान वेने योग्य है कि समाज के उच्चवर्ग में स्त्री पुरूष पर भाररूप होती है। पुरुष को उस स्त्री के पालन-पोषण की जिम्मेवारी लेनी पड़ती है। कोई भी पुरुष इस जिम्मेवारी को लेते हुए संकोच करता है, अतः कन्या के माता-पिता वर को वहेज आदि वेकर उसके इस भार को कुछ हल्का करते हैं। यहाँ माता-पिता को कन्याओं के व्याहने की गरज अधिक है और पुरुष उसमें अनिज्छा प्रकट करता है, अतः उसे बहुत सा रुपया विया जाता है। किन्तु जिन समाजों में स्त्री कमाने वाली होती है वहाँ उसे पाने के लिए पित को रुपया वेना पड़ता है। यह अर्थशास्त्र के माँग और पूर्ति (Demand and Supply) के नियम का मुन्वर उचाहरण है।

कन्या को बिना मूल्य देने का यह अर्थ भी लगाया जा सकता है कि वह बिल-कुल निकम्मी थी, क्योंकि निकम्मी वस्तु का कोई वाम नहीं होता। कन्या के सम्बन्ध में इस तरह के प्रवाद को अपने कुल के लिए कलंक समझा जाता है। अतः कई जातियों में कोई व्यक्ति अपनी कन्या को किसी हालत में मुगत देने को तैयार नहीं होता है। याकूतों में इसका अर्थ यह समझा जाता है कि वह बहिष्कृत और मित्रशून्य थी, उसका कोई मूल्य नहीं था। अफ्रीका की काफिर स्त्रियां उस स्त्री को अत्यन्त घृणित समझती हैं, जो किसी पशु से न खरीदी गयी हो। ऐसी स्त्री को वे बिल्ली कहते हैं, क्योंकि बिल्ली को इतना निकम्मा प्राणी समझते हैं कि उसको कभी कोई नहीं बेचता है। कन्या का शुल्क उस की योग्यता की कसौटी है।

कुछ समाजशास्त्रियों के मत में पहले राक्षस विवाह प्रचलित था। इसमें खूनखराबी और हत्या देखकर लोगों ने धन देकर स्त्रियां खरीदनी शुरू कीं। अपने इस कथन के समर्थन में वे यह तर्क उपस्थित करते है कि कई स्थानों में कन्या को पहले हर लिया जाता है और बाद में उसका दाम तय हो जाने पर उसके साथ शादी हो जाती है। इसे मोचन धन (Ransom) कहते हैं, इससे यह सिद्ध होता है कि पहले कन्या को भगा कर ले जाने की पद्धति का रिवाज था। किन्तु कन्या का दान मोचन धन नहीं है; कन्या का दाम लिये जाने के

जैवाई को प्रचुर धन का लालच देते हैं, धन के बल पर अपनी कन्या के दोष ढाँपते हैं और बहुत बड़े दहेज के साथ उसकी गादी करते हैं, उसी तरह वैदिक काल में, वर के रूप रंग या गरीर में कोई दोष होने पर, वह कन्या के पिता को खूब रुपया देता था। उपमा उसी वस्त की दी जाती है जो खब प्रसिद्ध या प्रचिलत हो। शायद ऐसे जँवाइयों की उस समय बहत संख्या रही होगी, तभी इस तरह की उपमा दी गयी है। यास्क (६।६) ने उक्त मंत्र की व्याख्या करते हुए लिखा है---"मैंने मूना है, तुम दोनों विजामाता या सदोप जवाई से अधिक धन देने वाले हो। दाक्षिणात्य खरीदी हुई स्त्री के पति को विजामाता कहते हैं"। इससे ज्ञात होना है दक्षिण में यह प्रथा अधिक प्रचलित थी। यास्क ने ३१४ में इस प्रशन पर विचार किया है कि कन्याओं को संपत्ति में उत्तराधिकार मिलना चाहिए या नहीं। इस प्रकरण में भी उसने स्त्रियों के खरीदे जाने का संकेत किया है। स्त्रियों को संपत्ति दिये जाने के विरोधी लोगों का पक्ष रखते हुए यास्क ने अनेक यक्तियां दी हैं। इनमें एक यक्ति यह भी है कि स्त्रियों का दान, विकय और त्याग होता है, अतः वे संपत्ति की अधिकारिणी नही हैं। इसके उत्तर में कन्या को मंपत्ति देने के पक्ष का समर्थन करने वालों ने स्तियों के विक्रय या वेचे जाने के तथ्य से इन्कार नही किया, अपित् यह कहा है कि यदि यह यक्ति मान ली जाय तो पृष्पों को भी संपत्ति में अधिकार नहीं रहेगा, क्योंकि पुरुष भी बेचे जाते हैं, जैसे शन:शेप को उसके पिता अजीगर्न ने राजां हरिश्चन्द्र को वेचा था (निरुक्त ३।४)।

म्लियों के खरीदे जाने का एक स्पष्ट प्रमाण मैलायणी संहिता (१।१०।११) में है—-"यज्ञ ऋत और सत्य है, स्ल्ली झूठ है, निश्चय से वह स्ली झूठा (या पाप का ) काम करती है जो पित से खरीदी जाने पर भी दूसरे व्यक्तियों के साथ विचरण करती है"। र भीमांसा दर्शन में जैमिन ने तथा इस के भाष्य में शवर ने भी इस प्रश्न पर विचार किया है। शबर जैमिनीय सूत्र के ६।१।१० का पूर्व पक्ष इस प्रकार रखता है र ——"स्त्रियाँ कय-विक्रय से

कारण कुछ और ही हैं जो ऊपर विये गये हैं। कन्या का शुल्क लेने की प्रथा ऐसी जातियों में भी है जिनमें अपहरण द्वारा विवाह करने की प्रथा कभी नहीं रही और राक्षस विवाह के बारे में यह नहीं कहा जा सकता कि पहले कहीं यह विवाह पद्धति सामान्य रूप से प्रचलित थी (वै० शा० हि०, मै० पृ० १५६-७०)।

२७ मै० सं० (१।१०।११) 'ऋतं वै सत्यमतोऽनृतं स्त्री अनृतं वा एषा करोति या पत्युः कीता सत्यथान्येश्चरति ।

र जं ब्सूब् (६।१।१०) पर शबर का भाष्य 'ऋयविकय संयुक्ता हि स्त्रियः । पित्रा विक्रीयन्ते भर्ता कीयन्ते । विक्रया हि श्रूयते । शतमतिरथं दुहितृमते दद्यात्' । जैब्स्य (६।१।१५) पर शबर भाष्य 'यन्तु कयः श्रूयते धर्ममात्रं नुतत् । नासौ कय इति नियतं त्विदं दानम् । शतमतिरथं शोभनामशोभना च कर्या प्रति'।

युक्त होती हैं, वे पिता द्वारा बेची जाती है और पित द्वारा खरीदी जाती हैं। श्रुति में जनके विक्रय का वर्णन है—''लड़की के पिता को १०० गौएं और एक रथ दे।" फिर उसने मैं० सं० के उपर्युक्त वाक्य की व्याख्या करते हुए कहा है कि कन्याओं के पिता को दिया जाने वाला उपर्युक्त शुल्क निश्चित धन राशि है; चाहे कन्या सुन्दर हों, या न हो वह हर हालत में दिया जाता है। वास्तव में कन्याशुल्क की प्रथा इतनी अधिक बढ़ चुकी थी कि उसे स्वीकार किये बिना काम नहीं चल सकता था। जब उसे लेना ही था नो धर्म के नाम पर लेना सबसे अच्छा था। शबर ने ऐसा ही किया।

## महाभारत में आसुर विवाहों के उदाहरण

डसमें कन्याणुल्क के कई ऐतिहासिक उदाहरण उपलब्ध होते हैं। उनमें ज्ञान होता है कि यह प्रथा दक्षिण में ही नहीं, अपितु उत्तर भारत के भी अनेक प्रदेशों में प्रचलित थीं।

कुन्ती वे साथ पाण्डु का विवाह करने के बाद, भीटम ने उसका दूसरा विवाह करना चाहा। वे अपने मंत्रियों के साथ मद्रदेश (स्यालकोट) गये। भीटम ने मद्रराज णल्य से उसकी बहिन माद्री पाण्डु के लिए मांगी। मद्रपति शल्य ने कहा "मेरी यह सम्मित है कि मेरे लिए आपसे अच्छा कोई वर नहीं होगा, किन्तु हमारे कुल में पूर्वजों द्वारा कर्या के लिए शुल्क लेने का नियम चला आ रहा है, वह भला हो या बुरा, मैं उस नियम का उल्लंघन नहीं कर सकता। आप उस नियम को जानते ही हैं, अतः कन्यादान की बात आपने लिए उचित नहीं है। शुल्क लेना हमारा कुलधमं है और पहले लोग इस विधि का अनुसरण किया करते थे, अतः इसमें कोई दोष नहीं है।" भीटम ने इसके उत्तर में शल्य से कहा कि यह तुम्हारी साधुसम्मत मर्यादा है (महाभा० १।११३।६-१३)। अतः भीच्म ने, शल्य को सोना, विविध प्रकार के रत्न, हजारों हाथी, घोड़े, रथ, कपड़े, आभूपण मिण, माणिक्य, मोती, मूंगे आदि माद्री को पाने के लिए दिये। शल्य ने यह सब धन लेकर नाना अलंकारों से सजी हुई अपनी बहिन भीष्म को दान कर दी।

आगे चलकर हम देखेंगे कि भीष्म स्वयं इस प्रथा की घोर निन्दा करता है किन्तु यहाँ वह आसुर विवाह को ब्रह्मा द्वारा चलाया हुआ (ब्राह्म) धर्म मानता है और इसमें कोई दोष नहीं समझता। शब्य को शुक्क माँगने में अवश्य कुछ झिझक हुई, किन्तु भीष्म ने उस शुक्क को देने में कोई संकोच नहीं किया।

वनपर्व में (३।११४।२०-३०) कात्यकुब्ज के राजा गाधि की इसी प्रकार की कथा है। राजा गाधि की अप्सराओं जैसा रूप रखने वाली एक लड़की सत्यवती हुई। ऋचीक भार्गव ने राजा गाधि से इस कन्या की याचना की। गाधि ने कहा 'हमारे कुल के पूर्वजों ने यह प्रथा बना दी है कि एक हजार काले कान वाले, खेत वर्ण और महा-वेगवान् घोड़े कन्या का गुल्क होते हैं (३।१९६।२२३)। हे भार्गव, मैं आपसे यह गुल्क

कैमें माँगू ?" ऋचीक ने कहा—"मै आपको एक हजार ण्याम कर्ण, प्रवेत वर्ण, वेगवान् घोड़े दूँगा। आपकी कन्या मेरी स्त्री होगी।" ऋचीक ने ये घोड़े वरुण से प्राप्त किये और उन्हें देकर गाधि में सत्यवती को प्राप्त किया। द्विजश्रेष्ठ ऋचीक ने धर्मपूर्वक भार्या को प्राप्त कर उससे यथाकाम रमण किया। यहाँ भी अपने कुल में चिरकाल से चले आने वाले इस नियम को धर्म कहा गया है और इस विवाह को एक भृगुवंशी ब्राह्मण ने किया है।

कन्या-णुल्क के अनेक अन्य उदाहरण उपस्थित किये जा सकते है। मणिपुर के राजा चिववाहन ने अर्जुन से अपनी कन्या का यह शुक्क माँगा था कि अर्जुन से चिवांगदा का जो पृत्र उत्पन्न हो वह उसके कुल को बढ़ाने वाला हो (महाभा० १।२३५)। रामायण से ज्ञान होता है कि दणस्थ नं कैकेयी का पाणिग्रहण भी गुल्क देकर किया था। कन्या विकय की इस प्रथा को भारत में यूनानियों ने आकर देखा था। उन्होंने लिखा है कि तक्षणिला नगरी मे युवती कन्याएँ वाजार मे बेचने के लिए लायी जाती हैं और जो सबसे अधिक कीमत देता है उसी के साथ भुग्नैदा तय होता है।

### कन्या शुल्क तथा आसुर विवाह की निन्दा

महाभाग्त और धर्मणास्तों नं कन्या के लिए शुल्क लेने की घोर निन्दा की है। महाभारत में इसका विस्तार से वर्णन है। हम पहले वहीं देखेंगे। अनुशासन पर्व में राक्षस और आसुर दोनों प्रकार के विवाह करने वाला भीष्म युधिष्टिर को उपदेश देता है कि ये दोनों विवाह अधर्म है और इन्हें कभी नहीं करना चाहिए। र युधिष्टिर ने गुल्क के संबंध में जो प्रथन किये हैं, उनसे यह ज्ञात होता है कि कन्या का शुल्क उन दिनों एक ज्वलन्त समस्या थी। युधिष्टिर प्रधन करता है—"एक कन्या के लिए कोई गुल्क दे, कोई यह कहे कि मैं इसे दान करता हूँ, कोई उसे हर ले, कोई उसे धन का लोभ दिखाय और कोई उसका पाणिग्रहण करने वाला होतो उस कन्या का वास्तविक पति कौन होगा (१३।४४।१६-२०)"। इसी तरह युधिष्टिर ने आगे चल कर यह प्रथन किया है कि यदि कन्या के लिए एक पुष्प ने गुल्क दे दिया है और धर्मार्थकाम-सम्पन्न कोई अन्य वर पहले पुरुष की अपेक्षा अधिक अच्छा मिल जाता है तो क्या किया जाना चाहिए। दोनों पक्षो में दोप है, यदि गुल्क देने वाले से कन्या का विवाह होता है तो कन्या को अच्छा वर नहीं मिलता और यदि वह गुल्क लेकर दूसरे से विवाह करता है तो भी उसे पाप लगता है, इस दशा में क्या करना चाहिए। (१३।४४।२५-२६) भीष्म ने इन प्रथनो का उत्तर बड़े विस्तार से दिया है। वह कहता है—"कन्या के लिए गुल्क ग्रहण करने से विवाह की सिद्धि

<sup>२६</sup> म० भा० १३।४४।६, पंचानां तु त्रयो धर्म्याः द्वावधम्यौ<sup>°</sup> युधिष्ठिर । पैशाखश्चासुरक्ष्वैत न कर्तव्यो कथंचन ।। होती है, ऐसी बात नहीं है। साधु लोग शुल्क ग्रहण करके कत्या कादान कभी नहीं करते।"3° इस विषय में वह कहता है कि यदि शुल्क से ही विवाह हो जाता हो तो फिर पाणिग्रहण संस्कार की क्या वावश्यकता है। जो लोग क्रय या शुल्क को मानते हैं, वे धर्मंज नहीं हैं। शुल्क से साथ कत्या को कभी नहीं ब्याहना चाहिए। भार्या का कभी क्रय-विक्रय नहीं करना चाहिये। ३° आगे चल कर भीष्म आसुर विवाह की निन्दा करता हुआ कहता है कि इस विवाह से अस्यायुक्त, अधर्मनिष्ट और शठ पृत्र पैदा होते हैं। धर्मशास्त्र के जानने वाले, धर्मपाश में बंधे हुए सज्जन पुरुष आसुर विवाह की निन्दा में यम द्वारा गाये हुए उन एलोकों का उल्लेख करते हैं—"जो मनुष्य पुत्र को बेचकर धन लाभ करते हैं अथवा जीविका के लिए शुल्क ग्रहण करके कत्या प्रदान करते हैं, वे मूढ़ पुरुष महाधार सातवें नण्क में, स्वेद, मूल और विष्टा का भोग करते हैं (१३।४५।१७-२०)"। शुल्क लेने की इसंगे अधिक भयंकर निन्दा क्या हो सकती है ? ३२

धर्मसूलों ने आसुर विवाह की प्रथा का विरोध कई प्रकार से किया। किन्तु विरोध करते हुए भी उन्होंने कई जगह दवे ग्रब्दों में इस्क्षा समर्थन भी कर दिया। वीधायन धर्मसूल (१।१११२०-२१) ने ग्रुंहक देकर खरीदी हुई स्त्री को बैध पत्नी नहीं स्त्रीकार कियाऔर उसे दासी का दर्जा दिया है। उसके ग्रब्दों में इस प्रसंग में आचार्य गुराने वचनों को उद्धृत करते हैं—"धन से जो स्त्री खरीदी जाती है, वह पत्नी नहीं बनायी जाती। वह देवताओं की पूजा तथा पितरों के तर्पण में, पित के साथ सम्मिलित नहीं हो सकनी। क्यथप उसे दासी कहता है। जो लोग लोभ के कारण अपनी लड़की को, ग्रुंहक या दाम से देते हैं वे आत्मा का विक्रय करने वाले महापापी हैं। वे घोर नरक में जाते हैं (वीधायन धर्मसूल १।१९१२)"। अन्यत (२।१।७६) यही धर्मसूल कहता है कि जो अपनी कन्या को बेचता है, लेकिन बीधायन यह स्वीकार करता है कि आसुर विवाह क्षत्रियों के लिए धर्मानुकूल है (१।१९।१२)। किंतु विसष्ट धर्मसूल इसका नाम

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>° महाभा० १३।४४।३१, नहि शुल्कपराः सन्तः कन्यां ददति कर्हिचित् ।

वही ४५-४७ ये मन्यन्ते ऋयं शुल्कं न ते धर्मविदो नराः। न चैतेभ्यः प्रदातव्या न वोढव्या तथाविधा।। न ह्येव भार्या क्रेतव्या न विक्रेय्या क्रयंचन। ये च कीणन्ति दासीं च विक्रीणन्ति तथैव च । भवेत्तेषां तथा निष्ठा लुब्धानां पापचेतसाम्।।

शुल्क की निन्दा के अन्य बचनों के लिए वे० महाभा० १२।६३।१३३ व १३।-६४।३१,७।४३।३७,७।४३।४२। पहले दो स्थलों में कन्या शुल्क लेकर कन्यादान करने वालों को अत्यन्त गर्हणीय एवं कुकर्म करने वाले मनुष्यों में गिनाया गया है। १३।४५।२३ में कहा गया है, जब अन्य पशुओं को बेचना भी उचित नहीं है तब मनुष्य द्वारा संतान का बेचना कभी धर्मसंगत नहीं हो सकता (अन्योऽप्यथ न विकेयों मनुष्याः कि पुनः प्रजाः) मि० मनु० २।५३।

मान्प अर्थात् मनुष्यों में प्रचलित बताता है। वसिष्ठ इसकी निन्दा नहीं करता, किन्तू क्रय के उन पुराने वचनों को उद्धृत करता है जिन्हें शबर ने उद्धृत किया है। मानव गृह्यसूत्र (१।७।६) ने इसका नाम शील्क दिया है, किन्तु निन्दा नहीं की। मनु ने (३।५१-५५) कहा है कि कन्या का पिता धन ग्रहण करने के दोष को जानता हुआ अणुमात भी गुल्क न ले; लोभ से उसे ग्रहण करता हुआ वह सन्तान बेचने वाला होता है। किन्तु जब कन्या के सम्बन्धी वर का गुल्क अपने आप नहीं लेते किन्तु कन्या को सौंप देते हैं, तब यह कन्याओं का अर्हण या पूजन है, इसमें कोई दोष नहीं है। मनु शूद्र तक को कन्या का गुल्क लेने से मना करता है, क्योंकि यह प्रच्छन्न कन्या-विऋय है (६।६८)। वस्तुतः इन ग्लोकों में मनु ने अपने आदर्श को सूचित किया है। वह यह अवश्य चाहता था कि शुल्क न लिया जाय, किन्तु समाज में कन्याणुलक लेने की प्रथा काफी दढ़मूल थी। अतः अन्यत (६।६३ व ८।१६६) में उसने गुल्क को स्वीकार किया है। मनुस्मृति (६।६३) में कहा गया है कि ऋतुयुक्ता कन्या का परिणय करने वाला वर पिता को कन्या का शुल्क न दे, क्योंकि पिता उसके ऋतुकाल का निरोध करने से कन्या पर अपना स्वामित्व खो बैठा है। इसी तरह = 19६६ में समान जातीय कन्या को दूषित करने वाले युवक के लिए दण्ड की ब्यवस्था करता हुआ वह कहता है कि यदि पिता इस विवाह को पसन्द करे तो वर कन्याका ग़ुल्क ही दे, उमे और कोई दण्ड न हो । ६।२०४ में मनुकहता है कि यदिकन्या का पिता गुल्क तय करने के समय अच्छी कन्या दिखाता है और बाद में विवाह के समय दूसरी (दोप वाली) कन्या देता है, तो एक ही गुल्क से वर दोनों कन्याओं के साथ शादी कर ले। इन दोनों ग्लोकों से स्पष्ट है कि मनु कन्या के पिता को गुल्क लेने का स्वाभाविक अधिकारी मानता था। याज्ञवल्क्य ने (३।२३६) संतान वेचना उपपातकों में गिना है (मि॰ मनु॰ १९।६१)।

कन्याणुल्क की तीव्रतम निन्दा महानिर्वाण तंत्र (१९१६४) तथा पद्मपुराण में है। म० नि० कहता है—''राजा नास्तिक और पितत व्यक्ति की तरह अपनी कन्या का शुल्क लेने वाले व्यक्ति को भी अपने राज्य से निर्वासित कर दे''। पद्मपुराण ब० खं० (२४।२६) कहता है—''बुद्धिमान् कन्या बेच्चने वालों का मुख न देखे, यदि अज्ञान से उनका मुख देख ले तो सूर्य का दर्शन कर उस पाप की निवृत्ति करें'। 33

स्मृतिकारों की उपर्युक्त व्यवस्थाओं से यह स्पष्ट है कि वे शुल्क की प्रथा को बन्द करना चाहते थे। संभवत: उन्होंने इसीलिए इसे आसुर विवाह का नाम दिया। असुर भी राक्षसों की तरह एक बदनाम और देवताओं की विरोधी जाति थी। उस बुरी जाति में प्रचलित प्रथा का अनुसरण शिष्ट लोगों को नहीं करना चाहिए। श्री वैद्य ने यह कल्पना

अ जर्मन लोगों में भी यह रिवाज था कि जब तक कत्या का शुल्क न विया जाय तो बिवाह वैध नहीं समझा जाता था (वै० शा० हि० मै०, पृ० १७६-७)। की है, कि कन्या का शुल्क लेने की परिपाटी असीरिया में प्रचलित थी। असीरिया के संसर्ग से यह भारत में आयी और भारत के उत्तर-पश्चिमी प्रदेशों—मद्र, केकय आदि मे उसके बहुत उदाहरण मिलते हैं। माद्री कैकेयी के विवाह शुल्क से हुए थे, अनः उम प्रथा को आसुर कहा गया था। इस कल्पना में पहला दोष तो यह है कि कन्यागुल्क की प्रथा केवल पश्चिमी भारत तक ही सीमित नही थी। यास्क उसे दाक्षिणारयों का रिवाज बनाता है महाभारत में पविज्ञ आर्यदेश के कान्यकुञ्ज जैसे महत्वपूर्ण स्थान के राजा गाधि को अपनी कन्या का शुल्क लेने वाला बताया गया है। अनः यह नही कहा जा मकता कि यह प्रथा पश्चिमी भारत तक ही सीमित थी और वहां वालों ने इसे असीरिया में प्रहण किया। दूसरा दोप यह है कि श्री वैद्य ने असीरिया में इस प्रथा के प्रचलित होने के कोई निष्यित प्रमाण नहीं दिये। केवल असुर और असीरिया के नामसाग्य से यह नहीं कहा जा मकना कि उनमें यह प्रथा प्रचलित थी।

## आसुर विवाहों की निन्दा का कारण

धर्मशास्त्रों द्वारा आसुर विवाहों की निन्दा का मुख्य कारण यह प्रनीत होता है कि वे कन्या को दान की वस्तु समझते थे। कन्यादान और विवाह पर्यायवाची णब्द है। दान की वस्तु को खरीदा नहीं जाता। दान और खरीदना दो विरोधी वस्तुर्ग है। जब कन्या को एक बार दान की वस्तु समझ लिया गया तो उसके विक्रय का निपेध एवं निन्दा सर्वथा स्वाभाविक थी। किन्तु इस पर यह प्रश्न उत्पन्न होना है कि कन्या की दान की वस्तु क्यों माना गया ? हम यह देख चुके है कि असम्य जातियों मे पिता और सम्बन्धी अपनी कन्या को आसानी से नहीं देते हैं। इसमें उनका स्नेह तथा स्वार्थ दोनों कारण हो सकते है। प्राचीन भारत में भी पहले कन्या विक्रय होता था और आजकल भी भारत की निम्न तथा असभ्य जातियों में उसका खुब प्रचलन है। आसूर विवाह में स्त्रियो का दर्जा ऊँचा हो जाता है। राक्षस विवाह में इनकी कोई कीमत नही और ब्राह्म, दैव आदि में उनकी कोई पूछ नही है। जब व्यक्ति को पत्नी खरीद कर लानी पड़ती है तो वह उसके साथ दृव्यंवहार या अत्याचार नहीं कर सकता, उसे कोई कष्ट नहीं दे सकता, क्यों कि हमेशा उसे यह भय रहता है कि यदि उसने पत्नी को रुप्ट किया और पत्नी ने उसे छोड़ दिया तो नई पत्नी लाने के लिए उसे और रुपया खर्च करना पड़ेगा। उसका यह भय समाज में स्त्रियों को प्रतिष्ठा, गाँरव और स्वतन्त्रता प्रदान करता है। हम अन्यव विस्तार से यह देखेंगे कि ब्राह्मण स्मृतिकारों को 'न स्वी स्वातन्व्यमईति' का सिद्धान्त बहुत प्रिय है और विवाह-सम्बन्धी नियमों में उन्होंने स्त्रियों के साथ अन्याय किया है। कई बार यह अन्याय स्वार्थपूर्ण उद्देण्यों से किया गया है। ब्राह्मण प्रत्येक वस्तु को दान मे चाहना था, चाहे वह कन्या हो या दक्षिणा। कन्याशुल्क के नियम में निर्धन ब्राह्मणो को बहुत असुविधा उठानी पडती थी। भीष्म ने तो मद्रराज को माद्री का गुल्क

सोना, चांदी, बहुमूल्य मणि-माणिक्य के रूप में बड़ी प्रसन्नता से दिया, किन्तु ऋचीक भागेंव को गाधि की कन्या का णुल्क देने के लिए वरुण से १००० घोड़ों की याचना करनी पड़ी, अतः ब्राह्मणों के लिए यह स्वाभाविक था कि वे कन्या के णुल्क की निन्दा करें।

मध्यकाल के स्मतिकारों और पराणों द्वारा इस प्रथा की घोर निन्दा का एक कारण श्री अल्तेकर ने 'पोजीणन आफ व्मैन इन एंग्रोण्ट इंडिया' (१० ४६) में यह बताया है कि बालविवाह के प्रचलन से गुल्क की बुराई बहुत बढ़ गयी थी क्योंकि कन्या के माता-पिता वर में गुल्क माँगत थे। किन्तू यह कारण ठीक प्रतीत नहीं होता। बालविवाह में रजम्बला होने से पहले ही बान्या को ब्याह देने का नियम था, उसे रोक रखने पर माता-पिता को बड़ा पाप लगता था। इस दशा में कन्या के माता-पिता किसी भी प्रकार कन्या का विवाह कर देना चाहते थे। कन्या का गुल्क माँगने से तो कन्या के विवाह में देरी होने की संभावना थी। इसके विपरीत, वे वर के माता-पिता को विवाह के लिए दहेज के रूप में प्रलोभन देना उचित समझते थे। अतः बालविवाह दहेज की बुराई को बढ़ाने वाला कारण अवश्य है, किन्तू कन्या के शल्क के साथ इसका कोई सम्बन्ध नहीं है। धर्मणास्त्रों द्वारा निन्दित होते पर भी यह प्रथा प्राचीन एवं मध्यकाल में चलती रही। वैदिक काल में तथा मौर्यकाल में कत्या-विक्रय के प्रचलन का ऊपर उल्लेख हो चुका है। गुप्त काल में कन्याशुरूक को सूचित करने वाले बहुत से शिलालेख मिलते हैं। एरण (जि॰ सागर) प्रस्तर स्तम्भलेख में यह उत्कीर्ण है कि राजा ने सती साध्वी (दत्तादेवी) से पाणिग्रहण किया, उस कन्या का गुल्क उसने अपनी वीरता और गौर्य के रूप में प्रदान किया। <sup>३४</sup> चन्द्रगुप्त द्वितीय के उदयगिरि के शिलालेख में यह वर्णन है कि उसने पृथ्वी को अपने विक्रम से खरीदा था (विक्रमावक्रयक्रीता) । यह प्रयोग आलंकारिक है किन्तु कन्याविक्रय की पद्धति को अवश्य सूचित करता है।<sup>३५</sup> शंकराचार्य के सम्बन्ध में केरल में यह प्रसिद्ध है कि उन्होंने ६४ आचार नियत किये थे। इन आचारों में कन्या-विकय तथा सती प्रथा का निषेध भी है। 3६ १४२५ ई० के पड़ैविड् (जि० अर्काट) के एक शिलालेख में कर्णाट, तामिल, तेलगु, आलाट ब्राह्मणों का यह समझौता उत्कीर्ण है

<sup>&</sup>lt;sup>3४</sup> पलीट—इंस्क्रिप्शनम इंडिकेरम, पृ० २० 'पौरुषपराक्रमदत्तशुल्का ।'

उप वही पू० ३५, कालिदास ने 'दुहित्शुल्क' शब्द का दो स्थानों पर संकेत किया है। अज-इन्दुमती स्वयंवर में भोज का वर्णन करते हुए वह इसके लिए 'हरण' शब्द का प्रयोग करता है। मिल्लिनाथ के मत में हरण कन्या के शुल्क को कहते हैं। इसी प्रकार १९।३८ में उसने जनक की 'दुहित्शुल्क' संस्था का उल्लेख किया है। ये दोनों उद्धरण इतने अस्पष्ट हैं कि इनसे कोई परिणाम नहीं निकाला जा सकता है।

<sup>&</sup>lt;sup>उ६</sup> इण्डियन एण्टीक्वेरी, खण्ड ४, पृ० २५५-५६

कि वे अपनी कन्याओं के लिए सुवर्ण नहीं लेंगे और उनका दानमाल कर देंगे। जो व्यक्ति कन्या के विवाह के लिए शुक्क देगा वह राजा द्वारा दिण्डत होगा और ब्राह्मण उमे जाति से बहिष्कृत कर देगे। ३७ १८०० ई० के लगभग महाराष्ट्र में पेशवा ने वार्ड (जि. सनारा) के ब्राह्मणों के नाम यह आज्ञा निकलवायी थी कि ब्राह्मण कन्याओं के लिए शुन्क न लें, जो शुक्क लेंगे, उन्हें दण्ड दिया जायगा। जो यह शुक्क देंगे या जो घटक (नार्ड) उम शुक्क को तथ करायेंगे वे भी दण्डित होंगे। इन

#### गान्धर्व विवाह

स्वरूप—युवक-युवती परस्पर प्रीति उत्पन्न होने पर माता-पिता की अनुमित के विना जो विवाह करते हैं, उसे गान्धवं विवाह कहा जाता है। <sup>38</sup> आजकल पिण्यम में जिस प्रकार के प्रणय विवाह (Love marriages) चल रहे हैं, प्राचीन काल में उसी तरह गान्धवं विवाह प्रचिलत था। पिछली कर्ड गातियों में वाल-विवाह का अत्यधिक प्रसार होने से गान्धवंविवाहों की प्रथा हिन्दू समाज से उठ गयी है और उममें ऐसे विवाहों की कल्पना न है और न ही की जा सकती है। आज से ७० वर्ष पूर्व हिन्दू विवाह की विशा को देखते हुए श्री रिजली ने लिखा था—"इस विषय पर विचार करने हुए हमें अनुरंजन (Courtship) के सब विचार अपने दिल से निकाल देने चाहिए।" ये सव विचार यूरोपियन लोगों के विवाह के साथ अधिक सम्बद्ध हैं। रिजली के मन में 'प्रणय विवाह' यूरोप की विशेषता है, किन्तु यह मत ठीक नहीं प्रतीत होता है। जब तक हमारे देश में बाल-विवाहों का रिवाज नहीं चला था उस समय तक प्राचीन भारत में प्रणय-विवाह होते थे; ऋषियों के आश्रमों में, सरिताओं के कूलों पर, वेतस कुंजों में प्रेमी-प्रेमिका का मिलन होता था। वे एक दूसरे के प्रति सत्यसन्ध रहने की प्रतिज्ञा किया करते थे।

#### वैदिक युग में गान्धर्व विवाह

वैदिककालीन साहित्य में प्रणय विवाहों का बड़ा मधुर वर्णन है। ऋ० (१०। ३४।५) में जआरी यह शिकायत करता है कि मैं जुआ न खेलने का संकल्प करता हूँ, किन्तु जब पासों के पड़ने की आवाज आती है तो मैं जुए के स्थान पर उसी तरह चला जाता हूँ,

<sup>&</sup>lt;sup>3 ७</sup> हुल्श—साउथ इण्डियन इंस्ऋिप्शनस सं० ५६ ।

<sup>&</sup>lt;sup>३ प</sup> काणे-हिस्टरी आफ धर्मशास्त्र, खं०२ भा० १, पृ० ५०६-७ ।

<sup>&</sup>lt;sup>३६</sup> बौ० धं० सू० १।१९।६, सकामेन सकामायां मिथः संयोगो गान्धर्वः । मि० व० ध० सू० १।३।३, आप० ध० सू० २।४।१९।२०, गौ० ध० सू० १।४।६ इच्छन्त्याः स्वयं संयोगो गान्धर्वः ।

जैसे प्रेमिका प्रिय से मिलने के लिए निश्चित संकेत स्थान की ओर जाती है। सोम के प्रकरण में उपमारूप से कहा गया है कि उंगलियां सोम को उसी तरह दवाती है जैसे कन्या प्रेमी से प्यार करती है (ऋ० ६।५६।३)। ऋग्वेद ६।३२।५ में भी स्त्री का प्रेमी के पास जाने का वर्णन है। केवल स्त्रियाँ ही पुरुषों के पास जाकर, उनमे प्रणय प्राप्त करने का यत्न नहीं करनी, अपिन् पुरुष भी स्तियों से प्रेम पाने की आकांक्षा रखते और उसके लिए नाना प्रकार के यत्न करते थे। अथर्ववेद के कामात्मा (६।८) और कामिनी-मनोभिमुखी-करण (प्रेमिया के मन को अपनी तरफ आकृष्ट करना) नामक (२।३०) सूक्तों के मंत्रों की टेग है—"मेरी प्रेमिका मुझे चाहने वाली हो। मेरे से दूर हट कर जाने वाली न हो।" अथर्व ६। = 19 में प्रेमी प्रेमिका से उस तरह के आलिगन की माँग करता है, जैसा आर्लि-गन लता वृक्ष के साथ करती है। एक दूसरे सूक्त में पुरुष अपनी कामिनी या प्रेमिका के प्रेम को प्राप्त करने के लिए नाना प्रकार के उपायों का आश्रय लेता है, वह अश्विनियों से सहायता माँगता है (२।३०।२), ओपिध का प्रयोग करता है और अन्त में सफल होकर कहता है कि तू मेरे पास पित की इच्छा से और मैं तेरे पास पत्नी की इच्छा से आया हूँ। हिनहिनाते घोड़े की तरह ऐष्टवर्य के साथ तेरे पास आया हैं (अथर्व २।३०।५)। कामात्मा सूक्त (अथर्व ६।६) में भी पुरुष ने इस प्रकार की अभिलापा व्यक्त की है—हे कामिनी, तू मेरे गरीर, पैर, आंख, सिक्थ की कामना कर, क्योंकि तेरी आँखें और केश रूपातिशय से मुझे जला रहे हैं। हे कामिनी, मैं वाहु में लगी हुई तुझको अपनी प्रेमलता बनाता हूँ ताकि तू मेरी इच्छा (संकल्प) वाली हो और मेरे चित्त को प्राप्त करे (अथर्व ६। ६)। अभिसीमनस्य सूक्त (६। १०२) और स्मरसूक्तों (६। १३०। ३१) में भी प्रेमी ने कामिनी के प्रति अपने प्रेम की विद्धलता एवं आतुरता को प्रकट किया है-"अधिवनी, जैसे यह घोड़ा सारथी की इच्छा से आता जाता है (अर्थात् पूर्णरूप से उसके अधीन हो जाता है) हे कामिनी, उसी तरह तेरा मन मेरी ओर आये जाये (पूर्ण रूप से मेरे अधीन हो) "। (६। १०२। १)। छटे काण्ड के स्मरसूक्त (१३०। ३१) की टेक यह है--हे देवो (मेरी कामिनी या प्रेमिका के पास) काम देवता को भेजो ताकि वह मेरी ही चिन्ता करती रहे (देवा प्रहिणत स्मरमसी मामनुशोचतु)। उसके पास देवताओं का, गन्धर्वों का, अप्सराओं का काम भेजो (तािक मेरी प्रेमिका) मुझे प्यार करने लगे, मेरा प्रेमी मुझे याद करने लगे (अथर्व ६।१३०।२)। हे अग्नि, हे इन्द्र, हे अन्तरिक्ष, तुम मेरी प्रेमिका को इस तरह उन्मत्त बनाओं कि वह मेरा ही ध्यान करे (अथर्व ६।१३०।३)। पुरुष के द्वारा प्रणय की इतनी तीव्र और स्पष्ट याचना भारत के प्राचीन साहित्य में बहुत कम अभिव्यक्त हुई है।

युवक-युवती के प्रेम का उदय होने पर कई बार माता-पिता उसमें बाधक होते हैं। गान्धर्व विवाह की दूसरे विवाहों से यह विशेषता है कि इसमें माता-पिता की परवाह नहीं की जाती। अथर्व ३।२५ में प्रेमी अपनी प्रेमिका के प्रति काम के इतने जबर्दस्त बाण फेंकता है कि उसकी प्रेमिका माता के पास हो या पिता के पास, किन्तु वह प्रेमी के वाग में हो जाती है; "हे कामिनी, अपने (प्रेम के) चानुक से मेरी ताइना कर, मैं ऐसी प्रेरणा करता हूँ कि चाहे तू माता के पास हो या पिता के, तू मेरे संकल्प वाली हो और मेरे चित्त को प्राप्त करे।" प्रेमी चाहना है कि उसका प्रेमबाण ऐसा प्रवन हों कि प्रेमिका उसमें विद्ध होकर रात को सोने की इच्छा न करे (या ध्रथा: णयनं स्वे)। वह बाण उसके ह्रदय को मुखा दे और उसमें बिद्ध होकर उमका तालु किन्गुन पृत्व जाय और वह प्रेमी के पाग प्रियवादिनी होकर बैठ जाय (अथवें २।२६।४-५)। णिव नं कामदेव का विध्वंस ज्ञान के तीसरे नेत्र में किया था, विवेक और काम का विशेध है। प्रेमी को भय है कि यदि प्रेमिका कुछ ज्ञान वाली हुई तो वह उमेप्राप्त नहीं कर सकेगा, अतः वह मित्र और वरण देवों से प्रार्थना करता है कि नुम उमे बुद्धिणून्य (अऋतु) बना दो और मेरे वण में कर दो (२।२६।६)।

वेद में इन वर्णनों के इतने विस्तार से उपलब्ध होने के कारण यह बान सर्वथा स्वाभाविक प्रतीत होती है कि उस समय गान्धर्व या प्रणय विवाहों का प्रचलन था। कीथ और मैकडानल ने यह कल्पना की है कि उस समय पिता पुत्र के विवाह को नियन्त्रित करता था जो इस पद्धति के सर्वथा विपरीत है। किन्तु जिमर यहाँ नक कहना है कि पिना लड़िकयों के विवाह में हस्तक्षेप नहीं करता था। ४० यदि इन विरोधी सिद्धान्नां को सर्वथा सत्य न माना जाय तो भी इतना अवश्य मानना पड़ेगा कि युवक-युवनियों को उस समय प्रणय विवाह करने में पर्याप्त स्वच्छन्दता थी।

## महाभारत में गान्धर्व विवाह (दुष्यन्त-शकुन्तला)

प्राचीन काल के इतिहास में गान्धर्व विवाह का सुप्रसिद्ध उदाहरण तुष्यन्त और शकुन्तला का है। कालिदास के अभिज्ञानशाकुन्तल ने उसे अमर बना दिया, किन्तु दोनों वर्णनों में अन्तर है। महाभारत के अनुसार (१।६९) दुष्यन्त अगणित सेना और अनेक वाहनों के साथ पशुओं का शिकार करने के लिए घने वन में गया, उसने अनेक प्राणियों का शिकार किया, अन्त में वह मालिनी नदी के तट पर पहुँचा। उसने कण्य ऋषि के तपोवन में प्रवेश किया, कण्व ऋषि बाहर गये थे। राजा ने आश्रम को सूना पाकर यह पूछा कि यहां कौन है? आश्रम इस प्रश्न से गूंज उठा। इस प्रश्न का उत्तर देने के लिए लक्ष्मी-सी एक रूपवती तपस्विनी कन्या उस आश्रम से बाहर निकली। उसने अतिथि की अभ्यर्थना की, उसके स्वास्थ्य और कुशल का समाचार पूछ कर मुस्कराते हुए कहा—- ''आपको क्या कार्य है ?'' राजा ने कहा कि ''मैं महिष कण्व से मिलने आया हूँ'। उस कन्या ने उत्तर दिया वे फल बटोरने आश्रम से बाहर गये दुए हैं, आप क्षण भर टहरिये,

वे थोड़ी देर में लौट आयेंगे। राजा ने इसके बाद कन्या के रूप की प्रशंसा करते हुए कन्या का परिचय पूछा। कन्या ने विस्तार से अपनी जन्म कथा सुना दी।

दुप्यन्त ने उसकी जन्म कथा समाप्त होते ही यह कहा—"तुम राजपुती हो, मेगी पत्नी बन जाओं।" फिर बाद में गकुन्तला को लालच देते हुए कहा—"में तुम्हारे लिये मुवर्ण हार, वस्त्र, मुवर्ण कुण्डल, मणि और रत्न लाऊँगा, मेरा मारा राज्य तुम्हारे लिये है। हे मुन्दरी, नुम मेरी पत्नी बन जाओं, हे भीन, नुम मेरे माथ गान्धर्व विवाह तरों, क्यांकि गान्धर्व विवाह सब विवाहों में श्रेष्ट होता है (१।७३१४)"। शकुन्तला बाली—"मेरे पिता फल बटोरने के लिए गये हैं, आप क्षण भर ठहरें, वह आकर मेरा सम्प्रदान करेंगे।" दुष्पन्त को इनना धैर्य कहाँ था कि वह कण्य की प्रतीक्षा करता। वह बोला अपना आत्मा ही अपना बन्ध है (आत्मनो बन्धुरात्में व), वही अपनी गति है, अपना दान तुम स्वयं ही कर मकती हो अर्थात् तुम्हें कण्य मे पूछने का या उस द्वारा अपना दान करवाने की आवश्यकता नहीं। आट प्रकार के विवाहों का वर्णन करते हुए वह कहता है कि "गान्धर्व और राक्षस क्षत्रियों के लिए धर्मविवाह हैं (१।७२।१३)। इसमें गंका मत करो। इसमें मन्देह नहीं कि ये दो प्रकार के विवाह, चाहे अलग हप से हों या मिलकर हों, राजाओं के लिए उचित हैं। मैं नुम्हारी कामना करता हूं और तुम मुझे चाहती हो, अतः तुम गान्धर्व विवाह के हारा मेरी भार्या वन सकती हो"।

णकुन्तला राजा की अभिलापा की तीव्रता का अनुभव कर, मीके से लाभ उटाती है और राजा के साथ अपने विवाह की गर्त तय करती हुई कहती है—"पिंद यही धर्म पथ है, मेरा आत्मा मेरा स्वामी है तो हे पौरव आत्मदान के विषय में मेरी गर्त मुनो, मैं एकान्त स्थान में जैसा कहती हूँ, मेरे साथ वैसी प्रतिज्ञा करो। मुझ से जो पुन उत्पन्न हों, वह युवराज हो और आपके पीछे राज्य का अधिकारी हों। हे दुष्यन्त मैं सच कहती हूँ पेदि ऐसा हो तो आपके साथ मेरा संगम हो सकता है (१।७३।१५–१७)"। राजा ने शकुन्तला की यह गर्त मान ली और विधिपूर्वक शकुन्तला से पाणिग्रहण किया। उसके साथ सहवास किया और वाद में उसे यह विष्वास दिला कर राजधानी चला गया कि मैं तुम्हें लिवाने के लिए चतुरंगिणी सेना भेजंगा।

कुछ समय बाद वण्व ऋषि आश्रम में लौट आये। लज्जावश शकुन्तला उनके पास नहीं गयी। कण्व ने दिव्य ज्ञान से सारी वात जानकर कहा कि "आज मेरी सम्मित के बिना एकान्त में पुरुष से मिलने पर तुम्हारे धर्म की हानि नहीं हुई क्योंकि क्षत्रिय के लिए गान्धर्व विवाह ही श्रेष्ट कहा गया है। निर्जन स्थान में कामयुक्त पुरुष का कामयुक्ता नारी से जो मिलन होता है, वही गान्धर्व विवाह कहलाता है।" यथासमय शकुन्तला का एक पुत्र उत्पन्न हुआ। छोटी आयु में वह शेर, हाथी आदि सभी भयंकर पशुओं का दमन करने से सर्वदमन कहलाया। उसके छः वर्ष का होने पर कण्व ने अपने शिष्यों के साथ शकुन्तला को दुष्यन्त के पास भेजा।

शकुन्तला ने राजमन्दिर में राजा को अपनी प्रतिज्ञा का स्मरण कराया। राजा ने उस प्रतिज्ञा को याद करते हुए भी, यह कहा कि "मुझे कुछ स्मरण नहीं है, तू दुष्टा तपस्विनी है। तेर साथ मेरा धर्म, अर्थ, काम का कोई सम्बन्ध हुआ हो, यह मुझे याद नहीं आता । त चाहे जो कर, चाहे चली जा, चाहे यहाँ रह (११७४।१६-२०)"। शकुन्तला ने इसके उत्तर में एक लम्बी वक्तृता दी है। स्त्रियों के अधिकारों का उसमें जैसा प्रवल सम-र्थन किया गया है, बीसवीं सदी के स्वी समानाधिकारवादी आन्दोलनकारी (Feminists) भी संभवतः नारी के अधिकारों का वैसा नीय समर्थन नहीं करने हैं। पहले उसने दृष्यन्त को सर्व व्यापक परमेशवर की दहाई दी है, जिसके आगे कोई पाप नहीं छिपा रहता, फिर उसने पतिव्रता होने के कारण, राजा से पत्नीव्रत होने की प्रार्थना की है। बाद में उसने पत्नियों के महत्त्व एवं गौरव के गीत गाये हुए, यह कहा है कि "अतिकृद्ध हीने पर भी पति को पत्नी को पसन्द न आने वाला काम नहीं करना चाहिए"। १९ शकुन्तला को शायद यह आगंका थी कि पुरुष नारियों के यशोगीन को मनकर प्रभावित नहीं हो सकते, अतः उसने अगली अपील पुत्र के नाम पर की है। दुष्यन्त ने औरनों की झुठी तथा अविश्वास्य बताते हुए, मेनका से उत्पन्न होने के कारण शकुन्तला को वेण्या सी बातें करने वाली कहा है। शकुन्तला ने इस पर दृष्यन्त का खुब खरी खरी-सूनायी है--"राजन! आप सरसों (के दाने) जैसा दूसरों का सूक्ष्म दोष देखते हैं और बेलपत जैसा अपना बड़ा दोप नहीं देखते "। वह राजा की तुलना विष्ठा चुनने वाले सूअर और ऐसे कुरूप व्यक्ति से करती है, जिसे अपनी सुन्दरता का अभिमान है, किन्तु उसने शीशे में अभी तक अपना मुंह नहीं देखा है। शकुन्तला की अन्तिम अपील सत्य के नाम पर है। "सत्य ही परब्रह्म है और सत्य ही परम नियम है। हे राजन ! आपने मझ रा जो प्रण किया था, उसे पूर्ण कीजिये, अन्यथा मैं जाती हुँ"। शकुन्तला चली गयी। उसके बाद एक आकाशवाणी हुई---''शकुन्तला ने जो कहा है, वह सब सत्य है तुझे उसके पुत्र का भरण करना होगा" (१।७४।११७-१६)। राजा ने मन्त्रियों से कहा कि मैं जानता था कि इस पुत्र ने मुझसे जन्म लिया है, किन्तु यदि मैंने शकुन्तला के वचनानसार पुत को ले लिया होता तो प्रजा यह शंका करती कि यह पुत्र शुद्ध नहीं है। ४२

४१ १।७४।५२ 'सुसंरब्धोऽपि रामाणां न कुर्यादप्रियं नरः ।' कालिदास ने शकुन्तला के लिए मर्हीष कण्व के मुंह से इससे बिल्कुल उल्टी बात कहलाई है—— भर्तुवित्रकृताऽपि रोषणतया मा स्म प्रतीपं गमः ।

४२ कालिदास ने महाभारत की इस कथा को अपनी कल्पना से परिमार्जित कर अभि-ज्ञानशाकुन्तल में कुन्दन बना दिया है। कालिदास की शकुन्तला न तो प्रगल्म होकर राजा को अपनी जन्मकथा कहती है और न अपने पुत्र के लिए राजा होने की शर्त बाँधती है। कालिदास का दुष्यन्त भी शकुन्तला को जानबूझ कर नहीं

बौद्ध साहित्य में गान्धर्व विवाह

बौद्ध साहित्य के अध्ययन से पता चलता है कि उस समय गान्धर्व विवाह का पर्याप्त प्रचलन था । जातक (म० ७) की कथा कालिदास के अभिज्ञानशाकु-न्तल की कथा में बहुत मेल खाती है। एक बार काशीराज ब्रह्मदत्त अपने प्रमोद के लिए उपवन में गया। वह फल और फूल ढूंढता हुआ घूम रहा था। अकरुमान् उसकी दृष्टि कूंज में लकड़ियां बीनती और गानी हुई एक लड़की पर पड़ी। दृष्टि पड़ते ही राजा उग पर मुख्ध हो गया। कन्या को राजा से गर्भ रह गया। उसने राजा से यह बात कही। राजा ने उसे अपनी मुद्रा देते हुए कहा कि यदि लड़की हो तो इस अंगूठी से धन प्राप्त करना तथा उस धन को पालन-पोषण पर व्यय कर देना और यदि लडका हो तो यह अंगूठी और बच्चा मेरे पास ले आना। यथासमय एक बालक उत्पन्न हुआ। उसने माता से अपने पिता के बारे में पूछा। माता ने कहा---'वाराणसी का राजा तेरा पिता हैं ' और उसे अंगूटी वाली बात सुना दी। पुत्र ने माता से आग्रह किया कि वह उसे राजा के पास ले जाय। माता राजदरवार में गयी, उसने मुद्रा उपस्थित की। राजा जानता था कि वह मच कह रही है, किन्तु दरबारियों के आगे यह बात स्वीकार करने में उमे नज्जा का अनभव हुआ। उसने दूष्यन्त की तरह स्पष्ट प्रत्याख्यान करते हुए कहा कि यह मेरा लड़का नही है। माता ने मुद्रा का साक्ष्य उपस्थित किया, राजा ने उसमे भी इन्कार कर दिया। अन्त मे उस बच्चे के अलीकिक चमत्कार दिखाने पर राजा ने उस वालक को स्वीकार किया। उसे एक प्रान्त का शासक बनाया और राजा के मर जाने के पश्चात् उसने पिता के राज्य पर शासन किया। <sup>४३</sup>

कई बार स्तियाँ अपने प्रेमियों के साथ भाग जानी थी। श्रावस्ती के एक धनी श्रेटी की कन्या पाटच्चारा जब १६ वर्ष की हुई तो उसे सातवी मंजिल पर कड़ी चौकसी में रखा गया। किन्तु उस कन्या का रक्षक से ही प्रेम हो गया। माता- पिता ने उसकी एक दूसरे युवक से शादी तय कर दी, किन्तु शादी के दिन वह कन्या अपने प्रेमी के साथ भाग गयी (धम्मपद अठ्ठ० कथा, खण्ड २, पृ० २६०)। अन्यत अठ्ठ कथा (खण्ड २, पृ० २६०)। अन्यत अठ्ठ कथा (खण्ड २, पृ० २६०)। अन्यत अठ्ठ

भुलाता, अपितु दुर्वासा के शाप के कारण उसे शकुन्तला का विस्मरण हो जाता है।

ं ऐसा जान पड़ता है कि यह कथा महाभारत और कालिवास की शकुन्तला की मध्यवर्ती है। महाभारत में अंगूठी की चर्चा नहीं है, इस कथा में पहचानने के लिए राजा द्वारा अंगूठी के दान की चर्चा है। म० भा० और जातक में प्रत्याख्यान का मूल हेतु लोकलज्जा है, किन्तु कालिवास अंगूठी गुम करके तथा शाप द्वारा राजा को शकुन्तला का विस्मरण करा कर इस कथा को सर्वथा नया रूप देता है।

ची गयी है। उसके पिता ने कन्या को हाथी पकड़ने का मन्त्र सिखाने के लिए उदयन को नियत किया। उदयन और वासुलदत्ता का प्रेम हो गया और वासुलदत्ता उमके माथ भाग गयी। यह बौद्ध कथा कीशाम्बी के वासबदत्ता और उदयन की प्रणय कथा का स्मरण कराती है।

भास ने प्रतिज्ञायौगन्धरायण नामक नाटक में उदयन और वासवदना की कथा लिखी है। वत्म (प्रयाग के पास का प्रदेण) के राजा उदयन और उज्जीयनी के राजा प्रदोत में शबुता थी। उदयन को हाथी पकड़ने का बड़ा गौक था। वह हाथियों को मस्त कर देने वाली बीणा बजाना जानना था। प्रद्योग ने उसके उस व्यगन का लाभ उठाया। एक बार उदयन नागवन में हाथी पकड़ने गया। प्रद्यांत ने एक नकली हाथी में सिपाही भरवा दिये और उदयन उस हाथी में छिपे हुए सिपाहियों के बार पकड़ लिया गया। प्रद्योत ने उसे अपनी कत्या वासवदत्ता को बीणा सिम्बाने के लिए शिक्षक नियत किया। बीणा सीखने के समय दोनों के बीच में परदा रहना था। एक बार अकस्सात् उदयन ने वासवदत्ता को देखा। दोनों में प्रेम उत्पन्न हो गया। बत्सराज उदयन अपने मंत्री की योजना से उसे भगा लाया। प्र

#### वात्स्यायन तथा गान्धर्व विवाह

वात्स्यायन ने कामसूत्र में प्रणयिववाहों की बड़े विस्तार से चर्चा की है। कामसूत्र के तीसरे अधिकरण का विषय है—"कन्या किस प्रकार प्राप्त की जाय।" वात्स्यायन ने एक यह मत लिखा है कि जिस कन्या में युवक का दिल और आंखें लग गयों हों उसी कन्या से उत्तम सिद्धि हों सकती है, दूसरी से नहीं। अध्व कहता है कि जब कन्या विवाह योग्य आयुकी हों जाय तो माता-पिता उसे अलंकृत कर एवं राजाकर यज्ञों में, विवाहों में तथा सिख्यों के साथ वसन्त आदि उत्सवों में भेजें। वहाँ लोग खूब इकट्ठे होते हैं, क्योंकि कन्या सीदेवाजी की वस्तु है। अध्व कन्या को वरण करने वाले या चाहने वाले जो व्यक्ति घर पर आयों माता-पिता उन्हें कन्या को दूसरे-दूसरे बहानों से दिखा दें।

कई बार इस प्रकार के प्रणय-विवाहों में माता-पिता वाधक होते थे। किन्तु

यस्यां मनश्चक्षुषोनिबन्धस्तस्यामृद्धिः ने तरामाद्रियेत ।

४६ वा० का० सू० ३। १।१६ नित्यप्रसाधितायाः सखीिमः सह क्रीडा । यज्ञविवाहाविषु जनसंद्रावेषु प्रायत्निकं दर्शनम् । तथोत्सवेषु च । पण्यसधर्मत्वात् ॥

४४ उदयन और वासवदत्ता की कथा प्राचीन भारत में बहुत लोकप्रिय थी। कालिदास ने मेघदूत (१।३२) में इसका संकेत किया है।

४४ ३।१।१४ वात्स्यायन कामसूत्र ।

वात्स्यायन विवाह में प्रीति को ही मुख्य मानता है (३१९१२५)। अतः उसका मत है कि वर-बधू में प्रीति उत्पन्न होने पर माता-पिता को उस सम्बन्ध के लिए तैयार रहना चाहिए। यदि माता-पिता मिलों के आग्रह पर तैयार नहीं होते तो कपटपूर्ण उपायों को वरनने में कोई दांप नहीं है। वर के मिल्ल कन्या के माता-पिता को दूसरे वरों की वुरा-इयां बताकर उन्हें अन्य वरों के साथ ब्याहने से रोकें (३१९१६)। एक मिल्ल ज्योतिषी का रूप धारण कर कन्या के घर जाये और यह बताये कि ग्रह, लग्न और शकुन वताते हैं कि वर को भविष्य में सम्पत्ति या बड़ा पद मिलने वाला है (३१२१७)। उसके दूसरे मिल्ल कन्या की माता से जाकर कहीं कि उस प्रेमी या नायक को दूसरी अच्छी लड़की मिल रही है (३१९१६)। इस प्रकार कन्या के माता-पिता को नाना उपायों से प्रलोभित वर एक-दूसरे को चाहने वाले युवक-युवती का विवाह कराया जाय।

कई बार व्यक्ति के धनहीन या गुणहीन होने पर उसका विवाह नहीं हो सकता था। वात्स्यायन इस दशा में उसे यह सलाह देता है कि ऐसा युवक बचपन से किसी कन्या का अनुरंजन (Courtship) करे (३।३।२)। वह उस कन्या के साथ फूल चुने, माला गुँथ, गुड़ियाओं के खेल खेले, रसोई बनाये, तरह-तरह के जुए खेले, बीच की अंगुली बताने के तथा अन्य खेलों की, जी उस देश में प्रचलित हों तथा कन्या की आयु के अनुकुल हों, खेले। अपनी प्रेमिका के साथियों--नौकरों और दासियों के साथ भी वे खेल खेले (३।३।६)। इनके अतिरिक्त लड़की और उसकी सहेलियों के साथ, आंखमिचीनी, आराधिका, लवणवीथिका, गोधनपुंजिका आदि खेलों का अभ्यास करे। वह कन्या को रिक्कान के लिए उसे ऐसे खिलीने और गुड़िया दे जो दूसरी लड़-कियों के पास न हों, रसोई के बरतन, तोते, कोयल आदि के पिंजरे, तसवीरें, बीणा आदि का दान करता रहे। यह दान उसे एकान्त में छिपाकर करे। एकान्त में उसे दान देता हुआ यह बात कहे कि मैं तुम्हें ये वस्तुएं इसलिए दे रहा हूं कि खुले तौर पर देने से माता-पिता तथा गुरुजन नाराज होंगे और दूसरी लड़िकयां भी ऐसी चीजें चाहेंगी। जब वह कन्या कुछ प्रेम दिखाने लगेतो मनोरंजक कथाएं सुनाकर उसके चित्त को प्रमन्न करे। यदि वह हैरान होतो जादू के खेल दिखाकर उसे और अधिक आश्चर्य में डाले। यदि उसे कलाओं से प्रेम हैतो उनमें अत्यन्त कौशल प्रकट करे। यदि उसे गाना सूनने का शौक है तो उसे गाना सुनाये। जब वह अष्टमी, पूर्णिमा आदि के मेले पर जाय तो युवक उसे गुलदस्ते, कान के आभूषण, कपड़े, अंगूठी, जेवर आदि भेंट करे। प्रेमी सेविका द्वारा कन्या को यह भी जतलादे कि वह रित कार्य में बहुत कुशल है। इस सारे समय में वह अपने कपड़े बहुत अच्छे रखे (बालोपक्रमप्रकरण ३।३)।

इस प्रकार पुरुष द्वारा प्रेम प्रवर्शित किये जाने के बाद कत्या भी उस पुरुष के प्रति अनुरक्त होती है। वात्स्यायन ने बड़े विस्तार से यह बताया है कि पुरुष लड़की की किन चेप्टाओं से यह जाने कि वह उसके प्रति अनुरक्त हो गयी है (इंगिताकार सूचन प्रकरण ३।३)। पुरुष को जब यह नियचय हो जाय िक कन्यां उसे चाहनी है तो वह उसे प्राप्त करने के और उपाय करे। जुआ तथा दूसरी खेलों में झगड़ा करना हुआ उसका हाथ इस प्रकार पकड़ ले जैसे उसने उस कन्या के साथ ब्याह किया हुआ हो। इसी तरह नायिकाओं के साथ आलिंगन आदि करे, जलकीड़ा में प्रेमिका में कुछ दूरी पर गोता लगाएं, और उसके पास आकर उसे छूकर, फिर गोता लगाये। उसको ऐसे सपन सुनाये िक तुम जैसी स्त्रियों के साथ मेरा समागम हुआ है। गोग्टियों और ममाजों (Parties) में बहु प्रेमिका के पास बैठे। किसी बहाने में उसका प्रण्यं करे, उसका पैर अपने पैर से दवाता रहे। नायिका के प्रेम की परीक्षा करने के लिए वह झूठ मूठ बीमार पड़ने का बहाना करे। उससे सिर दवाने का तथा अन्य कार्य करवागे। नीन सायंकाल या तीन रात तक वह परीक्षा करे। यदि प्रेमी इन उपायों में मफल न हां तां वह अपने मित्रों की तथा नायिका की सहेलियों की सहायता ले। अपनी नौकरातियों को उसकी सहेलियाँ बनायें। इसके बाद वह पर्वी (धार्मिक त्यौहारों), विवाहों, उत्सवों, यादा, नाटक आदि वाले स्थानों में नायिका के अकेली होने पर उगका अनुरंजन (Courtship) करें (वा० कामसूत्र ३।४।९–३४)।

वात्स्यायन ने कन्याओं को भी अपने प्रणय व्यवहार द्वारा प्रेमियों के हृदय जीतने के कुछ क्रियात्मक जपाय सुझाये हैं (प्रयोज्यावर्तन प्रकरण ३।४ ३५-५१)। वह ऐसे पुरुष से प्रेम दिखाये जिसके विषय में उसे यह संभावना हो कि वह दुवेंलेन्द्रिय (अपनी वासनाओं को रोकने में असमर्थ) है और विवाह में माता-पिता की परवाह नहीं करेगा। प्रेमिका प्रेमी से एकान्त में मिले। उसे फूल, इल और पान आदि की भेंट करें। सिर दवाने आदि की अपनी कला के प्रदर्शन से, उमे प्रसन्न करे, किन्तु वात्म्यायन कन्या को यह चेतावनी देता है कि प्रणय के मामले में उसे बहुत अधिक पहल नहीं करनी चाहिए। प्रमी द्वारा अंकपरिष्वक्ता होने पर भी, बह कोई उद्वयनता न दिखाये। जब कन्या को निश्चयहो जाय कि प्रेमी मुझ पर अनुस्क है तब वह प्रेमी द्वारा कौमार्य भंग के लिए जल्दी कराये। अपने आप तथा अपनी विश्वासपाल सर्हेलियों द्वारा इस समाचार को अच्छी प्रकार प्रकट कर दे (३।४।४०)।

इस प्रकार अनुरंजित नायिका के अनुराग को और अधिक बढ़ाने के लिए, नायक उसके पास अपनी भाई की लड़की (धालेयी) को भेजे। वह उसके आगे नायक के गुणों का इस ढंग से बखान करे, िक नायिका को यह सन्देह न हो िक यह नायक (प्रेमी) द्वारा भेजी हुई है। वह दूसरे वरों की खूब निन्दा करे, यदि माता-पिता को यह वर पसन्द न हो तो उनके बारे में लड़की को यह कहे िक माता-पिता तो गुणों को न पहचानने वाले और धन के पीछे मरने वाले हैं, वे गुणवान् वर को छोड़कर तेरे लिये निकम्मे धनी वर को ढूँढ़ रहे हैं। अपनी बुद्धि और इच्छा से, पाणिग्रहण करके प्रसन्नता रहने वाली शकुन्तला आदि की कथाएँ उस नायिका को सुनायी जाय। प्रेमी के प्रति अत्यन्त अनुरक्त होने पर दाई कन्या के दिल मे मे माता-पिता और गुरुजन का भय निकाल दे और यह लज्जा भी निकाल दे कि गान्धर्व विवाह कोई बुरा कार्य है। उसे यह समझा दे कि तेरा प्रेमीयदि तुझे बलपूर्वक और अचानक हर ले जाय तो इसमे तेरा दोप नही है (बाठ काठ सूठ ३।३।१।९०)। ऐसी प्रेमिका को नायक एकान्त स्थान मे ले जार्वे, वहा स्नाह्मण के घर मे यज्ञ की अग्नि लाये, कुणा बिछाये और यथाविधि कन्या के साथ तीन बार अग्नि की परिक्रमा कर, विवाह कर ले, क्योंकि अग्नि को साक्षी बनावार किये गये विवाह भग नही किये जा सकते। इस विवाह की सूचना अपने-माता-पिताको दे दे। उस कन्या के कौमार्य हरण की खबर को भी फैला दे, इस प्रकार प्रेमी को ऐसी योजना बनानी चाहिए कि बदनामी के और राजा के दण्ड के भय में कल्या प्रेमी को देनी पड़े (वाठ कामसूल ३।४।१९—१७)। यही गान्धर्व विवाह है।

कई बार बन्याएँ इनने साहसिक कार्य के लिए तैयार नहीं होती थी। माता-पिता अपनी इच्छानुसार अपनी कन्या का विवाह किसी दूसरे युवक से निश्चित कर देते थे। ऐसी अवस्था में वात्स्यायन ने नायक को यह सलाह दी है कि वह दाई आदि किमी स्त्री द्वारा अपनी प्रेमिना को किमी दूमरे बहाने से बुलाये और ब्राह्मण के घर से अग्नि लाकर विधिपूर्वक सस्कार कर और उस कन्या का पाणिग्रहण करें। प्रेमी को प्रेमिका के भाई को अपना मिल्ल बनाना चाहिए। उमका भाई उसकी उम्र का होने के कारण, उमें ऐसे मामलों में पर्याप्त सहायता देगा। वह उसके भाई को भेट आदि से खूब खुण रखें और उसे यह बताये कि मैं तेरी बहन को चाहता हू। युवक अपने समानशीलव्यसन बाले मिलों के लिए प्राण तक छोड़ने के लिए तैयार तक हो जाते हैं, अतः अपने मिल्ल की इस अभिलापा को पूर्ण करने के लिए उसका भाई अवश्य तैयार होगा। प्रेमी प्रेमिका के भाई द्वारा प्रेमिका को किसी सुरक्षित स्थान पर पहुँचा दे और वहाँ उसके साथ विधि-पूर्वक विवाह कर ले।

वात्स्यायन के इन परामर्शों और आदेशों को प्रेमी-प्रेमिका गान्धर्व विवाहों में किस हद तक काम में लाते थे, यह जानने के लिए हमारे पास निश्चित ऐतिहासिक प्रमाण नहीं है, किन्तु वात्स्यायन ने इस प्रकरण को इतने अधिक विस्तार से लिखा है और इतने कियात्मक सुझाव दिये हैं कि इनसे इस बात में सन्देह नहीं रह जाता कि वात्स्यायन के समय में इस प्रकार के विवाह प्रचलित थे।

## संस्कृत काव्यों में गान्धर्व विवाह

संस्कृत नाटको और काव्यों मे गान्धर्व विवाहो का बहुत वर्णन है। अभिज्ञान-[ शाकुन्तल में कालिदास ने बताया है कि अनेक राजर्षिकन्याओं ने गान्धर्व विवाह किये

और माता-पिता द्वारा वे पसन्द किये गये। ४७ कालिदास के इस नाटक का विषय दुष्यन्त और शकुन्तला का गान्धर्व विवाह है। छठी शती के मध्य में या अन्त में होने वाले सुबन्ध की वासवदत्ता में चिन्तामणि के पूत्र कन्दर्पकेत् और कुमूमपूर के राजा र्प्युगारशेखर की कत्या वासवदत्ता के प्रणय-विवाह का वर्णन है। सातवीं शती में बाण भट्ट ने कादम्बरी लिखी। इसमें कादम्बरी और चन्द्रापीड के तथा महाम्बेता और पुण्डरीक के गान्धर्व विवाह का वर्णन है। सायंकाल के समय क्रिजल पुण्डरीक की मनाव्यथा को प्रकट करने के लिए महाप्रवेता के पास आता है और उसे पुण्डरीक का हाल सुनाना है, किन्तू महाश्वेता की माता को आती देख-देखकर जल्दी लीट जाता है। बाण के कुछ ही समय बाद होने वाले भवभृति ने बात्स्यायन के काममूत्र का पूरा अनुसरण अपन मालतीमाधव नामक नाटक में किया है। पद्मावनी राज्य के मंत्री भरिवस् और वैदर्भराज के मंत्री देवरात ने गुरु के पास शिक्षा ग्रहण करते हुए यह प्रतिज्ञा की थी कि वे अपनी सन्तानों का परस्पर विवाह करेंगे। अतः देवरात के पुत्र साधव का भूरिवसू की कन्या मालती से विवाह होना चाहिए था। माधव इस उद्देश्य से पदमावती में आना है। किन्तू भूरिवसु राजा को प्रसन्न रखने के लिए अपनी कन्या का विवाह राजा के एक कृपापाल नन्दन से करना चाहता है। कामन्दकी (एक बौद्ध भिक्षणी जो इस नाटक में वातस्यायनसम्मत दूती या धालेयी का कार्य बड़ी खूबी मे पूरा करती है) अप को भूरिवस का यह वचन-भंग बहुत ब्रा प्रतीत होता है। वह माधव और मालती को कई बहानों से मिलाकर उनमें प्रगाढ़ प्रेम उत्पन्न कर देती है। भूरिवसु से जब लोगों ने कहा कि उसने मालती को नन्दन के साथ ब्याहने का निष्चय करके वचन भंग किया है, तो भूरिवसु ने कहा कि कन्या पर पिता का पूरा अधिकार होता है। परन्त्र कामन्दकी इसका विरोध करती हुई कहती है--विवाह में सर्वोत्तम मंगल वर-वधू का पारस्परिक प्रेम है, जिसमें वर-वधू के मन और आंखें भिरी रहती हैं, उसी में समृद्धि होती है। ४६ यह कथन अक्षरण: वात्स्यायन (३।१।१४) से मिलता है। वात्स्यायन ने यह सलाह दी थी कि प्रेमिका को शकुन्तला आदि की कथाएँ स्नाकर, प्रेमी के प्रति अधिक अनुरक्त बनाना चाहिए ।

४७ अभिज्ञानशाकुन्तल, तृतीय अंक श्लोक २१

गान्धर्वेण विवाहेन बह् व्यो रार्जीवकन्यकाः । श्रूयन्ते परिणीतास्ताः पितृभिश्चाभिनन्दिताः ॥

४६ कालिबास के 'मालिवकाग्निमिन्न' में ऐसा कार्य एक परिव्राजिका कौशिकों ने किया है। संन्यासिनी होने से सब लोगों का उन पर विश्वास होता था अतः वह यह कार्यः दूसरी स्त्रियों की अपेक्षा अधिक आसानी से कर सकती थी।

४६ मालतीमाधव, २ रा अक—इतरेतरानुरागो हि दारकर्मणि परार्ध्य मंगलम् । गीतस्वायमर्थो अंगिरसा यस्यां मनश्वक्षुषो निबन्धस्तस्यामृद्धिरिति ॥

कामन्दकी दूसरे अक मे इस सलाह का पूरा उपयोग करती हुई मालती को बताती है कि पुराने समय मे शकुन्तला ने दुग्यन्त का तथा उर्वशी ने पुरुश्व का वरण किया था। वासवदत्ता को उनके पिता ने सजय नामक राजा को देना चाहा, किन्तु उसने उदयन के प्रति आत्मसमर्पण किया। मालती पिता द्वारा अपने को इस प्रकार उपहार दिये जाने पर आण्चर्य प्रकाट करनी हुई कहती है कि पिता के लिए राजा को प्रसन्न रखना बड़ा महत्त्व ग्खना है, किन्तु मालती की उसे परवाह नही है। कामन्दकी दूसरे अक की समाध्त पर कहती है कि मैंने मालती के दिल मे दूसरे वर के प्रति द्वेप उत्पन्न कर दिया है और वह अपने पाणिग्रहण के विषय में पिता के अधिकार में सन्देह प्रकट करने लगी है, उसे ऐतिहासिक उदाहरण सुनाकर मैंने कर्त्ताच्य का भी निर्देश कर दिया है। माधव के भाग्य, कुल और गुणा की बड़ाई की है और अब उनका सम्बन्ध (विवाह) भाग्य पर छोड़ दिया है। भ अपने पिता की इच्छा के प्रतिकृत होने पर भी मालती माधव से ही पाणिग्रहण करना चाहती है और मालती तथा माधव का विवाह सम्पन्न होने के साथ नाटक की समाध्त होती है। इस नाटक से स्पन्ट है कि आठवी शती तक हिन्दू समाज मे गान्धर्व विवाह प्रचलित थे।

#### गान्धर्व विवाहो में सस्कार की आवश्यकता

गान्धर्वं विवाहों में अग्निहोत एव सम्कार आवश्यक है या नहीं, यह एक मनोरजक प्रश्न है। वात्स्यायन के समय तक विवाह-सस्कारों का विचार बहुत प्रवल हों चुका था। एक बार सस्कार हो जोने पर विवाह अविच्छेद्य सम्बन्ध माना जाने लगा था। अत. वात्स्यायन ने गान्धर्व राक्षस और पैशाच विवाहों में इस बात पर बहुत बल दिया है कि कन्या को पितृगृह से हर लेने के बाद तुरन्त ब्राह्मण के घर से अग्नि लाकर विवाह सस्कार कर देना चाहिए, क्योंकि अग्निसाक्षिक विवाहों का भग नहीं हो सकता।

ें, सा जान पडता है कि पुराने जमाने मे सस्कार आवश्यक नही समझा जाता था। कण्य ने स्पष्ट रूप से महाभारत (१।७२।२७) मे गान्धर्वविवाह को निर्मन्त्रविधि कहा है।  $^{4}$  क्सी का अनुसरण करते हुए कालिदास ने अभिज्ञानणाकुन्तल मे दुष्यन्त

वरेऽन्यस्मिन्द्वेषः पितरि विचिकित्सा च जनिता
पुरावृत्तोद्गारैरिप च कथिता कार्यपववी ।
स्तुतं माहाभाग्यं यदभिजनतो पंच गृणतः ।
प्रसंगाद्वत्सस्येत्यथ खलु विधेयः परिचयः ॥
महाभा० १।७७।२६ क्षत्रियस्य हि गान्धवीं विवाहः श्रेष्ठ उच्यते ।
सकामायाः सकामेन निर्मन्यो रहसि कृता ।

<sup>&</sup>lt;sup>५०</sup> मालतीमाधव, २ रा अंक

और शकुन्तला का विवाह संस्कार नहीं कराया। किन्तु धीरे-धीरे इस वान की आवण्य-कता प्रतील होने लगी कि ऐसे विवाहों को समाज द्वारा स्वीकृत कराने के लिए विवाह-संस्कार का होना उचित है, अन्यथा समाज में ऐसे विवाहों के बढ़ने की संभावना थी, जिसमें पहले कोई अपनी प्रेमिका से शादी कर ले और बाद में उसे छोड़ दे। इस प्रकार छोड़ी हुई स्त्रियां अनाथ और असहाय हो जाती होंगी और इन विवाहों के समाज द्वारा स्वीकृत न होने के कारण उन्हें पति से अपने निर्वाह के लिए किसी प्रकार की सहायता मांगने का कानुनी अधिकार भी नहीं होता होगा। इन अमहाय स्नियों की रक्षा के लिए तथा इस प्रथा से बढ़ने वाले दुराचार को रोकने के लिए संगवनः इन विवाहों में संस्कार को आवण्यक समझा गया, किन्तु फिर भी छठी णती के मध्य में सुबन्धु अपने नायक-नायिका के लिए विवाहमहोत्सव आवश्यक नहीं समझना। जब वर-वधू में अनुराग उत्पन्न हो गया तो उनके लिए विवाह की किमी दूसरी विधि की आवण्यकता नही है। सुबन्धु ने प्रेम के बन्धन को संस्कार के बन्धन में अधिक दढ़ मानते हुए कन्दर्पकेतु और वासवदत्ता का कोई संस्कार नहीं कराया और विवाह के बिना कन्दर्पकेतु ने वासवदत्ता के साथ अभिलिपत सुरलोक के दुर्लभ मुखां का अनुभव करते हुए बहुत समय व्यतीत किया। <sup>५२</sup> किन्तु बाणभट्ट ने सुबन्धु के इस मत मे असहमति प्रकट की है। कादम्बरी का पिता चित्ररथ चन्द्रापीड के पिता तारापीड से कहता है कि यद्यपि इन दोनों का परस्पर प्रेम होने के कारण धर्मानुसार विवाह हो चुका है, किन्तु विवाह विधि के लिए लोक-व्यवहार का अनुसरण करना चाहिए (कादम्बरी, प० ७०५)।

#### धर्मशास्त्र तथा गान्धर्व विवाह

धर्मशास्त्रों ने सामान्य रूप से गान्धर्व विवाहों का समर्थन नहीं किया। वे कत्या-दान को आदर्श मानते हैं, अतः अपनी इच्छा से किये जाने वाले विवाहों को वे काम-वासना की सन्तुष्टि करने वाला समझते हैं, <sup>५, ३</sup> अतः धर्मशास्त्र गान्धर्व विवाहों को क्षत्रियों

यद्यपि म० भा० (१।७३।२०) में कहा है---'जग्राह विधिवत्पाणाबुवास च तया सह ।' किन्सु भण्डार कर रिसर्च इंस्टीट्यूट पूना के संस्करण में इस स्लोक को प्रक्षिप्त समझकर छोड़ दिया गया है ।

- <sup>४२</sup> वासवदत्ता-अन्तिम कण्डिका ।
- इसीलिये अधिकांश धर्मशास्त्रों-बौधायन १;११।२०, नारव १२।३८, ३८) ने इसे चार धर्मानुकूल (धर्म्य) और प्रशस्त विवाहों के बाव पाँचवाँ स्थान विया है। आपस्तम्ब (३।४।१२) और विसष्ट (१।२८) प्राजापत्य का उल्लेख न करने के कारण केवल बाह्य आर्थ और दैव विवाह को ही धर्मानुकूल मानते हैं, वे इनके बाव

के लिए, ही उचित समझते हैं। महाभारत १।७३।२७ में स्पष्ट रूप से यह बात कही गयी है। मनु ३।३६ में इमका समर्थन करता है, किन्तु बीधायन घ० सू० (१।११।१३) वैश्य और शूद्र के लिए भी गान्धर्व और राक्षस विवाह को वैध मानता है, क्योंकि उनकी स्वियों की संख्या नियत नहीं होती और वे खेती और सेवा का कार्य करते हैं (१।११।१४)। इसके बाद कुछ लोगों का मन उद्धृत करते हुए वह कहता है— "कुछ लोग सब जातियों के लिए, गान्धर्व विवाह की प्रशंसा करने हैं, क्योंकि यह पारस्पिरक प्रेम मे होता है" (बी० ध० गू० १।११।१६)। वह चारों वर्णों के लिए इसे अच्छा मानता है। वा० का० यू० में दो विरोधी मत मिलते हैं। धर्मशास्त्र की मर्यादा का अनुसरण करने हुए, पहले वह ब्राह्म विवाह को सर्वश्रेष्ठ बताता है (वा० का० सू० ३।४,१२८) किन्तु इसके बाद अपनी सम्मति देता हुआ कहता है (३।४,१२६—३०)— "विवाहों का फल अनुराग है, इसलिए मध्यम या छठे दर्जे का गान्धर्व विवाह अनुराग रूपी फल मे युक्त होने के कारण सम्मान्य होता है। गान्धर्व विवाह सर्वश्रेष्ठ है,क्योंकि इसमें वर-वधू के ढूढ़ने का झंझट नहीं, प्रत्येक को सुख होता है, अधिक क्लेश नहीं है और वर-वधू में परस्पर प्रेम भी पाया जाना है" (वा० कामसूत्र ३।४,१२६—३०)।

#### गान्धर्व विवाह के दो भेद

मनुस्मृति (३।२६) में कहा गया है कि गान्धर्व और राक्षस नामक विवाह क्षित्रियों के लिए धर्मानुकूल (धर्म्य) हैं, भले ही वे पृथक्-पृथक् रूप से हों या मिश्रित रूप से। इस ण्लोक के आधार पर स्टर्नवैक ने यह करपना की है कि उस समय गान्धर्वविवाह के दो प्रकार प्रचलित थे। पहला राक्षस विवाह से मिश्रित गान्धर्व विवाह तथा दूसरा इससे अमिश्रित विवाह। मेधाितथि ने उपर्युक्त ग्र्लोक की टीका में पहले प्रकार का स्वरूप स्पष्ट करते हुए कहा है कि यदि कोई कन्या अपने पिता के घर में रहती हुई किसी लड़के को देखती है, उसकी प्रगंसा सुनती है, उससे प्रेम करती है, किन्तु माता-पिता के विरोध के कारण उससे न मिल सकने की दशा में प्रेमी के साथ गुप्त समझौता करती है, उसको किसी प्रकार से अपना अपहरण करने को कहती है, वर शूरवीर होने के कारण उसके सम्बन्धियों को मार कर तथा घायल करके उस कन्या का अपहरण करता है, तो इसमें वर-वधू के परस्पर प्रेम की गान्धर्व विवाह की ग्रात् पूरी होती है तथा वधू का अपहरण करने से राक्षस विवाह की ग्रात् भी पूरी होती है। अतः इसमें दोनों प्रकारों का समन्वय हुआ है। भागवतपुराण में विणत रुक्मिणी का

इसे चौथा स्थान देते हैं किन्तु मनु (३।२१) तथा याज्ञवल्क्य (१।५६-६१) ब्राह्म, दैव, आर्ष प्राजापत्य और आसुर के बाद छठा स्थान देते हैं। विवाह इसी प्रकार का है। दूसरे प्रकार में अपहरण नही होता था, किन्तु वर-वधू माता-पिता की इच्छा के बिना परस्पर प्रीति होने पर विवाह कर लेते थे।

गान्धर्व विवाह का अर्थ है—गन्धर्वो की जाति में होने वाला विवाह। इनके विषय में प्रसिद्ध है कि गन्धर्व स्वर्ग लोक में गायकों की एक विशेष देव योनि है। इम जाति के लोग संगीत, वाद्य और नाट्य कला में प्रवीण और अत्यन्त रूपवान् होते है। गन्धर्व शब्द का अर्थ ही गाने वाला है (गां वाचं धारयित मि० विष्णु पुराण १।४)। ब्राह्मण गन्थों में गन्धर्वों को स्त्रीप्रेमी बताया गया है। अप गन्धर्वों के स्त्रीप्रेमी होने में उनमें प्रणय विवाह की प्रथा का होना स्वाभाविक है।

मध्यकाल में बालिववाह की प्रथा का प्रचलन होने तथा स्त्री-अधिकारों का पूर्णरूप से अपहरण कर लिये जाने के बाद गान्धर्व विवाह का रिवाज बहुत कम हो गया, किन्तु जिन जातियों में तरुण-विवाह प्रचलित था, उनमें मध्यकाल में प्रणय विवाह (गान्धर्व विवाह) चलता रहाऔर आजकल भी कुछ जातियों में गान्धर्व विवाह की गद्धित प्रचलित है।

#### वर्तमान काल में गान्धर्व विवाह

प्राचीन काल की तरह आजकल भी यह विवाह क्षतियों एवं राजाओं में अधिक प्रचलित है। टिपरा के राजापरिवार में प्रचलित मुखचिन्द्रका नामक विवाह गान्धर्व विवाह का एक भेद है, मुखचिन्द्रका में वर-वधू के बीच में परम्पर दर्णन में प्रेम उत्पन्न हो जाने पर शास्त्रीय विधि से उनका विवाह कर दिया जाता है। <sup>४ ४</sup> बंगाल की सदर अदालन ने १६९७ में ऐसे विवाहों को वैध माना था, फिर १६५० और १६५३ में भी इन की वैधता स्वीकार की गयी, परन्तु इलाहाबाद हाईकोर्ट ने भवानी बनाम महाराजसिंह के मामले में यह फैसला दिया था कि यह विवाह उपपत्नी या रखेल रखने के अतिरिक्त कुछ नहीं है। <sup>४ ६</sup> उत्तर प्रदेश में भले ही यह विवाह मान्य न हो किन्तु बंगाल में यह विवाह वैध है।

गान्धर्व विवाहों में शास्त्रीय विधियाँ आवश्यक है या नहीं, इस विषय में हार्ट-कोटों में मतभेद है। बंगाल के राजाओं में प्रचलित गान्धर्व विवाह में वर-वधू परस्पर मालाओं का आदान-प्रदान करते हैं, इसमें हवन करना आवश्यक नहीं समझा जाता। कलकत्ता हाईकोर्ट ने क्षत्रियों में इस प्रकार के विवाह वैध माने है, किन्तु मद्राम हाईकोर्ट ने ऐसे विवाहों में होम (हवन) को आवश्यक विधि माना गया है। मद्रास में उसके बिना ये विवाह अवैध समझे जाते हैं। प्रभ

४४ तै० सं० ६।१।६।४ ऐ० ब्रा० ४।१ 'स्त्रीकामा वै गन्धर्वाः'।

४४ वीकली रिपोर्ट १६४ (१८६४) २५ वी रि० ४०४ (१८७६)

<sup>&</sup>lt;sup>५६</sup> भवानी बनाम महाराजसिंह ३ इलाहाबाद, ७३८

<sup>&</sup>lt;sup>५७</sup> विन्दा वमन बनाम राधा मनि १२ मद्रास, ७२

गान्धर्व विवाहों में अपनी जाति में ही विवाह करने के नियम का भंग होने की संभावना बनी रहती है। यह आवण्यक नहीं कि जिस युवक और युवती में प्रेम उत्पन्न हों, वे एक ही वर्ण के हों। काम का देवना अन्धा है, जाति एवं धर्म के नियमों में ऊपर उठा रहता है। सजानीय विवाहों के प्रकरण में इस प्रण्न पर विशेष विचार किया गया है। इस प्रण्न पर विशेष विचार के कि मान्धर्व विवाह जब अन्तर्जातिय होंने हैं तो अदालते कई बार इनकी विधना रवीकार करने में इन्कार कर देती है। बस्बई में एक राजपूत और ब्राह्मणी तथा श्रूबा के गान्धर्व विवाहों को अन्तर्जातिय होंने ग्रीकार नहीं विया गया। प्रित्न किन्तु पंजाब में राजपूत और महाजन स्वी की शादी को जाराज ठहराया गया। प्र

पण्चिमी गभ्यता एवं शिक्षा के प्रमार तथा कालेजों और विश्वविद्यालयों में सहिशक्षा के कारण कुछ गमय से गान्धर्व विवाहों की मंख्या वढ़ने लगी है। भविष्य में इन प्रणय विवाहों के बढ़ने की पूरी मंभावना है।

## ब्राह्म, दैव, आर्प और प्राजापत्य विवाह

डन चारो विवाहों में कन्या का दान किया जाता है। कन्या का दान करते समय माता-पिना या अभिभावक कन्या को आभूषणो एवं वस्त्रों से अलंकृत करके उसका दान करते है। ब्राह्मविवाह को सर्वश्रेट माना गया है, इसमें कन्या का पिना वेदज सुणील वर को अपने घर पर बुलाता है और उसे अपनी कन्या को उत्तम वस्त्रों से आच्छादित कर दान कर देना है दे (मनु ३।२७)। ब्राह्म विवाह में बन्या पक्ष से धन आदि ग्रहण नहीं किया जाता। आर्प विवाह में नाम मान्न के लिए गौओं का एक जोड़ा पिता को दिया जाता है। दे प्रज्ञ के बहुत लम्बा चलने पर, यज्ञ के समय में पुरोहित को जब अलंकृत कन्या का दान किया जाता है तब उसे वैविवाह कहते है। दे जब कन्या अलकृत करके, पित को इन वाक्यों के साथ सौपी जाय कि नुम इसके साथ यावज्जीवन धर्म का पालन करो, उसको प्राजापत्य विवाह कहते है। दे उ

<sup>&</sup>lt;sup>५ रू</sup> लक्ष्मी बनाम कलियनसिंह, २, बम्बई ला० रि० १२८ बाई काशी बनाम जमना-दास १४ व० ला० रि० ५४७

<sup>&</sup>lt;sup>४६</sup> खैरु बनाम फकीरचन्द्र ५७ पं० रि० (१६०६)

व ॰ मि० बौ० ध० सू० १।११।२, आप० ध० सू० २।४।११।१६

<sup>&</sup>lt;sup>६९</sup> बौ० ध० सू० १।११।४, आप० ध० सू० २।५।११।१८, गौ० ध० सू० १।४।६।

<sup>&</sup>lt;sup>६२</sup> व० ध० सू० १।३१, बौ० ध० सू० १।११।४,

बौ० ध० सू० १।११।३, गौ० घ० सू० १।४।४ । आपस्तम्ब धर्मसूत्र तथा वसिष्ठ धर्मसूत्र इस विवाह का वर्णन नहीं करते ।

ब्राह्म विवाह आसुर विवाह से विव्कुल उल्टा है। पहले में कन्या का दान किया जाता है और दूसरे में कन्या खरीदी जाती है। आर्ष विवाह इन दोनों का मध्यवर्ती है। इसमें कन्या के पिता को गौ-बैल की एक जोड़ी दी जाती है। आर्ष विवाह में कन्या का पिना गुल्क नहीं माँगता, किन्तु उसे यह मेंट किया जाता है। ऐसा प्रतीत होता है कि गीओं की जोड़ी प्राचीनकाल में दिये जाने वाले गुल्क का एक अवशेष या प्रतीक मात है। यह भी संभव है कि वर के माता-पिता यह अनुभव करने होंगे कि हमें कन्या पक्ष को गुल्ट देना चाहिए। इस भावना से या अपनी इच्छा में, वे वन्यापक्ष को गह भेंट देते होंगे। यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता कि आर्ष विवाह में गोमिशुन के दान की परिपाटी प्राचीन काल के गुल्क का अवशेष है या स्वेच्छापूर्वक दिया जाने वाला दान। किन्तु प्राचीन भारन में आर्ष विवाह का पर्याप्त प्रचलन था। यूनानी यान्नियों ने ऐसे विवाहों का उल्लेख किया है। स्ट्रेबो ने मेगस्थनीज के इस कथन को उद्धृत किया है कि एक जोड़ी बैलों ने पुन्प रिन्नयाँ खरीद लेते थे। है

धमँशास्त्रों में स्पष्ट रूप से यह कहा गया है कि आर्ष विवाह में दिया जाने वाला दान गुल्क नही है। हम यह देख चुके हैं कि धमँशास्त्र कन्याशुल्क के विरोधी है। आप० ध० स्० रा६।१३।१० में स्पष्ट रूप से कहा गया है कि सन्तान का क्रय-विकय नही होता। यह सन्देह हो सकता था कि आर्ष विवाह में दिया जाने वाला यह दान एक प्रच्छित विक्रय है। आपस्तम्ब धमँसूत (रा६।१३।११) इसका विरोध करते हुए कहता है—"आर्प विवाह में लड़की वाले के लिए दान देना श्रुति हारा प्रतिपादित है। श्रुति में कहा गया है इमिण्ए लड़की वाले के लिए १०० गौएं और एक रथ देना चाहिए। यह भेंट उन दोनों की होती है। इसका उद्देग्य लड़की का दर्जा ऊंचा उठाने की मां-वाप की कामना और धार्मिक कर्तव्यों को पूरा करना है। इस सम्बन्ध में 'क्रय' गब्द अलंकारिक है, क्योंकि पति-पत्नी का सम्बन्ध धर्म से होता है न कि विक्रय से (आप० रा६।१३।११)"। बौधायन धर्मसूल के टीकाकार गोविन्द स्वामी ने स्पष्ट रूप से कहा है कि कन्या के पिना को गौ-वैल की जोड़ी देकर उससे उसे फिर वापिस ले लेना ही आर्प कहलाता है। महाभारतकार इस भेंट को वापिस करने से सन्तुष्ट नहीं था। उसे इसमें कन्याशृक्क की गन्ध आती थी, अतः उसने आर्ष विवाह में इस दान की स्पष्ट रूप से निन्दा की है रूप

<sup>&</sup>lt;sup>६४</sup> मेगस्थनीज का भारतवर्षीय विवरण, पृ० ३४

द थ स्टर्नबैंक ने इस बचन के आधार पर यह परिणाम निकाला है कि महाभारत का उक्त संदर्भ यह सूचित करता है कि किस प्रकार आसुर विवाह (Marriage by purchase) से प्रतीकात्मक धनराशि लेने वाले आर्षविवाह (Marriage shame purchase) की पद्धति विकसित हुई और इसके बाव कन्या का वहेज देने की परिपाटी का विकास हुआ (ज्यूरिडिकल स्टडीज, भाग १, पृ०, ३६७)

(म० भा० १३।४५।२०-२१)। उसने यह भी कहा है कि "कन्या के पिता, भाइयों, ण्वणुर आदि को कन्या के प्रति पूरा सम्मान दिखाना चाहिए, यदि वे पुण्य प्राप्त करना चाहने हैं तो उन्हें कन्या को आभूपणों से अलंकृन रखना चाहिए ! इससे उनके मुख में वृद्धि होती है। हे राजन् ! कुछ व्यक्ति आर्ष विवाह में गोमिथुन देने को णुल्क कहा करते हैं, यह भी मिथ्या वचन है, क्योंकि णुल्क थोड़ा हो या अधिक, उसके लेने से कन्या का विकय हो जाना है। यद्यपि कुछ लोग ऐमा करने हैं पर यह मनानन धर्म नही है।" १६ अन्यत (३।५१-५४) महाभारत उस पद्धित को वधू को सम्मानित करने का ढंग समझता है और हिन्दू समाज में कई स्थानों पर आज नक यह रिवाज है कि विवाह संस्कार के समय वधू जो बन्त्व पहनती है वे वर के दिये हुए होते है। हिन्दुओं में विवाह के समय वर पक्ष ने जाने वाली गोदान की परिपाटी सम्भवतः वर की ओर से वधू को दिये जाने वाले इस गौ-वैल के जोड़े से णुरू हुई होगी। किन्तु अब इसका स्वरूप विलक्ज बदल गया है। वर द्वारा दिये जाने के स्थान पर अब गोदान कन्या के पिता द्वारा होता है और वह दहेज का एक अंग बन गया है। इस समय विवाह में दहेज का वहुत महत्त्व है, अतः यहाँ उसका वर्णन किया जायगा।

#### दहेज प्रथा

वैदिक युग के ब्राह्म विवाह में कन्या को अलंग्रुत करके देने की प्रथा का चरम विकास दहेज के कप में हुआ। वेद में कन्या के विवाह-अवमर के योग्य अलंकारों और आभूपणों की स्पष्ट चर्चा है। उस समय दहेज के लिए 'वहतु' शब्द का प्रयोग किया जाता था। ऋग्वेद (१०।५५१३) तथा अथर्ववेद (१४।११३) में कहा गया है कि सूर्या को उसके पिना ने जो दहेज दिया था, वह बधू के ध्वणुरालय पहुँचने से पहले ही वहाँ पहुँच गया। है ७

उस समय पितगृह को जाती हुई वधू के साथ कुछ आभूषण एवं वस्त्र भेजे जाते थे। अथर्व १४।१।६-७-६ में एक रूपक द्वारा वधू के दहेज (वहतु) का यह वर्णन किया गया

- इह म० भा० ३३।४५।१६-२० आर्थे गोमिथुनं शुक्तं केचिदाहु मृषैवतत्। अल्पो वा बहु वा राजन् विकयस्तावदेव। सा यद्यप्याचरितं कैश्व नैष धर्मः सनातनः।।
- हु क्र ० १० १ म् प्राप्त वहतुः प्रागात् सविता यमवासृजत् । सायण ने वहतु की व्याख्या करते हुए लिखा है कि कन्या की प्रसन्नता के लिए विवाह के समय गौ आदि जो पदार्थ दिये जाते हैं, वे वहतु कहलाते हैं। अन्यत्न भी उसने लड़की को विवाह के समय प्रेमपूर्वक दिये जाने वाले वस्त्र, अलंकार आदि को वहतु कहा है।

है—--''जब बधू पित के घर गयी तो उसके वस्त्र निश्चित रूप से अच्छे थे और मन्त्रों से परिष्कृत थे, उसके नौकर स्तोम थे और छन्द ही कुरीर और ओपण नाम के आभुषणथे।''

महाभारत व वहेंज—महाभारत के अनुसार राजकन्याओं के विवाह में दहेज खूब दिया जाता था। राजा कुन्तिभोज ने पाण्डु के साथ अपनी पुत्री कुन्ती के विवाह के बाद, दामाद की नाना प्रकार के धनों से पूजा की (१।११३।१२) हुपद ने विवाह के बाद, दामाद की नाना प्रकार के धनों से पूजा की (१।१९३।१२) हुपद ने विवाह के ममम अपनी कन्या को रत्नों से आप्लावित कर दिया (१।२००१६)। उसने पाण्डवों को दंदेज में सोते की रास वाले चार घोड़ों मे युक्त १०० रथ, सुनहरी झूल तथा हौदायुक्त १०० हाथी, मूल्यवान गहने, कपड़े मालादि से सजी हुई १०० दासियां, आभूपण और वस्च दिये (१।२००।१५-१७)। राजा सगर ने ब्राह्मणों को कन्यादान करके उनके लिए अलंकृत प्रासादों का तथा अन्य ऐष्वर्य सामग्री का भी दान (दहेज) दिया। इस दहेज में असंख्य गौएं, रेशमी वस्त्र, कपड़े, सजे हुए हाथी, घोड़े, रथ, पदाति, मुन्दर दास-दानियां, सोना, मोती, मूंगा आदि वस्तुएं थीं (१।७४।३-५)। सुमद्रा के विवाह में भी श्रीकृष्ण और बलराम ने अर्जुन को बहुत अधिक दहेज दिया था (म० भा० १।२२१४४)।

बौद्ध ग्रन्थ व वहंल— बौद्ध ग्रन्थों में दहेज का पर्याप्त वर्णन है। दहेज विवाह का अितवार्य अंग नहीं था, किन्तु धनी लोग अपनी कन्याओं का विवाह करने समय बहुत अिश्व दहेज विया करते थे। इसका सब से प्रसिद्ध उदाहरण विणाखा की कथा में पाया जाना है। विणाखा के पिता धनंजय श्रेण्ठी ने अपने दामाद पूर्णवर्धन को अपनी कन्या नौ करोड़ आभूषणों से भूषित करके दी थी। इसके साथ ही सोने के बतनों की ५०० गाड़ियां, घी, साफ किये हुए चावलों और हल आदि कृषि के उपकरणों की भी पांच सौ गाड़ियां विणाखा के दहेज में थीं। ६० हजार शक्तियाली बैल और ६० हजार गायें भी उक्त दहेज के साथ दी गयीं। धम्मपद की टीका खण्ड १ अनु० नि० अ० दा० (१।७।२) में ५०० दासियों और ५०० उक्तम रथों के देने का वर्णन है।

संस्कृत काव्यों में भी दहेज का कुछ उल्लेख मिलता है। विदर्भराज भोज ने अपनी कन्या इन्दुमती को अज के साथ विवाह संस्कार के समय रत्नादि के साथ मधुपर्क और रेशमी दुशालों का एक जोड़ा दिया (रघुवंश ७।९८) और बाद में अज के चलने के समय अपने उत्साह के अनुसार वह जितनी संपत्ति दे सकता था उतनी संपत्ति दी (रघुवंश ७।३२)। शिवाजी ने भी हिमालय द्वारा लाये हुए सरल अध्यें और नवीन दुकूल को ग्रहण किया (कु० सं ७।९२)। बाण ने राज्यश्री के विवाह से पहले के राजकुल का वर्णन करते हुए कहा है कि राजकुल के आंगन में यौतक (दहेज) में दिये जाने योग्य हाथियों और घोड़ों का चुनाव किया जा रहाथा। उस चुनाव के लिए इतने हाथी-घोड़े लाये गये कि सारा आंगन उन से भरकर तरंगित हो गया (ह० च० प० १४२)।

दहेज प्रचलित होने के कारण

ऐसा जान पड़ता है कि बालिबबाह की पद्धित समाज में सर्वसान्य हैंिंग से इस प्रथा को बहुत प्रोत्साहन मिला। कन्याओं को रजस्वला होने से पूर्व ब्याहने का नियम प्रचित्तत होने से पाता-पिता अपनी कन्या की णादी जल्दी से जल्दी करना चाहते थे। उन्हें कन्या के ब्याहने की गरज थी, किन्तु लड़कों के माता-पिता को अपने लड़के ब्याहने की कोई गरज नहीं थी। कन्या वो पिता गरजमन्द हो कर लड़कों के पिताओं के पास पहुंचन थे। लड़के के अभिभावकों की दृष्टि में अपने लड़के वे लिए अधिक से अधिक मूल्य पान का यह अच्छा अवसर था। कुलीन विवाह ने तथा अपनी जाति में कन्या को ब्याह ने की इच्छा ने भी दहेज को प्रभावित विया। बंगाल में कुलीन ब्राह्मणों की संख्या थोड़ी थी, अधिकांण कन्याओं के पिता क्या देकर उनके साथ अपनी लड़कियों की णादी कर देते थे। राजपूतों में जो जितना कुलीन होता था वह उतने ही अधिक दहेज की मांग करना था।

हिन्दूसमाज के उच्चवर्ग में कत्या पिता एवं पित दोनों के घर में पालन-पोषण योग्य होने में भारहण होती है। जिन समाजों में कत्या आर्थिक दृष्टि से लाभ कर होती है, वहां कत्या का पिता उमें बेचता है और वर को वह खरीदनी पड़ती है। किन्तु जहां आर्थिक दृष्टि से लाभ कर होती है, वहां कत्या का पिता उमें बेचता है और वर को वह खरीदनी पड़ती है। किन्तु जहां आर्थिक दृष्टि से स्त्री पित पर वोझ हो वहां कत्या के माता-पिता उसके वोझ को हलका करने में राहायता करते हैं और यह महायता दहेज के रूप में दी जाती है। दहेज में प्रायः गृहस्थी को चलाने के लिए उपयोगी सामान, वस्त्र, वरतन, पलंग आदि उपकरण दिये जाते हैं। रोम में दहेज का स्पष्ट रूप से यही उद्देश्य था। अतः मेन उसके वारे में लिखता है—"वहेज पत्नी को उसके पितृ-परिवार द्वारा दिया जाने वाला ऐसा हिस्सा है जो पित को गृहस्थी का ब्यय चलाने में सहायक हो"। है भारत में इस प्रथा का प्रारंभ अपनी

वहेज की प्रथा अन्य देशों में भी इसी प्रकार के उद्देश्यों से प्रचलित हुई है। मिल्ल में वहेज के रुपयों को वधू के लिए फर्नीचर, पोशाक और आभूषण खरीवने में स्यय किया जाता है। पुराने समय में दहेज का उद्देश्य आकिस्मक संकट में पत्नी को सहायता देना था। सीजर ने लिखा है कि पत्नी पिता के घर से जितना दहेज लाती थी उतना ही पित को अपनी ओर से उसमें जुटाना पड़ता था और यह संयुक्त राशि पित के मरने पर पत्नी को मिलती थी। एथेन्स में यूनानी स्त्रियां प्रायः दहेज लाती थीं और इस दहेज पर स्त्री का स्वामित्व समझा जाता था। शादी और गृहस्थी के खर्चे में यह पत्नी का हिस्सा समझा जाता था और इसके कारण पित अकारण या तुच्छ कारण से पत्नी को छोड़ नहीं सकता था। स्त्रियों के पास इस प्रकार की बहुत-सी सम्पत्ति रहती थी। अरस्तू के जमाने में स्पार्टी में २/५ सम्पत्ति दहेज के रूप में स्त्रियों के पास सुरक्षित थी। रोम दहेज के बारे में यूनान

कन्याओं को अलंकृत करके दान करने से शुरू हुआ। बालविवाह, मजानीय विवाह और कुलीन विवाह से इसको बल मिला और मध्यकाल में यह प्रथा भारत में बहुत व्यापक हो गयी।

बहेज तथा प्रामगीत—दहेज के कारण कन्या को जो कप्ट उठाना पड़ता है, उमकी कुछ झलक ग्रामगीतों में पायी जाती है। ऐसे ग्रामगीत हमारे सामाजिक जीवन का आवर्ण प्रतिबिम्ब हैं, अतः उनमें इसका पाया जाना स्वाभाविक है। एक गीन में पिता कन्या भे लिए वर की खूब तलाण करने के बाद कन्या से कहता है—मैंन पूरब ढूढ़ा, पिण्नम ढूंढ़ा, दिल्ली और गुजरात भी ढूंढ़ लिया, किन्तु बेटी, नुम्हारे लिए कही वर नही पाया। नुम भुमारी रहो। बेटी ने कहा—है पिता, तुमने पूरब भी ढूढ़ डाला पिष्वम भी ढूंढ़ डाला, दिल्ली और गुजरात भी ढूंढ़ लिया, पर चार ही कदम पर अयोध्या नगरी है, जहाँ दो वर क्वांरे हैं। पिता ने (बड़े दु:ख से) कहा—हे वेटी, वे घोड़ा, हाथी और पचाम मोहरें तथा नी लाख का बहेज मांगते हैं। मेरी हिम्मत तो इतना देने की नहीं है। दृष्ट एक दूमरे गीत में पिता गंगा में खड़ा होकर सूर्य से प्रार्थना करता है कि हे सूर्य, मेरे बल पर कन्या न देना, कन्या का जन्म तभी हो जब घर में सम्पत्ति हो। ° एक अन्य गीत में कहा गया है—जब ब्याह हो गया, माँग में सिन्दूर पड़ गया और नौ लाख की सम्पत्ति भी थोड़ी समझी गयी, तव मां ने भीतर का वरतन भांडा बाहर पटक दिया और कहा कि खु के भी कन्या न हो। ''

से भी एक कदम आगे था। पिता से दहेज की मांग करना स्त्री का कानूनी अधिकार था, यह संयुक्त परिवार के खर्चे को चलाने के लिए आवश्यक हिस्सा समझा जाता था। इस पर पित का अधिकार माना जाता था। किन्तु जस्टीनियन के नियम से स्त्री द्वारा तलाक देने पर उसे यह दहेज वापिस देना पड़ता था, बशर्ते कि पत्नी को छोड़ने का कारण पित का बुर्व्यहार न हो। जस्टीनियन ने यह नियम बनाया था कि दहेज उच्च वर्ग के लिए ही आवश्यक है, किन्तु उसके इस नियम पर किसी ने ध्यान नहीं विया। फ्रांस में नैपोलियन के आदेशानुसार माता-पिता के लिए यह आवश्यक नहीं रहा कि कन्या उनसे कानूनी तौर से दहेज की मांग कर सके।इंगलैण्ड में दहेज एक विचित्र कारण से प्रचलितहैं। वहां स्त्रियों की संख्या अधिक है और एक विवाह का नियम प्रचलित है। अतःकुछ स्त्रियां अवश्यमेव अविवाहित रह जाती हैं। जो पिता अपनी कन्याओं को ब्याहना चाहते हैं उन्हें धन आदि देकर अपनी कन्याओं के लिए पित को खरीदना पड़ता है (बैठ शा० हिठ मै०, पू० १७८-५३)।

<sup>&</sup>lt;sup>१६</sup> रामनरेश व्रिपाठी—-ग्रामगीत, पु० १४०

वही पृ० १४४—-गंगा पैठि बाबा सूरज के बिनवई मोरे बूते छोरिया जिनि होई, छोरिया जन्म तब विहा विधुता जब घर सम्पति होई।

<sup>&</sup>lt;sup>७९</sup> वही, पृ० १५२

अपनी क्वांरी कन्या के विवाह और दहेज की चिन्ता ने एक पिता इतना परेणान होता है कि रात को उसे नीद भी नहीं आती। किवाड की आड़ से बेटी कहनी है—पिताजी, आपको नीद खूब आ रही है। पिता ने कहा—कुछ-कुछ सो रहा हूँ, कुछ-कुछ जाग रहा हूँ। जिसके घर में क्वांरी कन्या हो, भला उसे नीद कैंस आ सकती है। <sup>७</sup>२

वर्तमान युग में दहेज प्रथा के वढ़ने का कारण

अंग्रेजी शिक्षा का प्रमाव--पिछली णनी में अग्रेजी णिक्षा के प्रमार से दहेज की प्रथा भारत की उच्च जानियों में बहुत अधिक बढ़ गयी है। इस शनी के आरंभ में गिरीन्द्रनाथ ने बंगाल के विषय में जो बात लिखी थी वह आजकल सारे भारत के राम्बन्ध में सत्य समझी जा सकती है। वस्तुतः वर के पिता के लिए बल्लालसेन द्वारा चलायी गयी कुलीन प्रथा की अपेक्षा विश्वविद्यालयों की शिक्षा अधिक लाभप्रद है। यदि एक बी० ए० (वैचलर आफ आर्ट्स) अविवाहित है, भले ही वह मित्रों की उदारता एवं सहायता पर जीवन विता रहा हो, किन्तु बंगाली महाबरे के अनसार वह बेपर की परी चाहेगा जो सिर ने पैर तक सोने के आभूपणों और रत्नों से लदी हुई हो और साथ में वह अपने लिए ४००० कर मांगेगा। पिता के दुर्भाग्य से यदि कन्या का रंग सांवला है या उसमें कोई दोप है तो यह मांग १४,०००) है तक जा पहुंचती है। प्रायः यह रूपया पहलेही ले निया जाता है या कुछ वर नीचता की इस हद तक उतर आते हैं कि एक अदालती कागज पर पहले ही लिखना लेते है कि कन्या का पिता वर को इतना सामान देगा ताकि बाद में यदि कन्या का पिता यह राशि न दे तो अदालत में मुकदमा चलाकर लिया जा सके। जस्टिस मिल्र ने 'कायस्थ पिल्रका' में लड़के के पिता पर व्यंग्य करते हए लिखा था कि एक लड़के का पिता, जिसके पास अपना घर नहीं और जो एक किराये के मकान में रहता है, वह अब लड़के की शादी करके दुमंजिल मकान का स्वामी बनना चाहता है। वह कर्ज में डूवा हुआ है किन्तू बेटे के ब्याह से अपना सारा कर्ज उतारना चाहता है, वह अपने बेटे को आई० सी० एस० बनाने के लिए इंग्लैण्ड भेजना चाहता है, उसके पास धन नहीं, इसलिए लड़के की शादी से उसे यह धन अवश्य प्राप्त करना चाहिए। भारतीय दण्ड विधान में चोरी-डकैती की सजाएं है किन्तू ऐसे बाप को दण्ड देने के लिए कोई विधान नहीं है, यद्यपि यह अपराध उपर्युक्त अपराधों जैसा ही बुरा है। <sup>७३</sup> आजकल भारत के सभी प्रान्तों में दहेज की बुराई भीपण रूप से प्रचलित है। वर के लिए मांगे जाने वाले दहेज की मात्रा उसकी सामाजिक स्थिति और प्रतिष्ठा के साथ बढ़ती जाती है। उदाहरणार्थ,

ण्य बही, पू० १६२ कुछ रे सुतीला कुछ जागिला बेटी नीन्दो न आवे ।
जाहि घर कन्या कुंवारी बेटी नींद कैसे आवे ।

<sup>&</sup>lt;sup>७३</sup> रिज़्ली--पोपल आफ इंडिया, पृ० १६८-७० पर उद्घृत ।

उत्तर प्रदेश की विधान परिषद् में हुई बहस के अनुसार इस प्रदेश में विण्वविद्यालयों के प्रवक्ता के लिए चार से पाँच हजार रुपये तक के दहेज की मांग की जाती है, इंजीनियर तथा डाक्टर वर के लिए १० से १४ हजार की, प्रान्तीय सिविल मिंवस वाले के लिए १० से १४ हजार तथा आई० सी० एस० के लिए तीस चालीस हजार रुपये के दहन की माँग होती है। <sup>७४</sup> दक्षिण भारत में मांगे जाने वाले दहेज के सम्बन्ध में श्रीनिवास ने उसी प्रकार के अनेक रोचक तथ्य दिये हैं। <sup>७४</sup>

दहेज की कुप्रथा ने हिन्दूसमाज में मध्ययुग में कन्यावध<sup>98</sup> जैसे भीतण दुरगरिणाम जत्पन्न कियेथे। इस समय इसके प्रधान दुष्परिणाम निम्नलिखिन है----

- (१) माता-पिता की चिन्ता तथा ऋणग्रस्त होना—टम प्रथा के कारण करवाओं के लिए वर ढूंढ़ना एक जटिल समस्या हो जाती है। इसमें माना-पिना को वड़ी कटिनाट्यों उटानी पड़ती है। साधारण स्थिति वाले माता-पिना कन्या की णादी के लिए मैंगे जाने वाले दहेज को जुटाने के लिए साहूकारों से ऋण लेते हैं और कई वार इस ऋण को उता-रते हुए उनका सारा जीवन चिन्ता, परेशानी और भुखमरी में बीतता है। कन्या के विवाह की चिन्ता से तो वे मुक्त हो जाते हैं, पर उस पर किये गये व्यय का भार उतारने के निए आमरणएक नयी चिन्ता से ग्रस्त हो जाते हैं।
- (२) कन्याओं का अविवाहित रहना तथा आत्महत्याएँ—जिन कन्याओं के माता-पिता दहेज जुटाने तथा वर प्राप्त करने में असमर्थ रहते हैं, उनका विदाह नही होता है। माता-पिता को अपनी कन्या का विदाह नहोने से भीपण मानिसक कप्ट होना है। कई बार बंगाल की म्नेहलता जैसी लड़िकयां माता-पिता के कप्टों का अन्त करने के लिए मिट्टी का तेल छिड़क कर आत्महत्या कर लेती हैं।
- (३) अनैतिकता—कन्याओं का विवाह न होनें पर उनमे सदैव ब्रह्मचारिणी बने रहने की आशा करना दुराशामाल है। स्वाभाविक मनोवेगों और वासनाओं पर नियंत्रण रखना सबके लिए संभव नहीं है। बड़ी संख्या में कन्याओं के अविवाहिन रहने से समाज में अनाचार तथा अनैतिकता की वृद्धि होती है।
- (४) कन्याओं की उपेक्षा—दहेज की कठिनाई के कारण कन्याएं पिन्वार में बुरी समझी जाती हैं, इसलिए पहले तो व्यापक रूप से उनके वध की कुप्रथा प्रचलित थी। अब यद्यपि कानून और लोकमत के कारण उनका वध बन्द हो गया है, किन्तु उन्हें माता-पिता की मुसीबतों की जड़ और विपत्तियों का मूलक्षोत समझा जाता है।
  - (४) बेमेल तथा वृद्धविवाह---- कई बार जब माता-पिता अपनी कन्या के लिए

<sup>&</sup>lt;sup>७४</sup> रास—हिन्दू फैमिली इन इटस् अर्बन सैटिंग, पृ० २६१

<sup>&</sup>lt;sup>७५</sup> श्री निवास—मैरिज एण्ड फेमिली इन माइसोर, पृ० ५७

<sup>&</sup>lt;sup>७६</sup> हरिदत्त वेदालंकार--हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० १६७-२००

उपयुक्त वर द्वारा मागा जाने वाला दहेज जुटाने मे असमर्थ हांते है तो वे उसका विवाह ऐसे अनुपयुक्त वरों मे कर देते हैं जहा दहेज कम मागा जाय। ये वर प्राय धनी एवं कन्या की आयु से बहुन अधिक तथा कई बार उसके पिता की आयु रखने वाले बूढे व्यक्ति होते हैं। ये प्राय किमी प्रकार के दहज की माग नही रखते हैं। कई बार वे अधिक बूढे होने पर कन्या को अपनी और में दहेज भी प्रस्तुत कर देते हैं। किन्तु ऐसे बेमेल विवाहों में कन्या का वैवाहिक आनन्द और मधुर कल्पनाए नष्ट हो जाती है, उसका जीवन नारकीय बन जाना है, तूढे व्यक्ति में साथ दाम्पन्य जीवन दूभर हाजाता है, पति वे बूढे होने के कारण पत्नी के विधया होने की सभावना बढ जाती है। कई बार वह आन्महत्या करके ही उस नारकीय जीवन से छटकारा पाती है।

(६) अन्य बुष्परिणाम—इसके अन्य दुप्पभावो का उल्लेख करते हुए एक लेखक ने लिया है कि कम बहेज लाने वाली विधवाओं की सुसराल में बडी अप्रतिष्टा होती है, उन्हें तंग्ह-तंग्ह के ताने मारे जाते हैं, मा-वाप में अधिक पैमा लाने के लिए विवश किया जाता है, ऐमा करने के लिए इनके साथ भीषण दुर्व्यवहार किया जाता है। कई बार इस प्रण्न पण इतनी तनाननी वह जाती है कि बहुओं की हत्या करने की नीवत आ जाती है। ३०० अधिक दहेज लाने वाली बहुओं की ससुराल में अधिक प्रतिष्ठा होती है, कम दहेज लाने वाली बहुओं का तथा इनके पतियों का हीन दृष्टि से देखा जाता है। इससे घरों में असन्ताप, अशाति, कलह और वैमनस्य में वृद्धि होती है। दहज का एक बुरा पहलू यह है कि पहले इस विषय में सब वाते तय करने के बाद विवाह सस्कार के समय वर पक्ष वाले अपनी मागे एकदम यह मोचकर बढ़ा देते हैं कि इस समय वारात का वापिस लीटना कन्यापक्ष के लिए घोर कलक की बात होगी और उनसे मुँहमागी वस्तुएँ मिल जायेगी। उप यह स्पष्टह में इबीती है। डाकू पिस्तौल सीने पर रख कर धन मागता है, कन्यापक्ष वारात लीटाने की धमकी दिखा कर कन्या के माता-पिता से अधिकाधिक राशि वसूल करना चाहता है। इस विषय में एक भूक्तभोगी कन्या की माता का विवरण इस प्रकार है—

<sup>&</sup>lt;sup>७७</sup> रास—वही, पू० ३६३

पन इसका सर्वोत्तम उदाहरण लाहोर हाईकोर्ट का विधिनचन्द्रपाल का मामला है। विधिनचन्द्रपाल अपनी पत्नी क्यावती को इस बात के लिए निरन्तर परेशान करता रहता था कि उसको बहुत कम दहेज दिया गया है, वह उससे एक रेडियो सैट के लिए ४००) र. लाये। व्यावती ने कहा कि उसके माता-पिता इतना धन नहीं वे सकते कि उसकी सब इच्छायें पूरी कर सकें। इस पर पित ने उसके साथ बुट्यंबहार औरम्भ किया तथा १२ नवम्बर को हवाई जहाज दिखाने के बहाने उसे छत पर लेजाकर वहा की मुंडेर से धक्का देकर नीचे गिराकर उसकी हत्या का प्रयत्न किया। अदा-लत ने विधिनचन्द्र पाल को ७ वर्ष की कड़ी कैव का दण्ड विया।

"मैं विधवा थी, मेरे पास पर्याप्त पैसा नहीं था, फिर भी मैंने अपनी लड़की के लिए दहेज की सब वस्तुएँ देने का प्रयत्न किया। शादी तय करते समय वर पक्ष के व्यक्ति हमारे घर आये और हमने दहेज में दी जाने वाली सब वस्तुओं की सूची तय की। किन्तु विवाह संस्कार के समय इस सूची में ऐसी बहुत सी चीजें बढ़ा दी गयीं जिन्हें देने के लिए मैं तैयार नहीं थी। फिर भी मुझे इन वस्तुओं को देना पड़ा। लड़की की शादी हो जाने के बाद भी वर के माता-पिता प्रत्येक त्यौहार पर हीरे की अंगूठी, कलई पर बांधने वाली घड़ी आदि विभिन्न प्रकार की वस्तुओं की मांग करते रहे। मैं अपनी लड़की की दयनीय वशा के लिए पांच छः वर्ष तक निरन्तर रोती रही।" एक एक अन्य लेखक ने लिखा है कि दहेज ने कन्याओं के माता-पिता को दिवालिया बना दिया है, उन्हें साहूबनरों के चंगुल में फंसा दिया है, शादी को पवित्र धार्मिक संस्कार के स्थान पर ज्यापार और सीदेबाजीबना दिया है और समुराल में निर्दीप वधुओं का जीवन नारकीय वना दिया है। "

हिन्दूसमाज में दहेज के भीषण दुष्प्रभावों के होते हुए भी, उससे समाज में कुछ व्यक्तियों की दृष्टि में कई उपयोगी कार्य हो रहे हैं। (१) पहला कार्य शिक्षा के प्रमार का है। श्रीनिवास का विचार है कि दक्षिण में अनेक निर्धन विद्यार्थी दहेज न मिलन की दणा में अपनी उच्चिशक्षा को कभी पूरा नहीं कर सकते थे। (२) दूसरा महत्वपूर्ण कार्य बालविवाह की बुराई बन्द करना तथा विवाह की आयु को अधिक ऊंचा उठाना है क्योंकि इससे मध्यम तथा निम्न श्रेणी के माता-पिता को अपनी कन्या का ऐसा वर ढंढने में काफी समय लगता है, जिसके लिए वहेज देना उनके लिए संभव हो। इसकी खांज में काफी समय लग जाता है और इस बीच में कन्या की आयु बढ़ती चली जाती है। (३) तीसरा कार्य यह है कि यह अन्तर्जातीय विवाहों को प्रोत्साहित करता है। जब कन्या के माना-पिता को दहेज की कठिनाई के कारण अपनी जाति में वर नहीं मिलते तो वह इन्हें अपनी जाति से बाहर ढूंढ़ने के लिए विवश होता है। (४) चौथा कार्य सांवल रंग वाली, भद्दी और बदसूरत कन्याओं का विवाह हो जाता है, इनके लिए दहेज अधिक दिया जाता है और दहेज के लालच में युवक इनसे विवाह के लिए तैयार हो जाते हैं। यदि दहेज की प्रथा बन्द कर दी जाय तो ऐसी कन्याओं के पिताओं के लिए बड़ी जटिल समस्या उत्पन्न हो जायगी। इस समय दहेज से निर्धन कन्याओं के माता-पिता परेशान हैं, इस प्रथा के बन्द होने पर बदसूरत कन्याओं के माता-पिता की परेशानी वढ़ जायगी। (५) पाँचवाँ कार्य यह है कि दहेज में दी गयी सामग्री से नवदम्पती को अपनी नयी गहस्थी तथा घर का साज-सामान जुटाने में बहुमूल्य सहायता मिलती है। दहेज का आरंभिक उद्देश्य

<sup>&</sup>lt;sup>10 ह</sup> रास--पू० पु०, पू० २६२

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> आर्यन पाथ, नवम्बर १६५४, पृ० ५२३

भी यही था। वैदिक माहित्य में कन्या द्वारा वहनु में घरेलू सामान, वस्त्र तथा अलंकार ने जाने का वर्णन है। दहेज का आरंभ इसी भावना में हुआ था, माता-पिता कन्या को अपनी इच्छा में उसका नया घर बसाने के लिए आवण्यक सामग्री दिया करते थे। यह लड़की को पिता की सम्पत्ति में से प्राप्त होने वाला हिस्सा समझा जाता था, लड़कों को पिता की जमीन-जायदाद मिलती थी, लड़कियों को विवाह के समय दहेज के कप में समुचित अंशा दिया जाता था। यह उनका स्वीधन समझा जाता था। पन

वर्तमान दहेज में तथा इसके प्राचीन मूल रूप में दो बड़े भेद थे— (१) यह माना गिता हारा अपनी इच्छा से प्रमन्नता पूर्वक दिया जाने वाला धन था, वर्तमान दहेज कन्या के माना-िपता से जयरदम्ती वसूल की जाने वाली धनरागि है। (२) दूसरा भेद यह है कि पुराने दहेज (वहनु) को स्वीधन समझा जाता था, अतः उस पर पत्नी का पूरा प्रभुत्व और स्वामित्व होना था, किन्तु वर्तमान दहेज प्रायः वर को न मिलकर उसके माता-िपता को मिलता है। कई बार पित को दहेज में में एक पाई भी नहीं मिलती है, यद्यपि यह उसके नाम में लिया जाता है। उसके पिता का इस पर पूरा अधिकार होता है और वह इसका यथेच्छ विनियोग कर सकता है; प्रायः वह इसे अपनी लड़कियों की णादी में व्यय करता है। इन दो महत्त्वपूर्ण भेदों के कारण कई उपयोगी कार्य करते हुए भी दहेज ने इस समय भीषण कृत्रथा का हप धारण कर लिया है।

## दहेज की कुप्रथा वन्द करने के उपाय

(१) इसका पहला उपाय अन्तर्जातीय विवाहों को प्रोत्साहित करना है। इस समय दहेज की बुराई बढ़ने का एक प्रधान कारण अपनी ही जाति में कन्या के लिए वर ढूंढ़ने का नियम है, इससे वर के चुनाव का क्षेत्र सीमित और संकुचित हो जाता है। जब वर बहुत थोड़े होते है तो वे दहेज की मांग बढ़ाने लग जाते हैं। यदि वरों को अपनी जाति से बाहर ढूंढ़ा जाय, चुनाव का क्षेत्र विन्तीर्ण हो तो दहेज की बुराई स्वयमेव कम हो जायगी। (२) दूसरा उपाय दहेज विरोधी प्रचार और प्रबल लोकमत है। जब तक समाज में इस प्रथा के विरुद्ध प्रवल वातावरण नहीं तैयार हो जाता और इसे पाप एवं बुराई नहीं समझा जाता, तब तक इस कुप्रथा का उन्मूलन संभव नहीं है। नवयुवकों में ऐसी भावना भरी जानी चाहिए कि वे दहेज की माँग करना छोड़ दें। समाजसुधारक संस्थाओं को ऐसा प्रचार करना चाहिए। श्रीनिवास ने दक्षिण भारत के बारे में लिखा है कि कुछ आदर्शवादी नवयुवक वरदक्षिणा (दहेज) लेने से इन्कार करने लगे हैं। कलकत्ता में अखिल भारतीय मारवाड़ी सम्मेलन ने यह प्रस्ताव पास किया था कि युवक-युवितयाँ इस बात की प्रतिज्ञा करें कि वे अपने विवाह में कोई दहेज नहीं लेंगे। इस प्रकार दहेज

<sup>&</sup>lt;sup>म ९</sup> श्रीनिवास—मैरिज एण्ड फैमिली, पु० ६०

विरोधी प्रवल आन्दोलन इस कुप्रथा का अन्त कर सकता है। (३) तीसरा उपाय कानून द्वारा इसका निषेध करना है। यह १९६० के दहेज निषेध कानून (Dowry Prohibition Act) से कर दिया गया है। किन्तु अभी तक दहेज विरोधी प्रवल लॉकमन न होने के कारण इस कानून से हिन्दूसमाज में दहेज की बुराई का उन्मूलन नहीं हुआ और यह पूर्ववत प्रचलित है तथा कस्या के माता-पिता को व्यथित और सतप्त कर रही है।

जिस ब्राह्म विवाह मे प्रारम्भ मे कत्या को इच्छापूर्वक अलकृत करके दान किया जाता था, आज उसमे जबर्दस्ती दहेज और रुपया मागा जाता है। यह बडा ग्रांचनीय और दु खद परिवर्तन है। यदि प्राचीन काल में स्मृतियों ने आसुर विवाहों की इसलिए निन्दा की थी कि उसमें कत्या का विश्वय किया जाता है, तो दहेज द्वारा होने वाले यर-विश्वय की कत्या गुलक से भी अधिक निन्दा की जानी चाहिए।

### दैव विवाह

यह विशेष परिस्थितियों में किया जाता है। उत्तर वैदिक युग में याज्ञिक कर्म-काण्ड का आडम्बर बहुत बढ गया, सप्ताहो, महीनो और वर्षी तक चलने वाले यज्ञ मुक्त हुए। जिन पुरोहितों या ऋषियों को इन यज्ञों में लगा रहना पड़ता था वे अपने विवाह आदि वैयक्तिक कर्त्तंव्यों की ओर पर्याप्त ध्यान नहीं दे सकते थे। कई बार यज-मान ऐसे लम्बे यज्ञों को चलाने वाले पुरोहित को विक्षणा रूप में या वैसे ही अलग्नत कन्या का दान किया करते थे। एक बड़े यज्ञ में बीसियों पुरोहित बुलाये जाते थे। इनमं कुछ अविवाहित भी होते होंगे और ग्रुष्ठ यजमान अपनी कन्याओं का विवाह करना चाहते होंगे। कन्याएँ भी इस अवसर पर अपने पतियों को जाच सकती थी। अत ऐसे अवसरों पर बहुत से विवाह होते थे। इस प्रकार के विवाह को दैव अर्थात् देवताओं की प्रसन्नता के लिए किये जाने वाले यज्ञों में किया जाने वाला विवाह कहा जाना था

इस दैव के अर्थ को विश्वरूप (याज्ञवल्क्य स्मृति १।४६-६०) ने कुछ म्पाट करने का प्रयत्न किया है। वह कहता है——"दैव ऋत्विज् को कहते हैं, जो विवाह ऋत्विजा अर्थात् देवो के योग्य हो उसे दैव विवाह कहते हैं।"<sup>५२</sup> दैव के बारे मे यह भी कल्पना की जाती है कि देवताओं के आराधन के लिए किये जाने वाले यज्ञों में इन विवाहों के किये जाने से इनका नाम दैव विवाह हुआ।

बौधायन धर्मसूल (१।११।४) के टीकाकार ने इन विवाहों के स्वरूप को कुछ अधिक स्पष्ट किया है, वह कहता है—"यज्ञ में ऋत्विजों के चुनने के समय वर की योग्यताओं से युक्त किसी व्यक्ति को पुरोहित रूप से वरण करे और दक्षिणा के समय उसके हिस्से के साथ कन्या का भी दान कर दे।" विश्वरूप ने भी इस मत की

<sup>&</sup>lt;sup>५२</sup> विश्वरूप या० १।५६–६० 'देवा ऋत्विजस्ते एवमर्हन्तीति दैवः।'

पुष्टि करते हुए, कहा है कि (बधू का) यह दान दक्षिणा के अतिरिक्त होता है।

जव तक हिन्दू धर्म में दीर्घकाल तक चलने वाले यज्ञ होते थे, उस समय तक दैव विवाह का पर्याप्त प्रचलन था। बृहद्देवता (४।५०, ७६) में एक अन्तर्जातीय दैव विवाह का मनोरंजक उदाहरण दिया गया है। दाभ्यं ने रथवीनि यज्ञ करने के लिए अर्चनानस आलेय को पुरोहित का पर दिया। अर्चनानम का पुल ज्यावाण्य भी उस यज्ञ में पिता की महायता कर रहा था। प्रावाण्य ने राजा की मृत्यरी कन्या को देखा और उस पर मुग्ध होकर उसके माथ विवाह करना नाहा। राजा ने रानी के आगे ज्यावाण्य के साथ अगनी कन्या के विवाह का प्रस्ताव रखा। राजा इस सम्बन्ध को पसन्द करता था, किन्तु रानी ने कहा कि प्यावाण्य पुरोहित है, लेकिन मंत्र द्रष्टा ऋषि नही है। यदि किसी ऋषि को कन्यादान किया जाय तो वह महमति दे सकती है। प्रयावाण्य निराध होकर अगने पितामह अित के आश्रम में वापिस चला गया। जंगल में उसके सामने मरुद्गण आविर्भूत हुए और उसने 'य इमं वहन्ते' नामक मन्त्र का दर्शन किया। ऋषि हो जाने के बाद श्यावाण्य योग्य वर समझा गया और राजकन्या के साथ उसका विवाह हो गया।

४ थी, ५ वी शाती ई० प० के बाद वैदिक यज्ञों का प्रचलन बन्द हो गया। यद्यपि इन यज्ञों को पहले पुष्यिमत और समुद्रगुष्त ने तथा बाद मे कुमारिल ने पुनरूजीवित करने का प्रयत्न किया, तथापि ये यज्ञ हिन्दूसमाज के दैनिक धर्म का अंग न रहे। इन यज्ञों के अप्रचलन से दैव विवाह भी बन्द हो गये।

#### प्राजापत्य विवाह

जब कन्या अलंकृत करके पित को इन वचनों के माथ सौपी जाय कि तुम इसके साथ यावज्जीवन धर्म का पालन करो, तो उसे प्राजापत्य विवाह कहते है। वास्तुव में ब्राह्म विवाह से इसमें कोई भेद नहीं है, हिन्दू विवाह का उद्देश्य ही धर्मपाल है। आप० धर्मसूत्र (२।६।१३।१६-१८) कहता है कि पित-पत्नी में कोई पृथक्ता नही है, पाणिग्रहण करने से वे सब कामों में एक हो जाते है। प्रज जब पाणिग्रहण का यह उद्देश्य है तो प्राजापत्य मे, ब्राह्म की अपेक्षा क्या विशेषता है? धर्मसूत्रकार इस विषय में मौन है, किन्तु टीकाकारो की सम्मित है— "जब यावज्जीवन एकविवाह (Monogamy) के आदर्श की रक्षा की जाय और संन्यास न लिया जाय तो वह प्राजापत्य विवाह होता है।" उनकी यह बात कुछ ठीक प्रतीत होती है। अन्यत्र हम देखेंगे कि बहुपत्नीविवाह का प्राचीन हिन्दू समाज में बहुत अधिक प्रचलन था। आपस्तम्ब

अापर्व धर्मसूं २।६।१४।१६—जायापत्योर्न विभागी विद्यते पाणिग्रहणं हि सहत्वं कर्मसुः । अविकास विद्या कर्मसुः । अविकास विद्या वि

ही एकमाल ऐसा सूत्रकार है जिसने स्पष्ट शब्दों में बहुभार्यता की निन्दा की है। विवाह को वह धर्म के लिए ही समझता है। अतः उसके मत में ब्राह्मविवाह के बाद कोई व्यक्ति दूसरी स्त्री से विवाह नहीं कर सकता था। यही कारण है कि उसे एक विवाह के बंधन को अनिवार्य बनाने वाले प्राजापत्य विवाह का अलग उल्लेख करने की आवश्यकता नहीं प्रतीत हुई, उसने केवल छः विवाह ही माने हैं। अन्य सूत्रकार ब्राह्म विवाह में एक-विवाह के बंधन को आवश्यक नहीं समझते थे, अतः एकविवाह के आदर्श के लिए उन्होंने प्राजापत्य नामक भेद की पृथक् बल्पना की। पि

हरवत्त गौतम धर्मसूत्र १।५।४ की व्याख्या करते हुए कहता है कि यद्यपि ब्राह्मादि विवाहों में पति-पत्नी एक साथ धर्माचरण करते हैं, किन्तु प्राजापत्य में जीवन पर्यन्त पत्नी के साथ धर्म का आचरण करने, दूसरे आश्रम में न प्रविष्ट होने और दूसरी गत्नी के पास न जाने के अर्थों का प्रतिगादन करने वाले मन्त्रों द्वारा प्रतिज्ञा की जाती है। ब्राह्मादि विवाहों से प्राजापत्य की यही विशेषता है। वीरिमत्नोदय (पृ० ५५२) तथा संन्कारकौस्तुभ (पृ० ७३२) भी हरदत्त के अर्थ का ही समर्थन करते हैं। संस्कारकौस्तुभ प्राजापत्य में, दूसरे आश्रम के अन्तर्गत जाने का निपेध मानता है नथा पहली पत्नी के जीवित रहते हुए दूसरे विवाह की अनुमति नहीं देता। इस प्रकार प्रजापत्य विवाह की विशेषता एकविवाह का बन्धन है। ब्राह्म विवाह में इस प्रकार की कोई विशेष णर्न या बन्धन नहीं है।

प्राजापत्य शंबद के अर्थ को विश्वरूप ने कुछ स्पष्ट किया है। उसके मत में प्रजापित स्नातक है, क्योंकि उसने प्रजा के उत्पादन की इच्छा की है। यह विवाह प्रजापित के योग्य होने से प्राजापत्य कहलाता है (याज्ञ० स्मृति १।२६–३०)।

# हिन्दू विवाहों के आधुनिक रूप

विवाह के प्राचीन रूपों में इस समय केवल ब्राह्म और आसुर रूप ही अधिक-तर प्रचलित है। किन्तु वर्तमान हिन्दू समाज के विभिन्न वर्गों, वर्णों, उपवर्णों, जातियों, कबीलों एवं समुदायों में विवाह की कुछ ऐसी पद्धतियाँ प्रचलित हैं जिनका शास्त्रों में कोई उल्लेख नहीं है। ये विवाह इन जातियों में सैंकड़ों वर्षों से होते चले आये हैं और अदालतें इनको रिवाजी कानून के रूप में स्वीकार करती हैं। इनमें किसी भी प्रकार की

प्याज्ञवल्क्य स्मृति (१।६०) की बालम्मट्टी टीका में इस बात को स्पष्ट रूप से कहा गया है कि प्राजापत्य विवाह एक-विवाह (Monogamy) का आवशं पालन करने वाले दम्पती के लिए है, इस प्रकार से परिणय सूत्र में आबद्ध होने वालों के लिए एक-विवाह के नियम का पालन करना आवश्यक था। प्राजापत्य विधि से विवाह करने वाला पुरुष दूसरा विवाह नहीं कर सकता था।

शास्त्रीय विधि का पालन नहीं होता। इस प्रकार के विवाहों का यहाँ संक्षेप से उल्लेख किया जायगा।

#### दक्षिण भारत के विवाह

हिन्दू समाज ने विवाहों को इतने अधिक शास्त्रीय बन्धनों में जकड़ दिया है कि हम अब यह कल्पना भी नहीं कर राक्ते कि कोई ऐसा भी विवाह हो सकता है जिसमें कोई पुरोहित न बुलाया जाय, कोई मन्त्र न पढ़े जायं और कन्या का दान न किया जाय। दिक्षण के हिन्दू समाज में इस प्रकार के विवाह बहुत प्रचलित हैं। इतना ही नहीं, आज हिन्दू समाज जिस तलाक के नाम से चौंक उठता है, वह तलाक दक्षिण की कुछ उच्च समझी जाने वाली जातियों में प्रचलित है। अस्पृथ्यता आदि विषयों में दिक्षण भारत बहुत ही कट्टर है, किन्तु विवाह के विषय में, उनके कुछ वगीं में विलक्षण स्वाधीनता पायी जाती है।

मलावार और कनारा की नायर और नम्बूदरी जातियों में विवाह के कई रूप प्रचलित हैं। उन्हें विवाह न कहकर स्त्री-पुरुष-सम्बन्ध कहना अधिक उचित होगा। इन संबन्धों को कानून द्वारा स्वीकृत नहीं माना जाता है। ये सम्बन्ध अविच्छेद्य संस्कार नहीं हैं, इन्हें जब चाहे तब तोड़ा जा सकता है, इनमें कोई पुरोहित नहीं आता, कोई वैदिक मन्त्र या पौराणिक क्लोक नहीं पढ़ा जाता और कोई विशेष विधि भी नहीं की जाती।

इन विवाहों भी एक और विशेषता यह है कि हिन्दू समाज के सभी विवाहों में पित पत्नी को अपने घर पर ले जाता है, किन्तु दक्षिण के इन विवाहों में पत्नी अपने पिता के घर में रहती है, पित उसके घर पर जाता है। पहले स्त्री अपनी इच्छा के अनुसार एक, दो या कई पुश्यों से सम्बन्ध एख सकती थी और इससे समाज में उसकी कोई अप्रतिष्ठा या बदनामी नहीं होती थी। इसलिए यह कहा जाता था कि कि मलाबार में कोई विवाह-नियम नहीं है। यहाँ संक्षेप से इन विवाहों की चर्चा की जायगी।

तालिकेट्टु तथा संबन्धम्—मलाबार के नायरों में यह एक विशेष एवं विचित्र प्रया है कि प्रत्येक स्त्री को दो प्रकार का विवाह करना पड़ता है। पहले को तालिकेट्टु अंथीत् ताली का बाँधना और दूसरे को संबन्धम् कहते हैं। ताली अंजीर के पत्ते के आकार की सोने की बनी हुई एक वस्तु होती है। स्त्री का नाममात्र का पित ताली को उसके गले में बाँधता है। यह विधि बड़े ठाठ-बाठ और शान के साथ की जाती है और यिष्य ह न की जाय तो उस स्त्री का सामाजिक बहिष्कार किया जाता है। एक ही आदमी, (प्राय: यह एक वृद्ध बाह्मण होता है,) बहुत सी कन्याओं का पित बनकर उनके गले में ताली बाँध देता है और उसके बाद दक्षिणा लेकर वह बाह्मण अपने घर चला जाता

है। इसके बाद उस व्यक्ति का उन कन्याओं से कोई कानूनी संबन्ध नहीं ग्हता; जिस कन्या के साथ ताली बाँघने के द्वारा उसने विवाह किया है, उसके साथ सहवास करने का उसे कोई अधिकार नहीं है।

युवावस्था प्राप्त कर लेने पर नायर कन्या का दूसरा विवाह होना है। इसे संबन्धम्, गुणदोषम्, पदवमूरी (कपड़ा देना) या कीटाकोरम (णय्या का विवाह) कहते हैं। इसकी विधि बहुत सादी होती है। वर, वधू के स्त्री-सम्बन्धियों के सामने रात को वधू-गृह में वधू को पान या वस्त देता है। उत्तरी मलाबार में सम्बन्धम् की पदवसूरी विधि अधिक प्रचिलत है। इसमें पहले एक ज्योतिषी वर और वधू की जन्मपत्नी मिलाता है। यदि दोनों की पत्नी मेल खाती है तो विवाह का एक दिन निश्चित कर दिया जाता है, फिर ज्योतिषी और बरातियों को वधू के घर पर भीजन कराया जाता है, वर को वहुत सी भेंटे मिलती हैं। इस प्रारम्भिक विधि को परमूरि कुरक्कल कहा जाता है।

विवाह के नियत दिन से ३ या ४ दिन पहले परम्रि (Parmuri) विधि मनायी जाती है। इस अवसर पर वर अपने घर के बड़े-बूढ़ों को नारियल देता है और उनसे विवाह की आज्ञा प्राप्त करता है। विवाह के लिए नियत दिन पर सूर्यास्त के पश्चात् अपने मिल्लों सहित वर वधू के घर पर जाता है। वहाँ उसका स्वागत होता है और वह घर के दक्षिणी भाग में बिठाया जाता है। वह क्राह्मणों को दान देता है, एक सहभोज होता है, ज्योतिषी मंगलमृहर्त की सूचना देता है। वर को फिर घर के मुख्य कमरे में या "पदिनहट्ट" में लाया जाता है। बराती अपने साथ बहुत से कपड़े और नारियल लाते हैं। इन कपड़ों को पदिनहट्ट में इकट्ठा किया जाता है। इसी कमरे में प्रायः घर के आवश्यक धार्मिक उत्सव किये जाते हैं। इसे सजाकर एक शयनकक्ष बना दिया जाता है। इसमें प्रदीप तथा विवाह के अवसर की आठ मांगलिक वस्तुएँ—चावल, अन्न, नारियल के पत्न, बांस, दर्पण, नवीन अग्नि और एक गोल लकड़ी का डब्बा (चप्पू) रखा जाता है। वर अपने एक मित्र के साथ पूर्वी द्वार से उस कमरे में प्रविष्ट होता है, पश्चिमी द्वार से उत्तम-उत्तम रत्नों और बहुमूल्य वस्त्रों से अलंकृत एवं सुसज्जित वधू अपनी चाचीया किसी अन्य बड़ी स्त्री के साथ आती है। वरका मिस्र वरको वधू .. केलिए कुछ कपड़ेदेता है। इसके बाद वृद्धा स्त्री उन दोनों केसिर और प्रदीपों पर चावल फेंकेती है, वर इस समय दक्षिणी कमरे में अपने मिल्लों को पान-सुपारी भेंट करता है, अतिथियों के जाने के बाद वर वधू के साथ शयनकक्ष में चला जाता है। <sup>८५</sup>

यह विवाह वर और वधू की इच्छा न रहने पर भंग किया जा सकता है। सामान्य कारणों पर प्रायः विवाह का विच्छेद नहीं होता है। लोकमत तथा मलाबार के संयुक्त परिवारया तरवाड़ का मुख्या प्रायः ऐसे विच्छेदों के विरुद्ध होते हैं। यदि पति

पृथ मलाबार मैरेज कमीशन की रिपोर्ट

संपन्न होता है तो पत्नी उसके घर में रहती है, अन्यथा वह अपने तरवाड़ में ही रहती है और उमका पति प्वणुरालय में उसके पास जाया करता है। मद्रास हाईकोर्ट ने एक निर्णय में उन विवाहों के विषय में यह लिखा था— 'पित और पत्नी के वीच का यह सम्बन्ध वास्तव में विवाह नहीं है, अपितु एक प्रकार का रखेलपन है। स्वी अपनी इच्छा से इम मम्बन्ध को बदल सकती है।' विवाह के इस रूप से यह स्पष्ट है कि स्त्री अपने परिवार में रहती है और उसका पित उसके पास जाता है। यद्यपि कनारा में स्त्रियां कुछ अवस्थाओं में अपने पित्यों के साथ रहती है, किन्तु इसमें गन्देह नहीं कि वे अपनी इच्छा में वहाँ रहती है, वे जब चाहें अपने परिवार में लीट सकती हैं। "

# सम्बन्धम् की प्रथा के प्रचलित होने के मूल कारण

इस विनिन्न विवाह का कारण यह वताया जाता है कि इस प्रथा के मूल में यह विश्वास था निः विवाह की प्रथम भेंट देवताओं या उनके प्रतिनिधि ब्राह्मणों को देनी चाहिए! कैंप्टन हैमिल्टन ने यह लिखा था कि जब जमोरिन विवाह करता है तो वह अपनी पत्नी के साथ तब तक सहवास नहीं कर सकता जब तक कि मुख्य पुरोहित (नम्बूरी या नम्बूदरी) उसका उपभोग न कर ने। यदि यह पुरोहित चाहे तो उस रत्नी के साथ तीन रात्रि सहवास कर सकता है, क्योंकि विवाह का प्रथम फल उन देवताओं के लिए भेंट करना चाहिए जिनकी वधू पूजा करती है। कुछ धनिक लोग ब्राह्मणों के लिए इनने उदार होने है कि वे उन्हें यह कर लेने देते हैं, किन्तु सामान्य जनता उन्हें यह ऐसा नहीं करने दे सकती, अनः पुरोहित का स्थान वे स्वयं ले लेते हैं। 150

यह कारण ठीक प्रतीत नहीं होता है, नयों कि यह प्रथा नीच जातियों में भी प्रच-लित है और इन जातियों की स्त्रियों के साथ कोई ब्राह्मण कभी सहकाम नहीं कर सकता। इस विवाहों के प्रारम्भिक वर्णनों में ब्राह्मण वरों का उल्लेख नहीं मिलना। इस विवय में गेट की यह कल्पना अधिक युक्ति-युक्त प्रतीत होती है कि पहला विवाह नायरों की बहुभर्नृता (Polyandry) प्रथा को ब्राह्मणों द्वारा संस्कृत एवं शुद्ध करने का एक प्रयत्न मानना चाहिए। नायर लोगों की राजनीत्तिक प्रभुता होने पर भी ब्राह्मण उनके इस कार्य को पूरी तरह पसन्द नहीं करते थे। उन्होंने यह व्यवस्था बनायी कि कन्या का विधिपूर्वक विवाह एक बार अवश्य हो जाना चाहिए, इसके बाद भले ही नायर अपनी प्रथा के अनुसार कुछ भी करते रहे। "

<sup>&</sup>lt;sup>क इ</sup> सै॰रि० इं०, १६११, खण्ड १, भाग १, पृ० २४२ ·

मण रिजली-पीपल आफ दी इंडिया, पू० २०६

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> सें० रि० इं०, १६११, भाग १, खण्ड १, पू० २४२

मलावार विवाह कानून

पिछली शती के अन्त तक मलाबार में सम्बन्धम विवाह होते थे, किन्तु वहाँ विवाह विषयक शिथिलता को दूर करने के लिए पिछली शती में घोर आन्दोलन हुआ। मद्रास सरकार ने १८६१ में इस विषय पर विशेष विचार करने के लिए मलाबार विवाह कमीशन की नियक्ति की थी। इस कमीशन को दो कार्य सौंपे गये-(१) मरुमक्कथायम दाय भाग के नियम को मानने वाले व्यक्तियों की वैवाहिक प्रथाओं का निण्चय करना, (२) इस विषय पर अपनी सम्मति देना कि क्या इन विवाहों की किसी विधि को कानुनी तौर पर स्वीकृत करना आवश्यक है या नहीं। इसके छः सदस्यों में से पाँच का यह मत था कि निम्न कारणों से विवाहों के लिए एक अनुमति देने वाले कानून (Permissive Legislation) की आवश्यकता है-(१) अनुमति देने वाला कानून बन जाने पर जो चाहेंगे, वे कानूनी विवाह कर सकेंगे और शेप इसके लिए बाध्य नहीं किये जायेंगे, (२) राष्ट्रीय उन्नति एवं सदाचार के लिए विवाह के कानून का बनना आवश्यक है, (३) यदि कानुन नहीं बनाया जायेगा तो प्रति वर्ष इसके लिए माँग दोहरायी जायगी। अदालतें उस समय तक इन विवाहों को अवैध मानती थी। कमीशन के प्रधान ने इस बान पर बल दिया कि जब तक इस विषय का कोई कान्न नहीं बनेगा, अदालतें ऐसे विवाहों की अवैध मानती रहेंगी। अतः इन्हें वैध बनाने के लिए एक कानून अवश्य बनाया जाना चाहिए। तब सन १८६६ में इन विवाहों को अदालतों द्वारा वैध माने जाने के लिए मलाबार मैरेज एक्ट पास किया गया।

इस कानून में सम्बन्धम् विवाह का लक्षण यह किया गया है—सम्बन्धम् एक स्वी और पुरुष के बीच का ऐसा सम्बन्ध है जिस सम्बन्ध से वे अपनी जाति की प्रथा के अनुसार पित-पत्नी के रूप में सहवास करते हैं या सहवास करने का विचार रखते हैं। यह सम्बन्धम् निषिद्ध पीढ़ियों के अन्दर नहीं हो सकता। जिन समुदायों या वर्णों में विवाह निषिद्ध है, उनके साथ भी यह सम्बन्धम् नहीं होना चाहिए और नाबालिंग को अपने अभिभावक की सहमित प्राप्त करना आवश्यक है।

विवाह की सूचना विवाह के रिजस्ट्रार को देनी चाहिए, यदि इस पर कोई आपत्ति नहीं उठायी जाती तो सूचना देने के एक मास पश्चात् विवाह हो सकता है। ऐसा विवाह कानून द्वारा वैध होगा और पित पत्नी तथा सन्तानों को पालने के लिए बाध्य होगा।

१९३३ के मद्रास मरुमककथायम एक्ट द्वारा इस कानून को और अधिक परिष्कृत एवं विस्तृत किया गया है। इस कानून द्वारा निम्न महत्त्वपूर्ण परिवर्धन हुए हैं— (१) सबन्धम् को कानूनी विवाह समझा गया है। (२) तलाक का पूर्ण अधिकार दिया गया है। तलाक के लिये कोई कारण बताने की आवश्यकता नहीं है, (३) एक-विवाह (Monogamy) के सिद्धान्त को लागू किया गया है।

नम्बूदरी विवाह

नम्बूदरी ब्राह्मणों में यह प्रथा थी कि उनमें केवल बड़े भाई को ही विवाह करने का अधिकार था, छोटे भाई सबन्धम् ही कर सकते थे और इनकी सन्तानें माता के परिवार में उसके साथ रहती थी। इस नियम का उद्देश्य बड़े भाई को सम्पत्ति पर पूर्ण अधिकार देकर भूसंपत्ति को विभक्त होने से बचाये रखना था, किन्तू इसका परिणाम यह हआ कि नम्बूदरी जाति का विस्तार बिल्कुल रुक गया, वयोंकि छोटे भाइयों द्वारा उत्पन्न सभी बालक माता की जाति के समझे जाते थे। आजकल प्रजातंत्र के यग में संख्या का बहुत महत्त्व है। युवक नम्बुदिरियों ने देखा कि यदि उनकी वर्तमान प्रथा के अनुसार बड़े भाई के पास ही विवाह का अधिकार बना रहा, तो उनकी संख्या अवश्यमेव वम हो जायगी, राजनीतिय जीवन में उनका कोई महत्त्व नही रह जायगा। अतः १९३३ में मद्रास नम्बूदरी विवाह कानून पास हुआ। इस कानून की ६ वीं धारा सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण है। इस धारा के अनुसार प्रत्येक नम्बूदरी को अपनी जाति में विवाह करने का पूरा अधिकार है और प्रत्येक कन्या के लिए विवाह में दहेज की माला नियत कर दी गयी है। यह माता कन्या के हिस्से में आने वाली सम्पत्ति के तिहाई भाग से अथवा १०,००० रुपयों से अधिक न होगी। नम्बूदरियों को एक-विवाह का नियम पालन करना पड़ेगा। केवल निम्न तीन अवस्थाओं में उन्हें एक पत्नी के रहते हुए दूसरी स्त्री से विवाह करने का अधिकार है--(१) जब पत्नी ५ वर्ष से किसी असाध्य रोग से पीड़ित हो, (२) जब १० वर्ष तक पत्नी से कोई सन्तान न हुई हो, (३) जब स्त्री जाति से बहिष्कृत हो गयी हो। यह स्मरण रखना चाहिए कि नम्बदरियों को तलाक का अधिकार नहीं दिया गया।

कराव—यह विवाह संयुक्त प्रान्त के जाट, प्रश्न गूजर और लोधियों है । मं प्रचलित हैं। पंजाब में भी इसका प्रचार है। इस विवाह में बिना किसी विधि के मृत व्यक्ति की पत्नी को उसका भाई ले सकता है। इस विवाह को अदालते वैध मानती हैं। कराव में कोई विशेष विधि नहीं होती हैं। इसमें मुख्य बात यह है दोनों पति-पत्नी सम्बन्ध के लिए सहमत हों अथवा कन्या के माता-पिता या अभिभावक अपनी कन्या को उसके साथ विवाह की इच्छा रखने वाले युवक को देने के लिए तैयार हों। ऐसे अवसर पर विधवा प्रायः लाल कपड़े पहनती है और पित उसे कंगन, नय, बाली या वैवाहिक जीवन की प्रतीक कोई अन्य वस्तु देता है। कई स्थानों पर इस विवाह के लिए यह विधि की जाती है कि स्त्री-पुरुष इकट्ठे बैठ जाते हैं और कोई बाह्मण, साध या बड़ा भाई उन दोनों पर एक सफेद चादर डालता है,

हर्ष राटिंगेन—पंजाब कस्टमरी ला० ७ नं० संस्करण, पृ० १४१, पूर्णमल बनाम तुलसी ३ आगरा प्० ३४०

<sup>&</sup>lt;sup>६०</sup> ४ ना० बै० प्रोवि० हा० को०, रि० पु० १२८

स्त्री को उपयुक्त भेंट या हाथ में एक रूपया दिया जाता है। वर-वधू पर चादर डालन के कारण इसे 'चादर अंदाजी' भी कहते हैं। कराव प्रायः विधवाओं की चांदर अंदाजी को कहते हैं। जब ऐसी वधू शुल्क देकर लायी जाती है उस समय कोई विधि आवश्यक नहीं समझी जाती। पित द्वारा पत्नी को खरीदना ही उन दोनों के वैवाहिक जीवन को प्रारम्भ करने के लिए पर्याप्त समझा जाता है।

खाण्डा विवाह—यह दक्षिण भारत के कुम्बला जमींदारों में प्रचलित है। जब वधू किसी नीची जाित की हो और वर कुलीन या जमींदार हो, तब यह विवाह हो जाा है। इस विवाह में खाण्डा या खंजर का उपयोग आवश्यक है; इसिनए इसे खाण्डा विवाह के समय उपस्थित नहीं होता, उनके स्थान पर एक खंजर रख दिया जाता है। इस खंजर वे मामने वधू को वह (मंगल सूज्र) वीध दिया जाता है। जमींदार के साथ इस प्रकार विवाहित स्त्रियों को भोग-स्त्रिया कहा जाता है और नियमपूर्व में विवाहित स्त्री महास्त्री कहलाती है। इस विवाह की निन्दा की है और ऐसी स्त्री की मन्तामें अवध मानी हैं। इस

शान्ति गृहीत---टिपरा (बंगाल) में यह प्रथा प्रचलित है कि स्निपुरा देवी की पूजा करने के बाद पुरोहित राजा-रानी को मालाएँ और चंदन घिसकर देता है, तत्पण्चान् उन्हें शांति-जल दिया जाता है। यह गान्धर्व विवाह का एक भेद माना जाता है। <sup>६ ३</sup>

आनन्द विवाह—सिक्खों के विवाह पहले हिन्दू विधि के अनुसार होते थे। उन्हें ब्राह्मण पुरोहित कराते थे। हिन्दू व सिक्ख विवाहों में केवल इतना अन्तर था कि फ्लियों विवाह के समय हिन्दू गीतों के स्थान पर लावों गाया करनी थीं। यह लावों सिक्खों के चौथे गुरु श्री रामदास ने अपने विवाह पर बनाये थे। बाद में सिक्खों में दोहरा संस्कार किया जाने लगा। पहले हिन्दू पद्धित से विवाह होता था, बाद में विवाहित दम्पती गुरुप्रस्थ साहिव की चार बार प्रवक्षिणा करते और ग्रन्थी उक्त लावों पढ़ता था। पारस्परिक प्रतिज्ञाएँ पंजाबी में होती थीं। लावों चार फेरों (अगिन के चारों ओर प्रवक्षिणा या पंजाबी परकमा चपरिक्रमा) का ही प्रतिरूप है और विवाह की अनिवार्य विधि माना जाता है। लावों के बाद आनन्द-वाणी पढ़ी जाती है। यह हिन्दू ग्रान्तिपाठ की तरह है। विवाह के साथ इसका विशेष सम्बन्ध नहीं है, किन्तु कोई भी मांगलिक विधि आनन्द-

१७ मद्रास ४२२। रामशरणींसह बनाम महावीर सेवर्कांसह १६३४ प्रो० कौ० ७४ चक्रध्वज वीरचन्द्र १वीं रि० १६४, राजकुमार तहरीन बनाम वीरचन्द्र २४वीं० रि०४०।

<sup>&</sup>lt;sup>६२</sup> महाराज कोल्हापुर बनाम सुन्दरम् अय्यर ४८ म १

<sup>&</sup>lt;sup>६ ३</sup> स्टील पु० ३१

वाणी के बिना पूरी नहीं समझी जाती। इसके बाद सवा रूपया या अधिक का कड़ाह प्रसाद (हलवा) बांटा जाता है। इस विधि को आनन्द विवाह कहा जाता है। यह स्पष्ट है कि आनन्द विधि में पवित्न अग्नि का स्थान गुरुग्रन्थ माहिब को दे दिया गया है और अग्नि की तरह गुरुग्रन्थ साहिब की प्रदक्षिणा की जाने लगी है।

सिक्खों के विवाह की तीसरी अवरथा यह हुई कि उन्होंन हिन्दू विवाह पढ़ित का सर्वथा त्याग कर दिया। उनमें केवल लावां और आनन्द-वाणी के साथ ही विवाह होने लगे। पहले उन विवाहों की वैधला में गन्देह किया जाता था। १६०६ में आनन्द मैरेज एक्ट द्वारा उस प्रकार के सब विवाहों की वैध बना दिया गया है। आनन्द विवाह सिक्ख धर्म स्वीकार करने वालों में ही वैध माना जाता है। इस

कण्ठी-बदल विवाह----वैष्णवों में वर-वधू के कंटी बदलने पर विवाह वैध माना जाता है ।  $^{8}$   $^{4}$ 

कलियानम् विवाह—कुछ लिगायतों (वीरशैवों) में विवाह की यह परिपाटी है कि वे भोज देते हैं, उनमें वर और वधू अतिथियों के सामने एक आसन पर बैठते हैं और पान खात हैं। उनके कपड़े एक साथ बाँध दिये जाते हैं। उसी राख्नि को सहवास किया जाता है। यही कलियानम् (कल्याणम्) कहा जाता है। विधवाओं के ऐसे विवाह को 'उदवेलि' कहते हैं।

नातरूं विवाह—गुजरात की बुछ जातियों में पहली स्त्री को छोड़ कर कोई पुरुप जो दूसरा विवाह करता है उसे नातरूं (नाता या नया सम्बन्ध होना) कहते हैं। महाराप्ट्र में स्त्री या विधवा के दूसरे विवाह को 'पाट' कहते हैं।

चादर अंदाजी विवाह—-पंजाब के सिक्ख और राजपूत इस विधि के अनुसार मुसलमान स्त्रियों के साथ विवाह करते हैं। पंजाब केसरी महाराज रणजीतिसिंह ने चादर डालकर कई मुसलमान स्त्रियाँ ग्रहण की थीं, शेरिसिंह ने भी इस विषय में उनका अनुसरण किया था। एक मुसलमान वेश्या ने कुंवर देवरिसिंह की सम्पत्ति में इस आधार पर उत्तराधिकारी होना चाहा था कि देवरिसिंह ने चादर डालकर उसे ग्रहण किया था। अदालत ने सिक्ख सरदारों से इस विषय में पूछताछ करवायी। सरदारों ने कहा कि यद्यपि महाराज रणजीतिसिंह और शेरिसिंह ने ऐसे विवाह किये हैं किन्तु वे राजा थे, उन्होंने इस विषय में आचार और प्रथा की परवाह नहीं की, अतः उनका यह कार्य प्रामाणिक नहीं माना जा सकता। पंजाब के चीफ कोर्ट ने पुन ६ में एक जाट जागीरदार के एक ब्राह्मणों के साथ चादर अन्दाजी द्वारा किये गये विवाह को अवैध माना था। किन्तु बाद में अदा-

<sup>&</sup>lt;sup>६४</sup> सै० रि० पं० १६११ भा० १ खण्ड १ प्० २७७

<sup>&</sup>lt;sup>६ ५</sup> विनोद बनाम शशिभूषण २४ कल० वी० तो० सं० ६५८

लतों ने पंजाब में ऐसे विवाहों को वैध माना है। पंजाब के हिन्दुओं के विभिन्न वर्गों में ये विवाह प्रचलित हैं।

सर्वस्वधनम् विवाह—यह विवाह दक्षिण के नम्बूदिरयों में प्रचलित है। इसका उद्देश्य अपने दोहते या लड़की के लड़के को अपनी सम्पत्ति का उत्तराधिकारी बनाना होता है। जब किसी व्यक्ति की कोई पुरुष सन्तान नहीं होती और लड़कियां ही होती हैं, उस समय यह विवाह किया जाता है। विवाह के समय पिता दामाद से कहता है—"मैं यह अलंकृत कन्या तुझे देता हूँ। इस कन्या का कोई भाई नहीं है। इसका जो पुत्र होगा वह मेरा पुत्र समझा जायगा।" कुर्ग में भी यह रिवाज पाया जाता है। जिन व्यक्ति की कोई पुरुष सन्तान नहीं होती, वह अपनी कन्या का विवाह इसी गर्ति पर करता है कि उसका दोहता उसके घर में रहेगा। धारवाड़ के होलेयों, मद्रास के कुन्तवान और मादिगों और कांडी के सिहलियों में भी इसका रिवाज है। आसाम और कग्मीर में भी इसका प्रचलन है। आसाम में ऐसा दामाद न केवल ग्वशुर की सम्पत्ति का अधिकारी होता है, बिक्क उसका गोत्र भी वही माना जाता है, जो गोत्र उसके ग्वशुरालय का होता है। छोटा नागपुर के संथालों और ओरांवों में ऐसी स्त्री का पित, जिसका कोई भाई नहीं है श्वशुरालय में रहकर काम करता है और श्वशुर के बाद उसकी सम्पत्ति का अधिकारी होता है। पंजाब में पुत्र न होने पर श्वशुर द्वारा दामाद को पुत्र बना लिया जाता है। वह श्वशुर के घर में रहता है, उसे घर जंवाई, घर-दामाद या खाना-दामाद कहते हैं। इह वह श्वशुर के घर में रहता है, उसे घर जंवाई, घर-दामाद या खाना-दामाद कहते हैं। इह वह होते हैं।

सत परिवर्तन (सत्य परिवर्तन)—दो परिवारों में जब यह नियचय हो जाता है कि एक परिवार द्वारा एक विवाह किये जाने पर, दूसरा परिवार उसके बदले में उस परिवार के साथ दूसरा विवाह करेगा तो दोनों कुल या परिवार आपस में कन्याओं का आदान-प्रदान या परिवर्तन करते हैं। वम्बई और बंगाल में इन विवाहों का विशेष रिवाज है। वंगाल में ये विवाह ब्राह्मणों में भी प्रचलित है। पंजाब में ऐसे विवाहों को वट्टा-सट्टा (अदल-बदल या परिवर्तन) कहते हैं। मथुरा के विशिष्ट वर्गों में भी बदला-विवाह पाये जाते हैं।

#### अध्याय ७

# विवाह संस्कार

संस्कार का उद्देश्य

वर्तमान युग में हिन्दुओं का कोई भी विवाह, विवाह-संस्कार के बिना पूर्ण नहीं माना जाता। पूराने जमाने में गान्धर्व आदि विवाहों में वर और वध् की स्वीकृति को ही पर्याप्त समझा जाता था, किन्तु बाद में अपनी इच्छा से किये जाने वाले प्रणय-विवाहों में भी संस्कार को आवश्यक माना जाने लगा। विवाह-संस्कार का मध्य उद्देश्य यह है कि विवाहित होने वाले स्त्री-पूरुष के सम्बन्ध को सार्वजनिक एवं वैध बना दिया जाय। संस्कार के बिना नर-नारी का जो सम्बन्ध होता है समाज उसे अवैध, नाजायज एवं अपने लिए हानिकर समझता है। ऐसा सम्बन्ध रखने वालों को समाज में घुणा की दृष्टि से देखा जाता है; अत: न केवल हिन्दू समाज में अपित् मानव समाज के अधिकांश भागों में कुछ ऐसी विधियाँ आवश्यक समझी जाती हैं जिनको करने के बाद ही स्त्री-पुरुष पति-पत्नी बन कर रह सकते हैं। इस प्रकार समाज विवाह-संस्कार द्वारा विवाहों का नियन्त्रण करता है, यह नियन्त्रण कई प्रकार से हो सकता है। कुछ समाजों में यह विवाह-संस्कार पुरोहित द्वारा कराया जाता है। हिन्दू समाज, रोमन समाज और ईसाई जगत् के अधिकांश विवाहों में पुरोहित की उपस्थिति आवश्यक है। मुसलमानों में विवाह एक दीवानी मामला है, अतः वहाँ विवाह के समय में दो साक्षियाँ आवश्यक हैं। आजकल के दीवानी विवाहों (Civil marriages) में किसी मजिस्ट्रेट के सामने विवाह की घोषणा आवश्यक मानी जाती है। स्त्री-पुरुष में चाहे कितना ही सच्चा प्रेम हो, समाज उनके सम्बन्ध को तब तक वैध नहीं मानेगा जब तक उसके साथ समाज द्वारा स्वीकार की जाने वाली कुछ विशेष विधियाँ न की जायं और उसमें कोई प्ररोहित या मजिस्ट्रेट साक्षी न हो । १

हिन्दू समाज के प्रत्येक वर्ग, समुदाय या जाति में विवाह-संस्कार की अलग-अलग विधियाँ हैं और अत्यन्त प्राचीन काल से इनकी विविधता इसी प्रकार चली आ रही है। यह कहावत प्रसिद्ध है कि कोस-कोस पानी बंदलता है और १२ कोस पर बानी

<sup>े</sup> मलाबार का सम्बन्धम् नामक विवाह इस विषय का अपवाद है।

बदल जाती है। विवाह की विधियों के सम्बन्ध में भी यही कहा जा मकता है कि वे १२ कंम पर बदल जाती है। आध्वलायन गृह्यसूत्र ने आज से ३००० वर्ष पूर्व यह कहा था कि विभिन्न शहरों और गांवों के रीति-रिवाज भिन्न-भिन्न होते है। जिस तरह आजकल पुराने रिवाजों के बारे में बूढ़ी औरतें प्रामाणिक मानी जाती है, उसी तरह आपस्नम्ब के जमाने में भी इनके रीति-रिवाजों को परम प्रमाण माना जाता था (आप० गृ० गृ० गृ० ११५)। काठक गृह्यसूत्र (२४।७) ने भी विवाह में देशाचारों और कुलों के आचारों के पालन की अनुमति दी है। पारस्कर गृह्यसूत्र (१।=१९।१३) णास्त्रीय विधियों के बाद ग्राम की विशेष विधियाँ करने की अनुगति देता है। इन आनारों के कारण, हिन्दू विवाह की विधि बहुत विस्तृत, जिंदन और पेचीदा हो गयी है, विवाह-संग्कार एक बहुत लम्बा-चीड़ा गुष्क कर्मकाण्ड हो गया है। इसमें बहुत मी विधियौं रिवाज के तौर पर की जाती है और बहुत सी विधियौं वैदिक मंत्रों के माथ पूर्ण की जाती हैं। यहाँ हम पहले वैदिक मन्त्रों के साथ की जाने वाली शास्त्रीय विधियों का उल्लेख करेंगे और वाद में विवाह के सम्बन्ध में किये जाने वाले अन्य लोकाचारों या देशाचारों का संक्षिप्त वर्णन होगा।

## वैदिक युग की विधियां

वैविक युग की विधियों का विशेष ज्ञान ऋग्वेद के सूर्यागुक्त (१०१० ६) से तथा अथवंवेद के चौदहवें काण्ड से होता है। इनमें विवाह की प्रायः सभी विधियों पर प्रकाश डाला गया है। इनमें सबसे पहले आलंकारिक रूप से सोम का वर्णन है (ऋ० १०१० ११ १५) । अगले मन्द्रों में कन्या के आलंकारिक दहेज को बतलाया गया है (ऋ० १०१० ६ १६, ६,१०० १३; अथर्व० १४१११६ १०० १)। ऋग्वेद में पाणिग्रहण (१०१० ११३६), केशमोचन (१०१० ११३८), वधू की विदाई (१०१० ११३८) र६ २३; ३३), श्वश्यालय प्रवेश (१०१० ११३८), ४१ १४३) क कन्यादान (१०१ ६४१३८) की विधियाँ है; किन्तु उसमें अश्मारोहण, सूर्यदर्शन, ध्रुवदर्शन आदि विधियाँ नहीं है। अथर्ववेद (१४११४८) में पाणिग्रहण का अधिक विस्तार से वर्णन है, अश्मारोहण (१४१११४७) का भी प्रतिपादन है। यधू के वस्त्रों (१४१११४१), स्नान (११२७), श्वश्रुरालय गमन (११६० १४) का उल्लेख है। किन्तु यहाँ भी ध्रुवदर्शन और लाजाहोम का वर्णन नहीं है।

### गृह्यसूत्रों की विधियां

हिन्दू विवाह को गृह्यसूत्रों नें कमबद्ध एवं सुक्यवस्थित किया। पुरानी विधियों में कुछ नयी विधियाँ जोड़ी गयीं। ध्रुवदर्शन और लाजाहोम इसी युग में विवाह के आवस्यक अंग बने। इन गृह्यसूत्रों में विधियों की संख्या और स्वरूप अनिश्चित रहा है तथा उनके विषय में परस्पर मतभेद रहा है। वर्तमान समय में णास्त्रीय हिन्दू विवाहों में इन्हीं विधियों का अनुसरण किया जाता है। अतः इन विधियों का विस्तार में वर्णन किया जायगा। इस वर्णन में आण्वलायन गृह्यसूत्र तथा पारस्कर गृह्यसूत्र की विधि को आधार बनाया गया है, किन्तु जहाँ अन्य गृह्यसूत्र विशेष विधियों का उल्लेख करते हैं, वहाँ उनका भी साथ में निर्देश कर दिया गया है। ये विधियों प्रायः सभी प्राचीन आर्यजातियों में पायी जाती थीं। पादिष्पणियों में यथासम्भव इसका उल्लेख किया गया है।

विवाह ती विधियों को दो मुख्य भागों में बौटा जा सकता है—(१) विवाह की प्रारम्भिक विधियां। ये वधू के घर पर की जाने वाली विवाह की आवश्यक रहमें हैं, यथा पाणिग्रहण, लाजाहों म, अप्रमारोहण आदि विधियाँ। (२) वधू को श्वशुरालय ले जाकर की जान वाली विधियाँ। उदाहरणार्थ, धुनदर्शन की विधि वधू के श्वशुरालय पहुँच जाने पर होती थी, किन्तु वर्तमान समय में दोनों विधियाँ प्रायः एक साथ ही वधू के घर पर पूरी की जाती है। इन विधियों के पौवापर्य में विभिन्न सुबकारों में बहुत मतमेद हैं। आयवलायन गृह्यसूत्र सप्तपदी से पहले अग्निपरिश्रमण का निर्देश करता है। आपत्रहण को अधिकाश सुबकार सप्तपदी को अग्निपरिश्रमण से पहले मानता है। पाणिग्रहण को अधिकाश सुबकार सप्तपदी को अग्निपरिश्रमण से पहले मानता है। पाणिग्रहण को अधिकाश सुबकार सप्तपदी से पहले मानते हैं, किन्तु गोभिल, खादिर, बौधायन इसे बाद में मानते हैं। यहाँ इन विधियों का वर्णन-कम पारस्कर और आश्वलायन गृह्यसूत्रों के अनुसार है। यह आश्चर्य की बात है कि आश्वालयन विवाह संस्कार को पाणिग्रहण की विधि से शुरू करता है, उससे पहले मधुपकादि की महत्त्वपूर्ण विधियों का वर्णन नहीं करता। यहाँ पहले इन विधियों का वर्णन उचित जान पड़ता है।

मधुपर्क — विवाह के लिए वर बरातियों के साथ वधू के घर पर पहुँचता है। कन्या के घर पर बरात ले जाने का रिवाज अत्यन्त प्राचीन है और वैदिक काल से चला आ रहा है। अथर्व ० (१९। ०।१) में एक आलंकारिक विवाह का वर्णन करते हुए यह पूछा गया है कि उस विवाह में कौन बराती (जन्याः) थे और कौन दूल्हा था। बरात के साथ वर द्वारा वधू के घर पर पहुँचने पर उसका स्वागत किया जाता था। पार-स्कर गृह्यसूत्र के मत में वर अर्घ देने योग्य (सत्कार करने योग्य) होता है, अतः जब वह द्वार पर आता है तो वधू पक्ष के लोग उससे कहते हैं कि "आप अच्छी तरह वैठिए, हम आपका सत्कार करेंगे" (१।३।४)। वधू पक्षवाले वर को बैठने के लिए आसन, पांव धोने और आचमन करने के लिए जल, (अर्घ) तथा मधुपर्क देते हैं।

मधुपर्क प्राचीन काल में सम्माननीय व्यक्तियों को दिया जाता था। पारस्कर गृह्यसूत्र (१।३।१) में ऋत्विक, बर, स्नातक, राजा और प्रिय व्यक्ति को मधुपर्क के सम्मान के योग्य समझा गया है। बौधायनगृह्यसूत्र (१।२।६५) अतिथियों को भी इस योग्य समझता है। यमधुपर्क में क्या चीजें होती थीं, इस प्रश्न पर गृह्यसूतों में बड़ा मतभेद है। इस बात पर सब सहमत हैं कि उसमें मधु होना चाहिए। मधुपर्क का अर्थ यही है कि मधु से मिली हुई (संपृक्त) वस्तु। किन्तु मधु के साथ मिलायी जाने वाली अन्य वस्तुओं के सम्बन्ध में मतभेद है। आश्वलायन गृह्यसूत व आपस्तम्ब गृह्यसूत इसे मधु और दही या मक्खन का मिश्रण बताते हैं। आप० गृह्यसूत (१३।१९।१२) कुछ लोगों की यह सम्मति उद्धृत करता है कि इसमें जो भी मिलाना चाहिए। कौशिक मू० (६२) में ६ प्रकार के मधुपकों के मिश्रण का वर्णन है। मानव गृ० सू० (१।६।२२), हिरण्यकेशी गृ० सू० (१।१३।४४) तथा बौधायन गृ० सू० (१।२।४,०-४४) में मधुपकों में गौ या बकरी के मांस को भी देने का वर्णन है, बाद में इमे बुरा समझा जाने लगा। इस समय हिन्दू समाज में मधुपकें का रिवाज बहुत कम हो गया है, केवल विवाह के समय दही और मधु मिलाकर मधुपकें दिया जाता है।

गृह्यसूलों में मधुपर्क की बहुत विस्तृत विधियों का वर्णन है। कई मंत्रों का पढ़ते हुए वर मधुपर्क का प्रहण करता है, उसका अनामिका और अंगूठे से विलीता है, फिर कुछ मन्त्र पढ़ता हुआ मधुपर्क का भक्षण करता है। मधुपर्क की विधि की समाप्ति गोदान से होती है। यजमान या प्रवणुर अतिथि या वर को तीन बार गी शब्द कहकर गों का दान करता है। इस गोदान से दहेज का भ्रम होना स्वाभाविक है, किन्तु वास्तव में ऐसी बात नही है। गोदान मधुपर्क की विधि का अंग है और मधुपर्क का विवाह से सम्बन्ध नहीं है, वह अतिथि, ऋत्विक्, वर, स्नातक, प्रवणुर, मामा, आचार्य किसी भी प्रिय व्यक्ति के घर आने पर दिया जाता था। वह विवाह में ही होता हो, ऐसी बात नहीं। आयवलायन गृह्यसूल विवाह के पहले किसी मधुपर्क का उल्लेख नहीं करता। आपस्तम्बगृह्यसूल (३।५), बौधा० गृ० सू० (११२११), मानव गृ० सू० (११८), काठक गृ० स्० (२४१२-३) में विवाह से पहले मधुपर्क का वर्णन है। शांखा० गृ० स्० (११२१०) विवाह से पहले और वधू के घर में प्रवेश करने के समय मधुपर्क का उल्लेख करता है। काठक गृ० स्० (२४११) पर टीका करते हुए आदित्यदर्शन लिखता है कि मधुपर्क विवाह के अन्त में देना चाहिए, परन्तु उसके बाद वह लिखता है कि सब प्रदेशों में मधुपर्क विवाह से पहले दिया जाता है।

गृह्यसूत्रों के समय में चाहे जैसी परिपाटियाँ रही हों, किन्तु इस समय सर्वत्र हिन्दू समाज में मधुपर्क विवाह में पहले ही दिया जाता है और उसका मुख्य उद्देश्य वर का स्वागत एवं सत्कार करना है।

र गौ० ध० सू० ४।२४, आप० गृ० सू० १३।१६-२० आप० ध० सू० २।३।६।४-६ बौ० घ० सू० २।३।६३-६४,गौ० ध० सू० ४।१०।२३-२४,ख० गृ० सु० ४।४।२६,मनु, . ३।११६ व अनु० तथा याज्ञ० स्मृति में मधुपर्ककी विधि विस्तार से बतायी गयी है।

वस्त्रवान—मधुपर्क द्वारा स्वागत होने के बाद वर वधू को कुछ वस्त्र पहनाता है। उस समय 'जरां गच्छ' तथा ''या अक्रन्तन्त्वयन्'' (अथर्व १४।१४४) के मन्त्रों का पाठ करता है। दोनों मन्त्रों का अर्थ इस प्रकार है—''हे कन्या, तू वृद्धावस्था तक पहुँचने वाली हो, (मेरे दिये हुए) इस वस्त्र को तू पहन, कामादि से खिचे हुए व्यक्तियों के बीच में उनके अभिणाप से अपनी रक्षा करने वाली हो, १०० वर्ष तक जीवित रह, तेज-स्विनी होकर धन और पुन्नों का संग्रह कर, हे आयुष्मति, इस वस्त्र को धारण कर।'' दूसरे मंत्र में यह कहा गया है—''ये वस्त्र वर को घर की स्त्रियों द्वारा काते और खुने गये हैं, वे तुक्षे बुढ़ापे तक ऐसे वस्त्र वह नाती रहें। जिन देवियों ने इस वस्त्र के सूत को काता है, जिन्होंने इसके सूत को फैलाया है, जिन देवियों ने दोनों ओर से ताने वाने में इमे फैलाया है, वे देवियाँ तुक्षे बृद्धावस्था पर्यन्त ऐसे ही वस्त्र पहनाती रहें। हे आयुष्मति, इस वस्त्र को पहन" (अथर्व, १४।१।४५)। गृह्यसूत्र वर द्वारा वधू को इन वस्त्रों के पहनाये जाने का विधान करते हैं, किन्तु आजकल ये वस्त्र वधू को प्रदान किये जाते हैं और वह इन्हें स्वयं धारण करती है।

कन्यादान—पारस्कर (१।४।९३) ने इसका उल्लेख मात्र किया है, किन्तु मा० गृ० सू० (१।६।६) ने इसका विस्तार से वर्णन किया है। कन्यादान करने वाला पिता या भाई तीन बार मंगल णव्द करना हुआ 'ददामि' (देता हूँ) कहे और वर तीन बार 'प्रतिगृह्णामि' (स्वीकार करता हूँ) कह कर कन्या को स्वीकार करे। कई बार वर कन्या को मुल्क देकर खरीदता था। उस परिस्थित के लिए मा० गृ० सू० यह कहता है कि वर अपनी अंजिल में मुल्क का धन भर ले, कन्या को स्वीकार करते हुए वह धन कन्या के पिता को दे दे। पिता उस समय यह कहे कि मैं तुझे धन के लिए देता हूँ और वर यह कहे कि मैं पुत्नों के लिए तुझे स्वीकार करता हूं (धनाय त्वा ददामि, पुत्नेश्यस्त्वा प्रतिगृह्णामि)। इसमें कन्या के और वर के गोदों का व प्रपितामह तक के नामों का उच्चारण किया जाता है और कहा जाता है—"किसने दिया, किसको दिया, काम ने काम को दिया। काम देने वाला है, काम लेने वाला है। काम समुद्र में तू प्रविष्ट हो, मैं तुझे काम से ग्रहण करता हूँ" (तैं० ग्रा०)। इस मन्त्र से स्पष्ट है कि वास्तव में विवाह परस्पर इच्छापूर्वक होता था, पिता कन्या का नाममान्न का दाता है, वास्तविक दाता काम ही है।

ऋष्वेद में कत्या के पिता (सिनता या उत्पादक) द्वारा कत्या के दान का उल्लेख है और आलंकारिक रूप से अग्नि द्वारा कत्या को दिये जाने का वर्णन है (ऋ० १०। द्र १२६ — ४१, अथर्व १४। २१३ — ४)। बाद में अलंकृत कत्या के दानवाले ब्राह्म विवाह को आठ विवाहों में सर्वश्रेष्ठ गिना गया है। आश्वलायन (१।२२) में बताया गया है कि वर कत्या को लेते समय कहे कि मैं तुझे धर्म और प्रजा की प्राप्ति के लिए ग्रहण करता हूँ (धर्म प्रजासिद्ध चर्यं त्वा प्रतिगृह्णामि)। सं० कौ० में इस अवसर

पर बोले जांने वाले विविध मन्त्र दिये गये हैं। इस समय कन्या का पिना वर से कहना है—"तू इस पत्नी के प्रति धर्म, अर्थ और काम के कर्त्तैव्यों को पूरा करने में कोई उपेक्षा या ढील नहीं करना (धर्में अर्थे च कामे च नातिचरितव्या त्वया इयम्)। वर उसका उत्तर देते हुए यह कहता है कि मैं इन कर्त्तव्यों का पालन करने में कोई ढील नही करूँगा (नातिचरामि)।

परस्परसमीक्षण—पारस्कर गृह्य सूल कल्यादान के बाद वधू वे गरस्पर-ममीक्षण की विधि का वर्णन करता है। कड़े पर्दे का पालन करने वाले हिन्दुओं को यह जानकर णायद आश्चर्य हों, किन्तु पुराने जमाने में वर-वधू को एक-दूमरे का दर्शन कराना एक महत्त्वपूर्ण विधि थी। पारस्कर इस समय ऋ० १०। द्रशाव १०, ४०, ४१, ३७ मंत्रों को पढ़ने का वर्णन करता है। इन मन्त्रों के अर्थ इस प्रकार है—"हे कल्या तू सौम्यदृष्टि या अपाप दृष्टि वाली होती हुई वृद्धि को प्राप्त कर, पित के प्रयोजनों का घात करने वाली न हो, पणुओं के लिए मंगलकारिणी हो, उत्तम मनवाली व तेजिन्दानी हो, वीरों को उत्पन्न करने वाली, विद्वानों को चाहने वाली, मनुष्यों और चौपायों के लिए सुखकर हो। सोम, गन्धर्व, अग्नि तेर पहले पित थे, यह मनुष्य तेरा चौथा पित है। सोम ने तुझे गन्धर्व को, गन्धर्व ने अग्नि को और अग्नि ने मुझे दिया और इसके साथ पुत्र और धन को दिया। जो पूपा देवता है, वह इसे मंगलकारिणी बनाकर इसे हमारे प्रति प्रेरित करे (हमारे साथ अन्रक्त करें)।

आयवलायन गृह्यसूत्र परिशिष्ट (१।३३) में परस्पर समीक्षण की विधि का बड़ा मनोरंजक वर्णन है। एक अलंकृत घर में जहाँ खूब मंगल गीत गाये जा रहे हों, वहाँ पर वर को पूर्वीभिमुख तथा वधू को पिंचमा भिमुख करके दोनों के बीच में एक मांगलिक परदा (स्वस्तिका, तिरस्करिण) ) डाल दे। इस समय ब्राह्मण सूर्य-सूक्त का पाठ करें, स्लियाँ मंगल गीत गायें और निश्चित समय पर ज्योतिर्विद् परदे को उठा दे, दोनों गुड़ जीरे को एक दूसरे पर फैंकते हुए तथा उपर्युक्त मंत्रों का पाठ करते हुए एक दूसरे का निरीक्षण करें। लघु आश्वलायन स्मृति (१४।२०) में भी इसी तरह वर-वधू द्वारा एक दूसरे कृत निरीक्षण करने का वर्णन है। इस विधि को आपस्तम्ब गृ० सू० (४।४), बौधायन गृ० सूव (१।२४–२४) में भी दिया गया है।

अगिन स्थापन और होम--अगिन स्थापन विवाह की आवययक विधियों में से हैं। अगिन देवता को साक्षी बनाकर किये गये विवाह अविच्छेद्य समझे जाते थे। आगे चलकर हम देखेंगे कि वात्स्यायन ने अगिनसाक्षिक विवाहों पर बहुत बल दिया है। होम को इतना महत्त्व देते हुए भी, उसकी आहुतियों के स्वरूप और संख्या में मतभेद है। पारस्कर के मत में अगिनहोम की सामान्य आहुतियों के बाद राष्ट्रभृत् होम की १२ आहु-तियाँ वी जाती है, फिर जपाहोम की १३ आहुतियाँ और अभ्यातान होम की १८ आहु-तियाँ। राष्ट्रभृत् का अर्थ है राष्ट्र का पोषण करने वाला, अभ्यातान का अर्थ है वैय-

क्तिक सर्वांगीण विकास करने वाला। राष्ट्रभृत् परार्थं के लिए है, अभ्यातान स्वार्थं के लिए। इन दोनों के समन्वय से विजय होंगी है। यहाँ पहले सामूहिक प्रार्थना की गयी है और बाद में वैयक्तिक याचना। इससे यह सूचित किया जाता है कि हमें राष्ट्र के हित को वैयक्तिक हित से ऊँचा रखना चाहिए। यह भावना रखने का परिणाम यह होता है कि ऐसे व्यक्तियों वाले राष्ट्र को विजय प्राप्त होती है।

पाणिग्रहण—होना के बाद पाणिग्रहण होता है। पाणिग्रहण विवाह की इतनी आवण्यक विधि है कि पाणिग्रहण और विवाह एक दूसरे के पर्याय समझे जाते हैं। इस विधि में वर-वधू एक-दूसरे का हाथ पकड़ते हुए जीवन भर एक दूसरे के साथ इकट्ठे रहने की प्रतिज्ञा करते हैं। पाणिग्रहण केवल हिन्दू विवाह की ही विषेपता नही है, अपितु रोमन तथा जर्मन जातियों में भी इस प्रथा का प्रचलन है। यह विधि वर-वधू के सम्बन्ध को दढ बनाने वाली समझी जाती है।

पाणिग्रहण के सम्बन्ध में आषवलायन गृह्यसूत्र की विधि सबसे अधिक संक्षिप्त है। उसका पहले वर्णन करके फिर गोंभिल गृह्यसूत्र (२।२।१६) की विधि का वर्णन किया जायगा। आण्वलायन की विधि में यह बात मनोरंजक है कि वह पुत्र और पुत्री प्राप्त करने के लिए विभिन्न प्रकार के पाणिग्रहणों का वर्णन करता है। वह कहता है कि अिन-प्रतिष्ठापन के बाद पत्थर को रखकर उत्तर पूर्व में पानी का घड़ा रखे, फिर वह आज्याहुति दे। वह पूर्व दिशा में मुख किये हुए, पिचम की ओर मुख करके बैठी हुई वधू के अंगूठे को 'गृह् णामि ते सीभगत्वाय' (१०।६५।३६) मंत्र के पाठ के साथ पकड़े। यदि वह यह चाहता है कि उसकी अंगुली पकड़े। यदि वह लड़का लड़की दोनों चाहता है तो बाल बाली तरफ से (हथेली की उल्टी ओर से ) वधू के अंगूठे सिहत हाथ को पकड़े। पाणिग्रहण के मन्त्र (ऋ० १०।६५।३६) का पूरा अर्थ इस प्रकार है—'मैं तेरा हाथ सौभाग्य के लिए पकड़ता हूँ। तू मुझ पति के साथ बुढ़ापे तक पहुँचने वाली हो, अर्थमा, सिवता और पुरंधि देवताओं ने गृहस्थ के कर्त्वयों का पालन करने के लिए मुझको तेरा दान किया है।' गोभिल गृह्यसूत्र (२।२।१६) में भी पाणिग्रहण की विधि में यह मंत्र पढ़ने का वर्णन है।

इन मंत्रों के अर्थ से स्पष्ट होता है कि हिन्दू विवाह के क्या उद्देश्य थे। इनमें पित पत्नी से कहता है कि मैं तुझे गाहंपत्य या सन्तानोत्पत्ति रूपी गृहस्थ के प्रधान कर्तव्य के लिए प्रहण करता हूँ, तू धर्मपूर्वक मेरी पत्नी है। सन्तानोत्पत्ति धर्म है और उस धर्म के पालन के लिए तू मेरी पत्नी बनी है, भोगविलास या काम वासना की पूर्ति के लिए पत्नी नहीं बनी है। पित का दूसरा मुख्य कर्त्तव्य यह है कि वह पत्नी और वाल-बच्चों का पोषण करे। परिवार का पालन पित का एक आवश्यक कर्त्तव्य है, इसीलिए वह पत्नी को अपने द्वारा पोषित होने वाली (ममेयमस्तु पोष्या) कहता है। पित और

पत्नी मानसिक दृष्टि से एक और अभिन्न होते हैं और उनमें यह अभिन्नता इतनी अधिक होती है कि बर कहता है—किसी भी प्रकार का सकट उपस्थित होने पर मैं चोरी से या अलग कभी किसी बस्तु का उपभोग नहीं कहुँगा।

अग्निपरिणयन (फरे)—आण्वलायन के अनुसार वर अग्नि और जल के घड़े को अपनी दायों तरफ रखता हुआ वधू से अग्नि की प्रदक्षिणा करवाता है। इन प्रदक्षिणाओं के समय वह "अमोऽहमस्मि" (तैत्तिरीय ब्राह्मण ३।७।११) के मंत्र का पाठ करता है। इम मन्त्र का यह अर्थ है—मैं यह हूँ, तू वह है; तू वह है मैं यह हूँ। मैं चुलोक हूँ, तू पृषिकी लोक है, मैं सीम हूँ तू ऋंक है, हम दोनों यहाँ विवाह करके सन्तान उत्पन्न करें, हम दोनों एक दूगरे के प्रति प्रेम रखते हुए उत्तम मनवाले होकर १०० वर्ष तक जीयें।" अग्नि की प्रदक्षिणा विवाह का आवश्यक अंग है। यह प्रदक्षिणा लाजाहोम के समय और उसके बाद भी की जाती है। इन परिक्रमाओं की संख्या चार है। अग्नि के चारों ओर परिक्रमा करते समय कन्या का भाई जलकलश लेकर उनके पीछे चलता है। अग्निकाण्ड से रक्षा के अतिरिक्त इसका गम्भीर अर्थ यह है कि यदि कभी किसी आकस्मिक कारण से पति-पत्नी में कलहान्नि प्रज्वित होगी तो घर के आदमी इस शीतल जल की तरह छंडे दिमाग से काम लेते हुए मसुर, सान्त्वनादायक एवं शीतल वचनों से उस अग्नि को बुझाने का यत्न करेंगे। परिक्रमा की प्रथा अन्य देशों में भी पायी जाती है।

अश्मारोहण—अग्नि प्रदक्षिणा करते हुए प्रत्येक फेरे में वर बधू को पत्थर पर चढ़ाता है और कहता है "कि इस पर चढ़, पत्थर की तरह स्थिर रह, प्रावुओं पर विजय पा, शबुओं को कुचल।" अश्मारोहण की विधि का आशय यह है कि "हे बधू तू पाषाण के समान दृढ़ हो, अपने पर आक्रमण करने वाले व्यक्ति का दृढ़तापूर्वक मुकाबला कर, उसे हरा और उसे इस पत्थर की तरह अपने पाँव के नीचे कुचल।" अपनी प्रतिष्ठा की रक्षा करने में तू पुरुष पर ही आश्रित मत रहना, अपने आप भी इस कार्य में समर्थ बनना और इस कार्य के लिए अपने शरीर को पत्थर के तुल्य मजबूत बनाना।

लाजाहोम तथा केशमोचन—आधवलायन के मतानुसार वधू का भाई या भाई के स्थान पर कोई दूसरा व्यक्ति खीलों को वधू की अंजिल में दो बार डालता है, यदि वर का गोत जमदिग्न है तो तीन बार वधू की अंजिल में खीलों को डालता है। इस समय वर यह मन्त्र पढ़ता है—"कन्या ने अर्यमा देवता का यज्ञ किया है। अर्यमा इस कन्या को यहाँ (पितृगृह) से मुक्त करे। कन्याओं ने वरुण देवता का यज्ञ किया, वह इस कन्या को यहाँ से छुड़ा दे, वहाँ से न छुड़ाये, कन्याओं ने पूषा देवता का यज्ञ किया, वह इस कन्या को यहाँ से मुक्त करें, वहाँ से मुक्त न करे।" इन मंत्रों के साथ वधू की अंजिल को बिना खोंले वर खीलों की हिव डालता है, अग्नि की प्रदक्षिणा किये बिना चौथी बार वह मीन भाव से खीलों की आहुति देता है। इसके बाद वह वधू के

बालों की दो लटों को यदि वें बँधी हैं तो खोलता है। दाहिनी लट को ऋ० १०। प्रश्र के मंत्र से तथा बायी लट को 'प्रेतो मुख्लामि' (ऋ० १०। प्रश्र) के मन्त्र से खोलता है। उ

पारस्कर गृह्यसूत्र में लाजाहोम के सम्बन्ध मे यह बात विशेष बतायी गयी है कि लाजा में शमी के पत्ते भी मिला देने चाह्यिए। आण्वलायन गृह्यसूत्र के मंत्र के अतिरिक्त उसने दो मंत्रों का और विधान किया है। इनका यह अभिप्राय है कि मेरा पित आयुष्मान् हो और मेरे भाई-बन्धु बढ़ें। हे पित,मैं तेरी समृद्धि करने वाली इन खीलों को अग्नि में डालती हूँ। मेरा और तेरा जो अनुराग है, अग्नि देव उसकी अनुमति दे। ध

खीलों की हिव के साथ जो मन्त्र पढ़ जाते हैं, उनसे यह स्पष्ट हो जाता है कि खीलों की विधि को यहां विशेष उद्देश्य से किया जाता है। धान के पौधे जिस प्रकार एक स्थान से उखाड़े जाकर, दूसरी स्थान पर बोये जाते हैं, उसी प्रकार कन्या पितृगृह में बढ़ चुकने के बाद अब पतिकुल में वृद्धि के लिए लायी जा रही है, यह इसके लिए मंगलमय हो।लाजाहोम के एक मन्त्र ऋ० १०। दशा २४ में पुरोहित कहता हैं, हे वधू, सुखदाता तेरे पिता ने जिस धर्म-नियम के पाश से तुझे बांधा था, मै उस पाश से तुझे मुक्त करता हं। हे वधु, तुझे उपव्रवरहित कर पुष्प के स्थान (पित के घर) में पित के साथ रखता हूं। दूसरे मंत्र ऋ० १०। द्रश्रभें वह कहता है कि हे वधू, मै तुझे पितृगृह से मुक्त करता है. वहां (पतिशृह के साथ) तुझे स्थिर बनाता हं ताकि यह वध् उत्तम पुत्रों और सौभाग्य वाली हो। लाजाहोम या इससे मिलते-जुलते रिवाज, जिनमें वर-वध् पर धान की खीलें या फल फैके जाते हैं, अन्य अनेक आर्य जातियों में पाये जाते हैं। पूराने यनान में वधु जब वर के घर में प्रविष्ट होती थी और अग्नि की प्रवक्षिणा करती थी तो उस पर खजूर, अंजीर आदि फल बरसायें जाते थे । रोम में तथा कई स्लाव देशों में भी यह रिवाज था। फांस में बम्पती पर गेंह बरसाया जाता था। इंग्लैण्ड में चावल के सिवा अन्य अन्नों का प्रक्षेंपण होता था। चर्च से लौट कर आते ही वध् के सिर पर गेहं के दाने डाले जाते थे।

समाजशास्त्रियों ने इस प्रथा का उद्देश्य समृद्धि प्राप्त करना, सन्तान प्राप्त करना, वधू के लिए पितगृह को सुखमय बनाना, वधू को बुरी दृष्टि से बचाना आदि अनेक कारण बनाये हैं। किन्तु वैदिक लाजाहोम का उद्देश्य तो उपर्युक्त मंत्रों से स्पष्ट है (वै० शा० हि० मै०, पृ० १६३-६६)। यह वधू के लिए पित के नवीन गृह में निवास को समृद्धिपूर्ण और सुखमय बनाना है।

इयं नार्युपश्रूते लाजानावपन्तिका । आयुष्मानस्तु मे पितिरेधन्तां मे ज्ञातयः । इमा-ल्लाजानावपाम्यग्नौ समृद्धिकरणं तव । मम तुम्यं च संवनम् तदिग्नस्तु मन्यता-मियं स्वाहा । पहले मंत्र के लिए दे ० अथर्व० १४।२।६३ । सप्तपदी—लाजाहोम के बाद विवाह की अत्यन्त महत्त्वपूर्ण सप्तपदी विधि प्रारम्भ होती है। वर वधू को पूर्वोत्तर दिशा (अपराजिता दिक्) में सात कदम ले जाता है और प्रत्येक कदम के साथ वह ये वचन कहता है  $^4$ — (१) अन्न के लिए एक कदम उठाने वाली हो, (२) सम्पत्ति के पोषण के लिए तीसरा कदम  $^{**}$ , (४) आनन्दमय होने के लिए चौथा कदम  $^{**}$ , (५) सन्तान के लिए पाँचवाँ कदम  $^{**}$ , (६) ऋतुओं (नियम पालन या दीर्घ जीयन) के लिए छठा $^{**}$ , (७) तू मेरी मित्न बनने के लिए सातवाँ कदम उठा। तू मेरे अनुकूल जन रखने वाली या मेरा अनुसरण करने वाली हो।  $^8$  हम बहुत से पुत्रों को प्राप्त करें, वे बुढ़ापे की आयु तक पहुँचें।

सप्तपदी विवाह का महत्त्वपूर्ण अंग है। इसमें वर को गृहस्य के आवण्यक कर्तव्य बताये गये है। गृहस्य में सबसे पहले अन्न की प्राप्ति के लिए यत्न करना पड़ता है, अन्न प्राप्ति के अभाव में धर्म कार्य तो क्या, जीवन याता का निर्वाह किटन हो जाता है। अतः सबसे पहले अन्न आवण्यक है किन्तु वह ऐसा होना चाहिए, जिसमे शरीर को बल, पुष्टि और शक्ति मिले। इसके अतिरिक्त गृहस्थ को धन के लिए भी यत्नशील होना चाहिए और वह धन सुखमय बनाने वाला हो। ये वातें पहले चार मंत्रों में कही गयी है, पाँचवें पग में गृहस्थ के मुख्य लक्ष्य सन्तानोत्पादन की ओर संकेत किया गया है। छठे पग में सब कामों को नियमपूर्वक समय पर करने का संकल्प है और सातवीं प्रतिज्ञा सबसे महत्त्वपूर्ण है कि पत्नी पति की सखी या मित्र बनकर रहे।

मूर्धाभिषेक (वरवधू के सिर पर पानी छिड़कना तथा पूर्वविधि की समाप्ति——) सातवाँ पद पूर्ण होने पर दोनों के सिर मिलाकर आचार्य उनके सिर पर पानी के घड़े से पानी छिड़कता है। वधू को उस रात को ऐसी ब्राह्मणी के घर रहना चाहिए जिसका पति और पुत्र जीवित हो (आश्वलायन गृह्मसूत्र १।७।२०—२१)। यह नियम उसी दशा में लागू होता है जब वर दूसरे गांव का हो और वधू को उसी रात अपने घर न ले जा सकता हो। आश्वलायन गृह्मसूत्र (१।८।४) व गोभिल गृह्मसूत्र मेभी यह विधि पायी जाती है। पारस्कर 'आप: शिवानः, आपो हि ष्ठाः' 'मन्त्रों के साथ इस विधि को करने

प्रसम्तपदी के पांव उठाने के विषय में गो० गृ० सू० (२।२।१२-१३) में यह विशेष नियम विया गया है कि वधू पग उठाती हुई पहले बायां पैर उठाये और बाब में बायां (विक्षणेन प्रकम्य सब्येनानुकामतु)। वर उसे यह कहे कि वायें पैर से पहले बायां पैर मत उठा (मा सब्येन विक्षणमितिकामेतिक्रम्यात्)

<sup>&#</sup>x27;सा मामनुव्रता भव। पुत्रान्विन्दावहै बहूंस्ते सन्तु जरदष्टयः' यह उपर्युक्त सातों वचनों की टेक है और उनमें से प्रत्येक के बाद पढ़ा जाता है। पारस्कर गृह्य सूत्र (१।८।२) इस वाक्य के बाद 'विष्णुस्त्वा नयतु' के वाक्य की वृद्धि करता है।

का आदेश देता है। पार० के टीकाकार जयराम के अनुसार जल छिड़कने वाला वर, आश्वलायन गृह्यमूल के टीकाकार के अनुसार आचार्य और गोभिल गृह्यमूल के मत में पानी का घड़ा उठाने वाला होता है।

सूर्यवर्शन व ह्वयस्पर्श—पारस्कर गृह्यमूत के अनुसार जलसेचन और घ्रुव-दर्शन के बीच में सूर्यदर्शन और हृदयस्पर्श की दो विधियाँ और हैं। पारस्कर गृह्य-सूत्र (१।७।६) में कहा गया है—इसके बाद वर वधू को 'तच्चक्षद्वेंबहित' (ऋ० ७।६६। १६, यजु० ३६।२४) मंत्र के साथ सूर्य दर्शन कराये। सूर्य दर्शन के समय वर-बधू यह संकल्प करते हैं कि हम मी वर्ष तक नेव गिक्त सम्पन्न रहें, १०० वर्ष तक जियें, १०० वर्ष तक श्रवण और वाणी की गिक्त से युक्त हों, सौ वर्ष तक अदीन होकर रहें और १०० वर्ष ने अधिक आयु तक ये सब कर्म करें।"

हृदयम्पर्ण में (पा० गृ० मू० १। ना वर वधू के दाये कच्छे पर मे अपना दांया हाथ ले जाते हुए उससे वधू के हृदय को स्पर्ण करते हुए "मम ब्रते ते हृदयं दधािम" मंझ का पाठ करता है। पूरे मन्त्र का अर्थ इस प्रकार है— "हे वधू, मैं तेरे हृदय को अपने ब्रत के अनुकूल धारण करता हूँ। मेरे चित्त के अनुकूल तेरा चित्त रहे। तू एकाग्र मन से मेरी सेवा कर। प्रजा का पालन करने वाला परमात्मा नुझे मेरे लिए नियुक्त करे।"

हृदय स्पर्ण के बाद बर बधू के मस्तक पर हाथ रखकर लोगों में 'मुमंगलीरियं वधूः' के मन्त्र द्वारा यह कहता है कि इस कत्याणकारिणी वधू को आर्थीवाद देकर अपने-अपने घर जाओ। आभवलायन गृह्यसूत्र ने इस विधि को ध्रुबदर्शन के बाद लिखा है, वास्तव में यह पहले होनी चाहिए, क्योंकि हृदयस्पर्श के बाद पहली विधि समाप्त हो जाती है। आभवलायन गृह्यसूत्र जल सेचन के बाद पूर्वविधि को ममाप्त करदेता है और कहता है कि वे दूसरे ग्राम को जाते हुए रात को ग्राह्मण के घर में ठहरें।

पारस्कर इसके बाद वधू को सुरक्षित घर में बिठाने तथा अपनी जाति में प्रचित्त अन्य विधियों को करने का आदेश देता (१।६।११।१३)—वे गांव के लोगों, वृद्धों और स्त्रियों द्वारा कही गयी बातों का पालन करें, क्योंकि विवाह में और स्मणान में गांव वालों के वचन को प्रमाण मानना चाहिए, ऐसा श्रुति में कहा गया है। इसके बाद वर ब्राह्मण होने पर आचार्य को गौ का, क्षत्रिय होने पर ग्राम का, वैश्य होने पर घोड़े का दान करे।

भ्रुवदर्शन — जब वधू अरुन्धती और सप्तिष को देखे तो वह यह कहे कि मेरा पित जीवित रहे और मैं सन्तान प्राप्त करूँ। ध्रुवदर्शन विधि को आश्वलायन गृह्यसूव की अपेक्षा पारस्कर और गोभिल गृह्यसूव ने अधिक स्पष्ट किया है। पा० गृ० सू० (१।८।१६) के अनुसार वर सूर्यास्त होने पर वधू को ध्रुवदर्शन कराता है और वह कहता है कि "तू ध्रुव है, मैं तुझे निश्चल या स्थिर देखता हूँ। गृहस्थ धर्म में स्थिर रहने वाली

तेरा मैं पालन करूँगा। मुझमें तूबृद्धि को प्राप्त हो। इसीलिए ब्रह्मा ने मुझे तेरा दान किया है। अतः तू मुझ पति के साथ पुन्न-पौत युक्त होती हुई १०० वर्ष तक जीवन बिता।" गो० गृ० सू० (२।३।६-३२) के अनुसार पति-पत्नी को ध्रृव का दर्शन कराये। वधू उसे देखकर कहे—हे ध्रृव, जैसे तू निण्चल है, वैसे ही मैं पतिकुल में निण्चल (स्थिर) होऊँ। आण्व० तथा पारस्कर की अपेक्षा गोभिल ने ध्रुव के साथ अग्न्धती की वृद्धि की है। वर अरुन्धती को दिखाये, वधू यह कहे कि "अग्न्धनी, जैसे तू (विमय्ट के पास) क्की हुई है उसी तरह मैं भी (अपने पति के पास) वेंध गयी हूँ।" णांव्यायन ब्राह्मण (१।३।७) में ध्रुवदर्शन के उद्देश्य को स्पष्ट करते हुए कहा गया है कि जैसे यह खुलोक स्थिर है, पृथ्वी निण्चल है, यह सारा जगत् अविचल है, यह पर्वंत अपनी स्थित में स्थित है, वैसे ही यह स्त्री पति कुल में स्थिर हो। "

इस विश्व में सबसे अधिक स्थिर वस्तु ध्रुव है और उमके आदर्श को दिखाते हुए वर-वधू से यह कहा गया है कि वे अपने गृहस्थ धर्म में स्थिर बने रहें।

वध् की बिवाई और रथारोहण-आश्वलायन के मत में यदि (वर और वधू को दूसरे गांव तक जाने के लिए) याचा करनी हो तो 'पूषा त्वेतो नयतु' (ऋ० १०। ५ ।। २६) मन्त्र के साथ वधू को रथ पर बिठाये (आश्वलायन १।८।१)। पूरे मन्त्र का अर्थ इस प्रकार है, "हे कन्या, पूपा हाथ पकड़कर तुझे यहाँ (पितृगृह) से ले जाये। अश्विनी तुझे रथ से अच्छी प्रकार ले जायं, तू अपने पित के घर को जा ताकि तू, घर की स्वामिनी बने, पति को वश में करने वाली और यज्ञ, सभा आदि में अच्छी तरह बोलने वाली हो।" यदि मार्ग में नदी पड़ती हो तो 'अश्मन्वती रीयते' (ऋ० १० ५३।८) के पूर्वीर्ध से वधू को नाव पर चढ़ाये और उत्तरार्ध से वधू को पार कराये। इस मन्त्र का आशय इस प्रकार है-"हे मित्रो, पथरीली नदी बह रही है। उत्साह यक्त होओ, उठो, नदी को अच्छी तरह पार कर जाओ। जो कुछ दुखदायक तथा अमंगल है, हम उन्हें यही नदी पर छोड़ते हैं, हम कल्याणकारी पदार्थों को प्राप्त करते हैं।" यदि वधू पितृगृह से विदा होने पर रोये तो 'जीवं रुदन्ति' (ऋ० १०।४०।१०) का पाठ करें। वे विवाह की अग्नि को निरन्तर आगे ले जाते है। सुन्दर प्रदेश, वृक्ष या चौराहा आने पर 'मा विदन्परिपन्थिनः' (ऋ० १०। दश ३२, चोर डाकू, बटमार प्राप्त न हों) के मन्त्र का पाठ वर-वधू करें। मार्ग में प्रत्येक बस्ती में दर्शकों को 'सुमंगलीरियं वधुः' (ऋ० १०।८५) के मंत्र के साथ वधू को दिखायें (आश्व० गृ० सू० १।८।२-७)।

वध् का श्वशुरालय प्रवेश---'इह प्रियं प्रजया' (ऋ० १०।८४।२०) मंत्र के साथ

णोभिल गृ० सू० २।३।६ 'ध्रुवमित ध्रुवाहं पितकुले भूयासम् । अवन्धत्यिस सहोऽहमित्म, शा० मं० बा० १।३।७ ध्रुवा द्यौध्रुं वा पृथिवी ध्रुवं विश्वमिदं जगत् । ध्रुवासा पर्वता इमे ध्रुवा स्त्री पितकुलेइयम् ।

वर वधू को अपने साथ घर में प्रविष्ट कराये। इस मन्त्र का अर्थ इस प्रकार है--- "(हे वध ) इस पति-कूल में सन्तान के साथ तेरा सुख खूब बढ़े। इस घर में तू गृहस्थी के कार्यों के लिए सदा जागरूक रह। तु इस पति के साथ अपने शरीर का संसर्ग कर, वद्धावस्था को प्राप्त होते हुए, तुम दोनों पित-पत्नी ज्ञानगोष्ठियों में बोलने वाले होओ ।" इसके बाद (सिमधाओं से) विवाह की अग्नि को प्रदीप्त कर पश्चिम दिशा में बैल का चर्मासन बिछाये। उसके बालों वाले हिस्से को ऊपर रखे और उनकी गर्दन पूर्व की ओर रखे। वध उस आरान पर बैठ जाय और बर के हाथ को पकड़ ले। वर चार ऋचाओं से चार आहुतियाँ दे। ये चार आहुतियाँ 'आ नःप्रजां जनयतु' (१०। ८५। ४३ – ४६) आदि चार मंत्रों से होती है। इनमें गृहस्थ का आदर्श और कर्त्तव्य भली-भाँति अभिव्यक्त हए हैं।इन मंत्रों का अर्थ इस प्रकार है, "हे वधू प्रजापति हमारी सन्तान को उत्पन्न करे। अर्यमा देवता जरावस्था तक जीने के लिए हमें समर्थ बनाये। हम मंगल प्राप्त करें। मन्ष्य और चौपायों के लिए सुखकर हों। पति का हनन न करने वाली तथा प्रायः प्रिय दृष्टि वाली, तू वृद्धि को प्राप्त हो, सब पशुओं के लिए मंगल करने वाली उत्तम मन और तेज वाली, वीरों को उत्पन्न करने वाली, देवर की कामना करती हई, सुख वाली हे वधू, तू हम मनुष्यों व हमारे चौपायों के लिए मंगलकारिणी हो। हे ऐश्वर्ययुक्त वर्षक वर, तू इस वधू को उत्तम पुत्न युक्त और सुन्दर सीभाग्य वाली बना। इस वध् में दस पुत्नों को उत्पन्न कर (अधिक नहीं)। हे वधू, पति को ही ११ वाँ पुत्र समझ । हे वधू, तू भवशुर के लिए सम्यक् प्रकाशमान या रानी हो, सास, ननद और देवरों के साथ रानी बनकर रह।"

फिर नर 'निश्वेदेनाः' (१०।०५।४७) मन्त्र के साथ कुछ दही खाये और बाकी दहीं नधू को दे दे अथवा यज्ञ से बचे हुए घी को वह अपने तथा नधू के हृदय पर लगाये। 'निश्वेदेनाः' मन्त्र का अर्थ यह है—सब देनता हमारे हृदयों को मिलायें, उन्हें संगत करें, नायु देनता तथा उत्तम उपदेश करने नाला धाता हम दोनों का जीवन सम्यक् प्रकार से धारण कराये।" यह निधि नर-नधू के अभिन्न या एक होने को सूचित करती है।

तिरात्रव्रत या विवाहोत्तर संयम—आश्वलायन (१।८।१०।१४) के अनुसार इसके बाद पति-पत्नी क्षार और लवण न खार्ये, ब्रह्मचारी रहें, आभूषण न धारण करें और जमीन पर सोयें। विवाह के बाद ३ या २ रात तक इस नियम का पालन करें अपना कुछ आचार्य एक वर्ष तक इस नियम के पालन का उपदेश करते हैं। वे आचार्य

क्षार का अर्थ आश्वलायन के टीकाकार नारायण ने राजभाष, मूंग, मसूर आवि वालें लिखा है। मातृवत्त (हिरण्यकेशी गृह्यसूत्र १।८।१) गन्ने द्वारा बने गुड़ आवि को क्षार कहता है। हरवत्त आप० ध० सू० (२।६।१४।१२) में मुंह में पानी ला वेने वाली वस्तु गुड़ आवि को क्षार समझता है।

कहते हैं कि इस प्रकार एक ऋषि जैसा पुत्र उत्पन्न होगा। इस प्रकार वृत पूरा करने पर वर सूर्यो सूक्त (१०।८५) को जानने वाले को वधू के वस्त्र का दान करे, ब्राह्मणों को दान दे तथा उनसे स्वस्तिवाचन का पाठ कराये। आग्व० गृ० सू० की अन्तिम विधि का पारस्कर गृह्मसूत्र (१।८।२१) में भी समर्थन किया गया है।

#### अन्य विधियां

आश्वलायन और पारस्कर की इन विधियों के अतिरिक्त अन्य सूत्र ग्रन्थों में कुछ और विधियाँ भीषायी जाती हैं। इन विधियों में निम्नलिखित विशेष रूप से उल्लेख-नीय है।

वर प्रेषण--इस विधि के अनुसार लड़के के माता-पिता अपने लड़के के लिए उपयुक्त वधू ढूंढ़ने के लिए कुछ व्यक्तियों या मिल्रों को भेजा करने थे। ऋग्वेद में सोम के लिए अध्वनी देवताओं ने वधू ढूंढ़ने का काम किया था (ऋ० १०। ५ । ६)।

यहां विवाहोत्तर संयम की व्यवस्था का उपदेश किया गया है। इस विषय में गृह्य-सूत्र इसके अतिरिक्त कुछ नहीं कहते कि इससे ऋषि का गुण रखने वाली सन्तान होगी। वात्स्या० का० सू० और आजकल के पश्चिमी डाक्टर भी गृह्यसूत्र की इस विधि का समर्थन करते हैं। उनका कहना है कि विवाह में संभोग से पहले पति-पत्नी को पूर्ण रूप से मानसिक अनुकुलता प्राप्त कर लेनी चाहिए। इस अनु-कूलता को प्राप्त किये बिना यह कार्य पशुता है, इसका सन्तान पर अच्छा प्रभाव नहीं पड़ता। वात्स्यायन कामसूत्र ३।२।६ कहता है कि स्त्रियां कुसुम की तरह सुकुमार होती हैं, उनमें उपक्रम बहुत सुकुमार होना चाहिए। जबर्दस्ती सम्भोग से कई बार उन्हें जिन्दगी भर के लिए यौन सम्बन्ध से घृणा हो जाती है, अतः वात्स्यायन १० दिन तक ब्रह्मचर्य को भंग न करने की सलाह देता हुआ कहता है कि इस समय वह कन्या के पास जाये, उसे विश्वास दिलाये, किन्तु वत भंग न करें। मालतीमाधव (७ म अंक) में बुद्धरक्षित ने इस नियम का भंग करने के लिए नन्दन की भर्त्सना की है। आधुनिक विवाहशास्त्री वैज्ञानिक वान डिवेल्ड ने Ideal marriage नामक ग्रन्थ में मानसिक अनुकूलता पर बल दिया है (अध्याय प्र)। आजकल कई जातियों में विवाहोत्तर संयम कई विचित्र कारणों से किया जाता है। मद्रास के कनवा, कनेंबा, कुछ कुरुबा जातियां तीन महीने तक संभीग नहीं करतीं। उनमें एक साल में एक परिवार में तीन शादियां अशुभ समझी जाती हैं। वे इस दुर्भाग्य को हटाने के लिए, संयम आवश्यक समझते हैं। आगरिया एक महीने तक यह देखने के लिए संयम रखते हैं कि कहीं पत्नी गर्भवती तो नहीं है (सै० रि० इं० १६११, खण्ड १, भाग १, पृ० २६१) ।

सांखा॰ गृ॰ सू॰ (१।६।१-४), बाँ॰ गृ॰ सू॰ (१।१।१४-१५), आप॰ गृ॰ सू॰ (२।१६।४।१-२,७) में इस विधि का वर्णन है। लड़के का पिता वरान्वेपण के लिए व्यक्तियों को घर मे भेजता हुआ, ऋ॰ १०।६५।२३ का पाठ करताथा, जिसका अर्थ है—"हेदेवो, वे मार्ग निष्कण्टक और सरल हों, जिन मार्गों में हमारे मिन्न कन्या के पिता के घर जाते हैं। अर्थमा और भग हमारा अच्छी तरह नेतृत्व करें।"

आजकल हमें भले ही यह परिपाटी विचित्न प्रतीत हो, किन्तु प्राचीन काल में वर पक्ष पहल करता था। कालिदाम ने कुमारसंभव (६।२५—२६) में इसी तथ्य को दिखाया है। शिव और पार्वती एक-दूसरे के साथ प्रेम करते हैं किन्तु पार्वती कहती है कि मुझे प्राप्त करने के लिए मेरे पिता हिमालय से प्रार्थना करो। शिवजी सप्तियों तथा अरुव्धती को अपना दूत बनाकर हिमालय के पास भेजते हैं, उनकी प्रार्थना पर हिमालय शिवजी के साथ अपनी कन्या को ब्याहने के लिए तैयार हो जाते हैं (कुमारसम्भव ६ठा सर्ग)। बाण ने ७वी शती में, इसी परम्परा का उल्लेख किया है। ग्रहवर्मी के दूत प्रभाकरवर्धन के पास इस उद्देश्य से आते हैं कि राजा अपनी कन्या राज्यश्री का ग्रहवर्मी से विवाह कर दे। विवाह

बौद्ध साहित्य में वर-प्रेपण के कई मनोरंजक उदाहरण मिलते हैं। श्रावस्ती के मेट मृगार को अपने पुत्र पूर्णवर्धन के युवा होने पर उसके लिए उपर्युक्त वध् खोजने को आदमी भेजने पड़े। ये व्यक्ति अन्त में साकेत पहुँचे। उस समय साकेत की बहुत-सी कन्याएँ नगर से बाहर उत्सव मनाने गयी हुई थी, इसी समय वर्षा होने लगी। कन्याएँ अपने कीमती वस्त्रों को भीगने मे बचाने के लिए दीड़-कर शहर में आने लगीं। किंतु एक कन्या सबसे अन्त में बड़ी मन्दर्गति से चली आ रही थी। नगर के द्वार पर खड़े हुए मृगार के व्यक्तियों ने उससे यह मजाक किया---''क्या तुम अभी से बढ़ी हो गयी हो कि धीरे-धीरे चल रही हो"? कन्या ने बड़ी चत्राई से उत्तर दिया कि ''मझे साडियों के भीगने की चिन्ता नहीं, मेरे घर में बहुत-सी साड़ियाँ हैं, किन्तू यदि वर्षा में फिसलकर मेरा कोई अंग खराब हो गया तो विवाह में दिवकत होगी।" मुगार के आदिमियों ने उसे ही अपने म्वामी के पूत्र के लिए उपयुक्त वधू समझा (देखिये विशाखाचरित, अगुंत्तर नि० अ० क० १।७।२)। किन्तु इससे भी अधिक मनोरंजक कथा पिप्पली माणवक की है। पिप्पली की जिद थी वह विवाह नहीं करेगा। किन्तु माता-पिता ने उसे विवाह के लिए बहुत परेशान किया। अन्त में उसने इस परेशानी से बचने के लिए सोने की एक सुन्दर स्त्रीमृति बनवायी और यह कहा कि यदि इस मित जैसी कोई सून्दरी मिले, तभी मैं ब्याह करूँगा। माता-पिता

हर्षचरित—शोभने च विवसे ग्रहवर्मणः कन्यां प्रार्थियतुं प्रेषितस्य पूर्वागतस्यैव
 प्रधानदूतपुरुषस्य सर्वराजकुलसमक्षं बुहित्वानजलम् अयाचत ।

ने वधू को ढूंढ़ने के लिए अपने आदमी भेजे। अन्त में वे आदमी सुन्दर स्वियों की खान मद्रदेश (स्यालकोट) में पहुँचे और नदी के घाट पर मूर्ति रखकर स्नान करने लगे। इतने में वहाँ एक दासी आयी और उसने मूर्ति को थप्पड़ मारते हुए कहा "तू कितनी वेशमें है जो यहाँ खड़ी है।" वास्तव में उसे इस मूर्ति से अपनी मालिकन की लड़की का 'श्रम हुआ था। पिप्पली के आदिमियों ने यह देखा और वे समझ गये कि जिसकी तलाश में वे निकले हुए हैं, वह उन्हें मिल गयी। स्वर्णमूर्ति सदृश सुन्दरी भद्रा कापिलायनी से अन्त में पिप्पली माणवक की शादी हुई (संयुक्त निकाय अ० क० १४।१।११, अं. नि. अ. क. १।१।४)।

यादान या वाङ् निश्चय—आजकल इस विधि का पर्याप्त महत्त्व है, किन्तु गृह्यसूत्रों में से केवल ग्रां० गृ० सू० (११६१४-६) इसका वर्णन करता है। बाल-विवाह का प्रचार बढ़ने के साथ-साथ वाग्दान का महत्त्व बढ़ता गया। जिस प्रकार आजकल कई जातियों में सन्तान उत्पन्न होने से पहले ही दो व्यक्ति अपनी सन्तानों का बाग्दान करने हैं उसके एक दो उदाहरण पूर्व मध्ययुग में भी मिलते हैं। मालतीमाधव (१ म अंक) में मालती और माधव के पिता भूरिवसु और देवरात ने बचपन में अपनी सन्तानों के वाग्दान का निश्चय कर लिया था। सं० र० मा० ने वाग्दान की ग्रास्त्रीय विधि का बढ़े विस्तार से उल्लेख किया है, किन्तु आजकल भारत के अधिकांश भाग में यह विधि रिवाज के तौर परं होती है।

विवाह का मुहूर्त —िववाह एक महत्त्वपूर्ण धार्मिक कृत्य है और उसे विशेष अवसर पर किया जाना चाहिए। यह विचार बहुत पुराना है, ऋ० (१०।६५।१३) में फाल्गुन मास में ब्याह का वर्णन है। आग्वलायन गृह्यसूत्र (१।४।१-२) विवाह के काल के विषय में अपनी सम्मित देता हुआ कहता है कि उत्तरायण, गृक्ल पक्ष और कल्याणकारक नक्षत्र में, चौल, उपनयन, मुण्डन और विवाह संस्कार कराये। इसके बाद वह कुछ लोगों का मत उद्धृत करता है कि विवाह हर समय हो सकता है। इससे ज्ञात होता है कि उस समय गृभ नक्षत्रों का विचार बहुत अधिक दृढ़ नहीं हुआ था, किन्तु धीरे-धीरे हिन्दू समाज में यह विश्वास जड़ पकड़ने लगा। गोभिल गृह्यसूत्र कहता है कि पुण्य नक्षत्र में विवाह करना चाहिए। भिकत्र कुतरे सूत्रकार इस काल का निष्चित निर्वेश करते हैं (बौधा० गृ० सू० पाश्वाद-२२, आप० गृ० सू० २।२२।२३)। आपस्तम्ब (३।३) की तो यह सलाह है कि जो यह चहता है कि उसकी लड़की पति की प्रियतमा बने, उसे स्वाति नक्षत्र में विवाह करना चाहिए। वह रोहिणी, मृगशिरा, उत्तराफाल्गुनी भी उत्तम समझता है (मि० मा० गृह्य सूत्र व।७।५)। श्री रामचन्द्र का विवाह भगदेवता वाले उत्तराफाल्गुनी नक्षत्र में हुआ था (वा० रामा० १।७२।१३, १।७९।२४)। महाभारत (१।६।१६) में फर

<sup>&</sup>lt;sup>१९</sup> गो० गृ० सू० २।१।१ 'पुण्यनक्षत्रेण वारान् कुर्वीत ।'

का प्रमद्वरा के साथ विवाह भगदेवता के नक्षत्र में हुआ, किन्तु द्रौपदी के विवाह के विषय में महाभारत ने इतना ही बताया है कि वह पुण्य दिवस था (१।१६७।२०)।

अन्य विधियां—गृहयसूत्रों में विवाह के लिए मण्डप बनाना (पारस्कर गृह्यसूत्र ११४), नान्दीश्राद्ध और पृण्याहवाचन (वौधायन गृह्य सूत्र १११२), वधू को नहलाने, कपड़े पहनाने (आप० गृ० ४। काटक गृ० २५१४, पारस्कर गृह० ११४), मंगलसूत्र बौधने (प्रतिसरवंधन, णांखा० १।१२।६-८, की० सू० ७६।८) की विधियौ पायी जाती हैं। इन विधियों का उस समय विशेष महत्त्व नहीं था, किन्तु मध्यकाल के निबन्धकारों ने इनमें से अनेक विधियों को बहुन महत्त्व दिया है।

गृह्यसूत्रों में वर्णित उपर्युक्त विधियाँ लगभग इसी रूप में आज तक चली आती है, प्रत्येक धार्मिक विवाह में होम और सप्तपदी आवश्यक होती है। वैवाहिक कर्त्तव्यों और. आदशों की जितनी सुन्दर अभिव्यक्ति हिन्दू विवाह में हुई है, उतनी शायद ही किसी दूसरे समाज के विवाह में हुई हो। प्रत्येक विधि एक निश्चित उद्देश्य से की जाती है और उस विधि के साथ पढ़े जाने वाले मंत्र से उस विधि के उद्देश्य एवं प्रयोजन का ज्ञान हो जाता है। विवाह की विधियों में कुछ तो वर वधू की अभिन्नता के सूचक हैं और कुछ विवाह के उद्देश्य एवं महत्त्व को बताती है। पहली का उदाहरण हृदयस्पर्ण और दूसरी का पाणिग्रहण, सप्तपदी और ध्रुवदर्णन है।

### रामायण व महाभारत की वैवाहिक विधियां

रामायण व महाभारत में विवाह-विधि के सम्बन्ध में किसी नई बात का उल्लेख नहीं है। श्री रामचन्द्र के विवाह में मुख्य विधियों कन्यादान, पाणिग्रहण, मूर्धाभिषेक तथा अग्निपरिणयन थीं। महाभारत में द्रौपदी के विवाह में उपर्युक्त विधियों का पालन करते हुए द्रुपद ने बहुत-सा दहेज दिया है। महाभारत में विवाह की विधि का सबसे मधुरतम स्थल कुन्ती का अपनी बहू को दिया गया यह आशीर्वाद है— "हं कल्याणि, जिस प्रकार इन्द्राणी महेन्द्र की, स्वाहा विभावसु की, दमयन्ती नल की, भद्रा कुबेर की, अरुन्धती विस्ठ की, लक्ष्मी नारायण की पत्नी है, वैसे ही तुम अपने पित की पत्नी बनो। भद्रे, तू दीर्ध जीवन वाले पुत्र उत्पन्न कर। बहुत सुख और सौभाग्य से युक्त हो, पतिव्रता बन, अतिथि, बाल, वृद्ध, गुरुओं की सेवा करते हुए तेरा समय बीते। हेगुणवित्त, पृथ्वी पर जो अच्छे रत्न हैं, तू उनको प्राप्त कर। हे कल्याणि, तू १०० वर्ष तक जीती रह।" (१।२०१।४-११), वर्तमान समय में विवाह की समाप्ति पर बोले जाने वाले मांगलिक श्लोकों में कुन्ती के उपर्युक्त आशीर्वादात्मक छन्दों का स्पष्ट प्रभाव है।

वैवाहिक आशीर्वाद, उप का कुन्ती के आशीर्वाद और वैवाहिक आशीर्वाद में बड़ा अन्तर है। वैदिक आदर्श में पत्नी को एवशुरालय में रानी बनने का आदेश दिया था, कुन्ती ने पत्नी के लिए पति के अनुकृल रहते हुए जीवन बिताने का उपदेश दिया है।

किन्तु कालिदास के समय तक यह आदर्श बिलकुल बदल गया था। वैदिक य्ग की स्वाधीनता और तेजस्विता कालिदास के समय तक पतिव्रता पत्नी के पूर्ण आत्मममर्पण के रूप मे परिवर्तित हो गयी थी । कालिदास ने शकुन्तला के तपोवन से विदा होने पर कण्व के मुह से उसे यह आणीर्वाद कहलवाया था—'गृरुओ की सेवा करो । सीतो को सहेली समझो, पति द्वारा अपमानित होने पर भी कोध से उसके प्रतिकृत आचरण मन करो, सेवको पर अधिक उदार हो। अपने भाग्य पर बहुत अभिमान करने वाली न हो। इस प्रकार युवतियाँ गृहिणी पद की प्रतिष्ठा को प्राप्त करनी है। इसके प्रतिकूल आचरण करने वाली स्त्रियाँ कुल को पीडा देने वाली व्याधियो की तरह होती हैं'। १२ बौद्ध माहित्य के सुप्रसिद्ध विशाखाचरित (अ० नि० अ० क० १।७।२) से वधू को दी जाने वाली शिक्षा पर वडा मनोरजक प्रकाण पड़ता है। विशाखा के पिता धनजय मेठ ने अपनी कन्या को यह उपदेश दिया था--- "भ्वणुरालय में निवास करने हुए (१) भीतर की आग बाहर नहीं ले जानी चाहिए, (२) बाहर की आग भीतर नहीं लानी चाहिए, (३) देते हुए को देना चाहिए, (४) न देते हुए को देना चाहिए, (५) देते हुए तथा न देने हुए को देना चाहिए, (६) सुख से बैठना चाहिए, (७) सुख से खाना चाहिए, (८) सुख से लेटना चाहिए, (१) अग्नि परिचरण करना चाहिए, (१०) भीतर के देवताओं को नमस्कार करना चाहिए।" पहले दो उपदेशों का अर्थ था कि घर के भीतर सास आदि मे जो गृत वात, झगडा आदि पैदा होता है वह दास-दासियों में नहीं कहनी चाहिए। अपने घर में बाहर की बाते और झगडे घर मे नही लाने चाहिए। नीसरे-चौथे उपदेश का अर्थ यह था कि जो मगनी की चीजे ले जाकर लौटाते है या नही लौटाते, उन सबको समान रूप से दान करना चाहिए। छठे से दसवे तक के उपदेश वध् के गृह कार्यों को बताते है। मृख से खाना चाहिए का अर्थ है कि सास, ससुर, स्वामी को भोजन परोसकर उन्हें खिलापिलाकर स्वय मबसे पीछे भोजन करना काहिए।

### कालिदास द्वारा वर्णित विवाह विधि

सस्कृत काव्यों से और विशेषकर कालिदास<sup>9 ३</sup> के ग्रन्थों से निम्न प्रकार के विवाह

९२ अभि० शा० ४।१६ शुश्रूषस्व गुरून्कुरु प्रियसखीवृत्ति सपत्नीजने, पत्यु्विप्र-कृतािप रोषणतया मा स्म प्रतीपं गमः। भूषिष्ठं भव दक्षिणा परिजने भाग्ये-व्वेनुत्सेिकनी, यान्त्येवं गृहिणीपदं युवतयो वामाः कुलस्याधयः।।

9 अ कालिदास (रघुवंश ७।३३) ने विवाह के समय वर-वधू के एक दूसरे को अन्य व्यक्तियो से दृष्टि चचाकर चोरी से देखने का बड़ा सुन्दर वर्णन किया है—— तयोरपांगप्रतिसारितानि क्रियासमापत्तिनिर्वातितानि । (रघुवंश ७।३३)

की विधि ज्ञात होती है। वर के दूत कन्या के पिता के पास जाते थे, यदि कन्या का पिता विवाह के लिए तैयार हो जाता था तो विवाह के लिए एक गुभ दिवस नियत किया जाता था। वधु के घर को तथा वर के मार्ग को रेशमी वस्त्रों से वनी हुई पताकाओं ('चीनांग्कै: कल्पितकेतुमालम्' कु० सं० ६।३) तथा तोरणों मे खूब सजाया जाता था। पति और पूज वाली स्त्रियाँ वधुका दूर्वा के साथ तथा रेगमी वस्त्र से प्रुंगार करती थी। वध को स्नान कराया जाता था और वेदी में पूर्वाभिमुख बिठा दिया जाता था। यहाँ उसके केणों को दूर्वा से युक्त सफेद मधूक पुष्पों से बांधा जाता था, उसके अंग को गारोचना से चिवित शिया जाता था, पैरो को महावर से रंगा जाता था, नेबों में अंजन लगाया जाता था और अंगों में आभूषण धारण कराये जाते थे। माता हरताल और मनः शिला द्वारा आई हाथों से कन्या का तिलक करती (७।२४) और उसके हाथ में मंगल हस्तमूत्र बाँधती थी (७।२५)। वधु कुल देवताओं को प्रणाम कर पतिव्रता स्त्रियो की चरणवन्दना कर, उनसे आणीर्वाद प्राप्त करती थी। दूलहे को भी इसी तरह सजाया जाता था। शरीर में आभूषण पहनाये जाते थे और मस्तक पर हरिलाल तिलक लगाया जाता था (७।३२-३३)। दुक्ल पहनकर दूल्हा बरातियों के साथ वधू के घर पर आता था। बरात के साथ मांगलिक बाजे बजते रहते थे (७।४०)। चलते हुए वर के ऊपर आतपन और चामर लगाया जाता था (वाण० ह० च०, र० व० ७।१७) । वधू का पिता उसकी अगवानी करता था। शहर की स्त्रियाँ दूल्हें को देखते हुए उस पर अक्षत आदि की वर्षा करनी थी। वर को महार्घ आसन पर बिठाकर रत्नयुक्त मधुपर्क और कपड़े (दुकूल युग्म) दिये जाते थे। अग्नि का होम करके पुरोहित वर-वधू की पाणिग्रहण विधि कराता था (र० व०७/२०-२१) पाणिग्रहण के बाद अग्नि की प्रदक्षिणा शमीपल्लविमिश्रित लाजाहोम (र० व० ७।२५-२६) के बाद होती थी और पुरोहित कहता था (कु० ७। = ३) "हेवत्स, अग्नि तुम्हारे विवाह कर्म में साक्षी है। तुम्हे पति के साथ धर्मपूर्वक आचरण करना चाहिए।" उसके बाद पति-पत्नी को ध्रुव दर्शन कराता था और पत्नी ध्रुव को देखने के बाद कहती थी --- 'मैंने ध्रुव दर्शन कर लिया है"। पति -पत्नी के आसन पर बैठ जाने पर स्नातक उन पर आर्द्राक्षतारोपण (चावल का तिलक) करते थे। (कु० सं० ७। ५५, र० ७। २५)। विवाह-विधि समाप्त होने पर वर-वध को नाटक आदि दिखाकर उनका मनोरंजन किया जाता था (कू०सं० ७:।६१) और बाद में पति-पत्नी सजे हुए शयनकक्ष में प्रविष्ट होते थे। वाण ने राज्यश्री के विवाह का हर्षचरित के चतुर्थ उच्छ्वास में बड़े विस्तार से वर्णन किया है, किन्तु उसके तथा कालिदास के वर्णन में कोई अन्तर नहीं है।

#### मध्यकालिक विधियाँ

मध्यकाल के निबन्धकारों ने लौकिक आचारों की रक्षा करते हुए कई नई विधियों का विवाह में विधान किया । इनमें कुछ विधियाँ नीचे दी जाती हैं। ये विधियाँ वीरिमतोदय, धर्मिसिन्धु, संस्काररत्नमाला आदि ग्रन्थों में पायी जाती हैं। इनमें से अधिकांश महाराष्ट्र में विशेष रूप से प्रचलित हैं।

आर्द्राक्षतारोपण-अक्षत बिना टूटे हुए चावल को कहते हैं। इस विधि मे चावल को घी या दूध में आईं करके वर वधू के ऊपर फेंका जाता है अथवा उनका निलक लगाया जाना है, अतः इसे आर्द्राक्षतारोपण कहते है। रघुवंश तथा कुमार संभव में कालिदास इसे विवाह की अंतिम विधि कहता है। किन्तु आजकल महाराष्ट्र मे यह विधि विवाह होने में पहले की जाती है। एक तैजस (चांदी आदि के) पाल में सफेद चावल लेकर उन पर थांड़ा दूध या घी डाला जाता है। वर, वधू की अञ्जलि में घी या दूध लगाकर उम अञ्जलि मे अक्षत चावल भर कर घी या दूध छिड़क देता है। वर की अञ्जलि को कोई भी व्यक्ति इस प्रकार भर देता है, फिर कन्या का पिता उसमें सोना रखकर कन्या की अंजलि की वर की अञ्जलि पर रखता हुआ 'कन्या तारयतु दक्षिणाः पान्तु बहुदेयं चान्तु पृण्यं वर्धनाम् शान्तिः पुष्टिस्तुष्टिश्चास्तुं का पाठ करता हुआ वधू की अंजलि को उठाकर उमसे 'भगो मे कामः समुध्यताम्' कापाठ करता हुआ चावल या अक्षत वर के सिर पर उलवाता ट् ः 🛫 'कामः समृध्यताम्' का मंत्र पढ़ता हुआ अपनी अंजलि के अक्षत वधू के मिर पर डालता है। इस प्रकार वर-वधू तीन-तीन बार क्रमणः ,यज्ञ, धर्मे, यण और भग, श्री तथा प्रजा की समृद्धि की प्रार्थना करते हुए क्षअतारोपण करते है, अन्त में वर अपने सिर का एक पुष्प लेकर उसे दूध या घी में आप्लावित करके वधू के मस्तक में तिलक लगाता है। वध् भी इसी प्रकार वर का तिलक करके उसके गले मे एक पुप्पमाला डालती है। फिर वर कन्या के गले में माला डालता है। वर वधू की एक मंगलसूत्र बाँधता है और ब्राह्मण पुरोहित द्वारा पूजी गयी सुपारियों को दोनों के कपड़ों के एक छोर में बांधता है। विवाह की विधि की समाप्ति तक यह गांठ नही खोली जाती।

ऐरणीं दान—ऐरणी बांस की बनी टोकरी को कहते हैं। जब कन्या विवाह के जीये दिन पिता के घर से अपनी सुसराल जाने लगती है, उस समय कन्या का पिता ऐरणी को बहुमूल्य वस्त्र तथा अन्य भेंटों से भर कर वर की माता को इस टोकरी या ऐरणी का दान करता है। पहले वह कन्यादान की सिद्धि के लिए इस वंशपान के दान का संकल्य करता है। इसमें उसका उद्देश्य यह है कि पित-पत्नी की प्रीति उमा-महेश्वर जैसी हो। इसे देते हुए अन्त में वह कहता है—"इतने वर्ष तक इस कन्या को मैंने पुन्नवत् पाला है, अब आपके पुन्न के लिए देता हूँ। अब आप इसे स्नेहपूर्वक पाले।"

मंगलसूत्रबन्धन—वधू के गले में मांगलिक स्वर्णहार डालने का प्राचीन सूत्र प्रन्थों में कही वर्णन नहीं है। पारस्कर (१।१) का टीकाकार गदाधर स्पष्ट रूप से कहता है कि सूत्रों में इस विधि के न पाये जाने पर भी वधू वर मगलसूत और गले में माला धारण करें। शौनक, लध्वाश्वलायन (१४।३३) यह कहते हैं कि मंगलसूत धारण करना चाहिए। पुराना रिवाज चाहे कुछ रहा हो, लेकिन आजकल हार और मंगल

सूत्र विवाह का एक आवश्यक अंग बन गया है।

प्रारम्भिक पूजाएं—संयुक्त प्रान्त में विवाह ने पहले गणपित तथा अन्य देवताओं की पूजा की जाती है। संस्कार कौस्तुम (पृ० ७६६), संस्काररत्नमाला (पृ० ५३४) नया धर्मसिन्धु (पृ० ६१) गौरी तथा हर की पूजा का विधान करते हैं। इसी तरह सं० कौ० (पृ० ७५६) में तथा सं० र० मा० (पृ० ५४५) में इन्द्राणी की पूजा का विधान है। सं० कौ० (पृ० ७६८) में कहा गया है कि कन्या का पिता ग्राम की सीमा पर जाकर वरात का रवायन करें (भीमान्त पुजन)। ये सब विधियाँ मध्यकाल में प्रचलित हुई हैं, और उनका प्रान्त करने की से कोई अलील की है।

कर विवाह स्वाल कि प्रक्षेप रहा कि विवाह भी व्यवस्था की जाती थी। वीरिमहोदय (पु० वह द) ने मानुष्डेय का रक बचन हादत करते हुए कहा है कि यदि जन्म-पत्नी में बाल बेपक्ष का बात के कि प्रक्षेप का बात है। कि प्रक्षि जन्म-पत्नी में बाल बेपक्ष का बात मानु के कि प्रक्षेप का बात है। विवाह करके बाद मानु के कि स्वाल के किया कि कि माहिए। विवाह के कि इस विवाह में घड़े में विष्णु की स्वर्णमूर्ति डाल दी जाती है और काया की पंगलसूत्री दे आवेष्टित किया जाता है, एकान्त मन्दिर में विधिपूर्वक विवाह करके घड़े की एक तालाब में जावर फोड़ देते है। उस समय कुम्भ से पिता यह प्रार्थना करता है—"ह पुरुष, तू कच्या के पति और पुत्रों को देर तक जीवित रख।" विवाह की समाप्ति पर ब्राह्मणों को बान दिया जाता है। इस विवाह का निर्णयसिन्धु (पु० ३९०), संस्कारकीस्तुम (पु० ७४६) संस्कारफतमाला (पु० ५२०) ने भी वर्णन किया है।

अग्वत्थ व प्रतिमा विवाह—वीरिमितोदय (पृ० ६६८) ने वाल वंधव्य के परिहार के लिए इन विवाहों का वर्णन किया है। इनकी विधि कुम्भविवाह से मिलती है। पिता रम्य भूमि में मण्डप सजाये, गौरी, गणपित, भवानी की पूजा करके यह कहे कि मैं सौभाग्य और सुख के लिए इस सुन्दर कन्या की अश्वत्थ के साथ विधिपूर्वक शादी कहुँगा।

इसके बाद वह कुम्भ विवाह की तरह अपनी कन्या का अयवत्य (पीपल) से विवाह करे। इसी प्रकार सोने की विष्णुमूर्ति बनाकर, अपनी कन्या का उसके साथ विवाह करे। विष्णु की यह मूर्ति शुद्ध स्वर्ण की अथवा अपनी शक्ति के अनुसार क्चिर, शंख, चक्र, गदा से युक्त और पीताम्बर धारण किये हुए होनी चाहिए। उसको देते समय कन्या एक मन्त्र पढ़ती है जिसका यह अभिप्राय है कि "महाघोर वैधव्य के दुःख समूह का नाश करने के लिए और बहुत सौभाग्य की प्राप्ति के लिए मैं महाविष्णु की अपनी शक्ति से बनायी हुई इस मूर्ति को तुझे देती हुई आज मैं इस दान से निष्पाप हो गयी हुँ"। ब्राह्मण इस पर उसे 'एवमस्तु' का उपदेश कहे और वाद में पिता उसका विवाह करे।

वी० मि०, पृ० ८६८]
 बालवैधव्ययोगेऽपि कुमहुमप्रतिमाविभिः ।

अर्क विवाह—शास्तों में तीसरी स्त्री से विवाह करना निषिद्ध है, क्यों कि इसे अमंगल माना जाता था। वीरिमत्नोदय (पृ० ५७६) ने मत्स्यपुराण व कथ्यप का यह वचन उद्धृत किया था कि "रितिसिद्धि के लिए कभी भी तीसरी स्त्री से शादी न करे। मोह में या अज्ञान से यिद कोई ऐसी शादी करता है तो गार्य के वचन के अनुसार वह नष्ट हों जाना है। इसमें सन्देह नहीं कि तृतीय पत्नी से यदि वह शादी करता है तो वह स्त्री विध्या हो जाती है, अतः चौथा विवाह करने के लिए तीसरी बार अर्क (आक के पेड़) में शादी करनी चाहिए"। १४

ब्रह्मपुराण तथा व्यास ने अर्कविवाह की यह विधि दी है—नहाकर, उत्तम वस्त्र और अलंकार धारण कर उत्तम पुष्प और शाखा वाले अर्क के पेड़ के पास आये। वहां नान्दी श्राढ, मधुपर्क आदि विवाह की विधियों को पूरा करें और यह प्रार्थना करें कि "है विलोकवासी, सात घोड़ों वाले, छाया सिहत सूर्य, तीसरे विवाह से उत्पन्न होने बाले दुःख का निवारण करों और मुख दो (वीरिम्त्रोदय पृ० ५७७)। यह विवाह स्राह्मण द्वारा अर्क या सूर्य की पुत्री के साथ किया गया समझा जाता है, उसके बाद चौथा विवाह करने में कोई दोष नहीं माना जाता। निर्णयसिन्धु (पृ० ३२६), सं० कौ० (पृ० ५१६) तथा बौधायनणेषसूत्र ४।४ में भी इसका वर्णन है।

इस समय पंजाब में ऐसे विवाहों का प्रचलन है। एक विधुर जब तीसरी या पंजाब के पहाड़ों में चौथी स्त्री से शादी करना चाहता है, तो ये स्वियाँ उसके लिए अशुभ मानी जाती हैं। अतः वह पहले (अर्क) आक से या किसी दूसरे पेड़ से शादी कर लेता है ताकि तीसरी या चौथी शादी से उत्पन्न होने वाले दुर्भीग्य या दोष से बच सके।

पिचमी पंजाब में ऐसी दशा में पुरुष की भेड़ से, मध्य पंजाब में बेर या पीपल, से और पूर्वी पंजाब में आक के साथ तीसरी शादी की जाती है। यह प्रथा बिनयों, अरोड़ों और खिलयों में विशेष रूप से प्रचिलत है। तीन की संख्या को बुरा समझा जाता है और यह विचार किया जाता है कि यह विध्वंस या नाश का चिहन है। वैसे पहली पत्नी के मरने पर यह सोचा जाता है कि दूसरे विवाह से उसकी आत्मा को क्लेश पहुँचेगा, वह भूत या प्रेत बनकर इस विवाह को खराब करने का यत्न करेगी। पहली पत्नी के भूत को खुश करने तथा धोखा देने के लिये दो उपाय किये जाते हैं:—(१) दूसरी पत्नी के गले में विवाह के समय मृत पत्नी का, सोने या चांदी के पत्ने में उत्कीर्ण चिन्न बाँधा जाता है, ताकि यह समझा जाय कि यह विवाह पहली पत्नी से हो रहा है। (२) दूसरी पत्नी को गूजरी, मालिन या महरी का वेश पहनाया जाता है और यह कहा जाता है कि यह शादी वास्तविक पत्नी से नहीं अपितु गूजरी, मालिन आदि किसी दासी से हो रही है। इतनी

१४ वी० मि० (पू० ८७६) तृतीयां यदि चोद्वहेर्त्ताह सा विधवा भवेत्। चतुर्थाविविवाहाय तृतीयेऽर्कः समुद्रहेत्।।

सावधानी रखने के बाद भी यदि दूसरी पत्नी मर जाती है तो यह समझा जाता है कि पहली पत्नी की प्रेतात्मा ही जसकी मृत्यु का कारण है। उस प्रेतात्मा के प्रकाप से बचने के लिए तीसरी बार तीसरी स्त्री से शादी करने के बजाय किसी पेड या पशु के साथ शादी की जाती है। आक या बेर के पेड़ को कपडों और बहुमूल्य रत्न आदि से खूब सजाया जाता है और बर उसकी प्रदक्षिणा (लावां या फेरे) करके उसके साथ विवाह करता है और वाद में चौथी बार किमी मानवीय पत्नी का पाणिग्रहण करता है। पिचमी पंजाब में भेड़ को खूब सजाया जाता है और वर विवाह में पहले भेड़ के साथ फेरे लगाता है तब विवाह की अन्य विधियाँ बोहराता है, तीसरी शादी में ही ये विधियाँ आवश्यक समझी जाती हैं, चौथी में नही।

इसका कारण यह माना जाता है कि पहली पत्नी की प्रेतातमा का दुष्प्रभाव अगली दो पित्नयों तक ही प्रभाव डाल सकता है, उसके बाद नहीं। कई बार काले कुत्ते या किसी दूसरे काले जानवर को चौथे विवाह में पहली प्रेतातमा का दुष्प्रभाव रोकने के लिए वेदी पर लाया जाता है और उससे अग्नि की परिक्रमा करायी जाती है १ १ ।

पंजाब में उपर्युक्त विवाहों से मिलती-जुलती एक प्रथा यह है कि यदि यह ज्ञात हो कि किसी स्त्री को विधवा हो जाना है, तो इस दोप को दूर करने के लिए कुम्भी-विवाह किया जाता है। पानी से भरे एक घड़े को लड़के की तरह सजाया जाता है और लड़की का इस नकली दूरहे के साथ विवाह पूरा संस्कार किया जाता है। बाद मे असली दूरहे को वगैर पूरी विवाह विधि किये लड़की देदी जाती है। इस सम्बन्ध के विषय में यह सोचा जाता है कि कन्या का असली विवाह तो घड़े से हुआ है और यदि पित पर कोई दुर्भाग्य या आफत पड़ती है तो वह घड़े पर पड़ेगी, असली पित पर नहीं। करनाल जिले के निवासियों में यह रिवाज पाया जाता है (पं० सै० रि० १६११ खं० १ भाग १ पृ० २६४)। इस प्रकार के विवाह को कृतिम विवाह (Mock Marriage) कहा जाता है। यह विवाह अन्य प्रांतों में नहीं पाया जाता है।

<sup>&</sup>lt;sup>१६</sup> पंजाब व सैन्सस रिपोर्ट १६११, ख० १, भाग १, पृ० २**५४** ।

१७ हिन्दू समाज में कृतिम विवाहों (Mock Marriages) के कई अन्य विचित्र उवाहरण, निम्नलिखित है—-उत्तरी कनारा में बहुपत्नीप्रथा बिल्कुल नहीं है, वहाँ दूसरी शादी बुरी समझी जाती है। अतः जब कोई ज्योतिषी किसी व्यक्ति के बारे में यह भविष्यवाणी करता है कि इस व्यक्ति की वो स्त्रियाँ होंगी, तो इसका अर्थ यह समझा जाता है कि पहली पत्नी मर जायगी। यदि उसकी पत्नी बीमार पड़ती है तो वह एक केले के पेड़ के साथ शावी करता है और बाद में उस पेड़ को काट डालता है। वह यह मानता है कि दूसरे विवाह की पत्नी के मर जाने से उसकी वास्तविक पत्नी जीवित रहेगी (सैं० रि० ई० १९१९, पृ० ३६०-६९)।

वाग्दान का विचार

वाग्दान विवाह को आवश्यक तथा अविच्छेद्य सम्बन्ध बना देता है या नहीं, इस प्रश्न पर शास्त्रकारों में मतभेद है; किन्तु अधिकांश धर्मशास्त्रियों का भुकाव इस ओर है कि वाग्दान होने के बाद विवाह सम्बन्ध उचित है, किन्तु आवश्यक नहीं। मनुस्मृति (६।६६-७०) ने यह व्यवस्था दी है कि जिस कन्या का वाग्दान किये जान पर, उसका पित मर जाय तो वह कन्या देवर के साथ शादी करें। मनु (६।७१) यह भी कहता है कि किसी व्यक्ति के साथ बाग्दान करके बुद्धिमान् व्यक्ति वह कन्या को किसी दूसरे को न दे, दूसरे व्यक्ति को कन्या देता हुआ वह अनृत दोष को प्राप्त करता है। मनु ने यद्यपि वाग्दान को अविच्छेद्य सम्बन्ध उत्पन्न करने वाला नहीं माना, फिर भी उसने वाग्दान करके दूसरे व्यक्ति के साथ अपनी कन्या का विवाह करने वाले की बहुत निन्दा की है। व्यास स्मृति (२।६) ने यह विधान किया है कि "मैं नुझे कन्या दूँगा, मैं तेरी कन्या लूँगा। ऐसा निश्चय हो जाने पर जो इसका पालन नहीं करता, वह दण्ड का भागी होता है।" रघुनन्दन ने 'शुद्धितत्त्व' में वाग्दता कन्या के मरने पर उसके पिता और पित दोनों के घर में तीन दिन का अणोच माना है (खण्ड २, पृ० १४७)। वम्बई की सदर दीवानी अदालत ने भी इस विषय में यह फैसला दिया था कि वाग्दान एक अविच्छेद्य सम्बन्ध है।

किन्तु यह सिद्धान्त ठीक नहीं जान पड़ता। यद्यपि अकारण दूसरी जगह विवाह करना बुरा है, तथापि माता-पिता कन्या का वाग्दान करने से विल्कुल इस प्रकार नहीं बँध जाते कि वे अपनी कन्या का विवाह किसी दूसरी जगह न कर सकें और वाग्दान किये हुए पित के मरने पर उनकी लड़की हमेशा विधवा ही रहे। विसष्ठ धर्मसूत्र ने कहा है कि जब एक कन्या का वाग्दान जल के साथ या वाणी द्वारा पृष्ट हो चुका हो और उसका पित मर जाय और विवाह के मन्त्र न पढ़े गये हों तो वह कुमारी पिता की ही रहती है, पिता उसकी दूसरे व्यक्ति से शादी कर सकता है। नि ह मनु (=1२३७) सप्तपदी से विवाह को अविच्छेद्य बनाने के लिए वाग्दान पर्याप्त नहीं है। याज्ञवल्य (पाइप्र) तो यहाँ तक कहता है कि कन्या यदि एक बार किसी को दी जा चुकी है और उसके बाद उससे योग्य वर मिल जाता है तो पहले वर को दी हुई कन्या को वापिस ले ले। यह व्यवस्था मनु (६1६६–७१) के सर्वथा प्रतिकूल है; किन्तु यह स्पष्ट है कि वाग्दान को प्राचीन धर्मशास्त्रों ने विवाह का अविच्छेद्य सम्बन्ध उरम्ल करने वाला नहीं साना।

<sup>&</sup>lt;sup>१ द</sup> वैद्य--हिन्दू लॉ, पू० दह।

<sup>&</sup>lt;sup>१९ ह</sup> स्मृति चन्द्रिका में उद्धृत पृ० २१६। अद्भिर्वाचा प्रवत्ताया म्नियेतोध्वं नरो यदि। न च मन्त्रोपनीता स्यात् कुमारी पितुरेव सा॥

कई बार यह प्रथम उठाया जाता है कि वाग्दान भग करने वाले को क्या अदालत द्वारा अपनी कन्या का विवाह करने के लिए बाध्य किया जा सकता है। इस विषय में पहले अदालतों के निर्णय स्पष्ट नहीं थे, किन्तु अब यह स्पष्ट हों चुका है कि वाग्दान भग करने वाले को अदालत विवाह करने के लिए बाध्य नहीं कर मकती। १८७७ के स्पेसिफिक रिलीफ एक्ट (Specific Relief Act) के भाग २१ की धारा ब के अनुसार वाग्दान का समझौता या सिवद् (Contract) अदालत द्वारा जवर्वस्ती लागू नहीं कराया जा सकता। यदि कोई पक्ष यह समझता है कि विवाह न होने से उसे कोई नुकसान उठाना पड़ा है, तो वह दूसरे पक्ष पर हर्जीन का दावा कर सकता है। २० इस प्रकार के हर्जीन वें दावे छाटी अदालतों में पेण नहीं हो। सकते।

#### वाग्दान का लौकिक रूप

वाग्दान की प्रथा का शास्त्रीय व कानूनी रूप देखने के बाद उसका रिवाजी रूप देखना उचित प्रतीत होता है। पजाब मे वाग्दान को सगाई या कुडमाई कहते है। पिण्यमी पजाब में लड़के के सम्बन्धी कन्या के घर पर अपन लड़के के विवाह के लिए प्रार्थना करने जाने है, कन्या का पिता उनका मिठाई फल आदि से स्वागत करता है, गणेश पूजन तथा गावाचार के पाठ के बाद लड़के के सम्बन्धी उपहारों के साथ लीट आते हैं। मध्य पजाब म पहले लड़के के घर से लड़की के घर पर सगुन (मिठाई वस्त्र आदि का उपहार) भेजा जाता है और बाद में लड़की के घर से भी इसके बदले में सगुन आता है और इसे ले जाने वाला पुरोहित लड़के के माथ पर तिलक लगाता है, और इस सम्बन्ध की घोषणा करता है। उत्तर प्रदेश, बिहार में वाग्दान तिलक की प्रथा के रूप में प्रचलित है।

एक बार वाग्दान हो जाने पर उसे विशेष कारणों केन होने पर भग नही किया जा सकता। ये विशेष कारण लड़के का कोई असाध्य रोग या अग विकार होता है। कई बार सगाई का दूसरा रिग्ता करने के पहले कुछ ऐसी कियाएँ की जाती है जिनसे पहले रिग्तं का रद्द समझा जाय। श्री रोज ने ऐसी कुछ विधियों का १६०१ की पजाब जनगणना रिपोर्ट (पृ० २१७) में मनोरंजक वर्णन लिखा है—"वाग्दान भग करने पर जबरदस्ती शादी नहीं करायीं जा सकती। पिग्चिमी पजाब के किराडों (अरोडों) में यह नियम है कि वे विवाह दों शर्तों पर करते हैं. (१) विनिमय से—अपने कुल की लड़की दूसरे कुल में इस शर्त पर व्याहते हैं कि वह कुल भी अपनी किसी लड़की को हमारे कुल में देगा। इसको बट्टा-सट्टा (विनिमय) कहते हैं। वहाँ सट्टा के तीन भेद हैं—(क) आमो साम—इसमें एक पक्ष अपनी लड़की को दूसरे पक्ष की एक

<sup>&</sup>lt;sup>२०</sup> पुरुषोत्तम दास बनाम पुरुषोत्तम दास पु०२१ बम्बई २२।

. लड़की लेकर ब्याहता है, (ख) हो भंज—इसमें परस्पर तीन वाग्दान एक साथ इकट्ठे किये जाते हैं। तीन लड़कियों के आदान-प्रदान का निण्चय होता है, (ग) चौभंज—इसमें एक दूसरे के साथ चार वाग्दान एक साथ इकट्ठे किये जाते हैं। इन वाग्दानों को करने के लिए सब सम्बन्धी एक नियत स्थान पर इकट्ठे होते हैं। एक-दूसरे को लड़-कियाँ देने का वायदा करते हैं। इसके बाद लड़की का पिता लड़के के पिता को गुड़ तथा दूसरी मिठाई देता है, जो घर में जाकर बाँट दी जाती है।

(२) वाग्दान का दूसरा प्रकार रुपये लेकर वाग्दान करना है। जब वट्टा-सट्टा महीं होता और न रुपये लिये जाते हैं तो उस वाग्दान को 'धर्मनाता' कहते है। ग्पये वाली सगाई रह करने पर रुपये वापिस देने पडते हैं। २१

### विवाह की आवश्यक विधियाँ

विवाह संस्कार के सम्बन्ध में एक महत्त्वपूर्ण प्रथम यह है कि वैध विवाह के लिए कौन-सी विधियाँ आवश्यक हैं। हम यह देख चुके हैं कि गृह्यसूत्रों तथा निवन्धकारों की विधियों में बहुत से भेद हैं। आश्वलायन गृह्यसूत्र तो स्पष्ट रूप से यह कहता है कि वह केवल सामान्य विधियों का उल्लेख करेगा, ऐसी दशा में किन विधियों को प्रामाणिक समझा जाय ?

मनु १।१५२ कहता है कि विवाहों में यज्ञ और होम तो केवल मंगल के लिए है वास्तव में कन्या के दान से ही पित का उस पर अधिकार हो जाता है। ३।३५ में भी उसने यहीं बात दुहरायी है। किन्तु कुल्लूक की यह व्याख्या ठीक जान पड़ती है कि मनु को वास्तव में यहाँ केवल कन्या के स्वामित्व को बताना ही अभीष्ट है। कन्यादान से उसके पिता का स्वामित्व हट जाता है और पित का स्वामित्व स्थापित होता है। इससे यह नहीं समझना चाहिए कि वह उसकी स्त्री हो गयी। स्त्री, पित की पत्नी तो सप्तपदी पूरी होने पर ही बनती है।

मनु ने अन्यत्न विवाहों की आवश्यक विधियों पर अपनी सम्मित स्पष्ट रूप से प्रकट की है और अधिकांश स्मृतिकार उससे सहमत हैं कि सप्तपदी होने पर विवाह को पूर्ण समझना चाहिए। "विद्वानों को यह जानना चाहिए कि पाणिग्रहण के मन्द्रों के साथ कन्या का पाणिग्रहण हो जाना भार्यात्व का कारण है, सप्तपदी विधि पूरी होने पर भार्यात्व की पूर्णता हो जाती है"। २२

नारद विवाह के लिए पाणिग्रहण के मंत्रों को आवश्यक समझता है (१२।३)

<sup>&</sup>lt;sup>२१</sup> पं०सै० रि० १६११, खण्ड १, भाग १।

<sup>&</sup>lt;sup>२२</sup> मनु० ८।२२७, पाणिग्रहणिका मन्त्रा नियतं वारलक्षणम् ॥ . तेषां निष्ठातु विज्ञेया विद्वाद्भिः सप्तमे पवे ॥

किन्तु किसी विशेष विधि का निर्देश नहीं करता। लघु आश्वलायन स्मृति (१४।६०) कहती है कि विवाह के समय जब तक सप्तपदी नहीं होती तब तक विवाह पूरा हुआ नहीं समझा जाता। यमस्मृति में कहा गया है कि जल द्वारा, दान से या वाग्दान से कोई कन्या का पित नहीं होता, बल्कि पाणिग्रहण संस्कार से सप्तपदी के बाद ही वह उसका पित होता है। २३ स्मृतिचन्द्रिका तो यहाँ तक कहती है कि सप्तपदी से पहले पित के मरने पर भी पत्नी विधवा नहीं होती। २४ वात्स्यायन ने सप्तपदी को इतना महत्त्व नहीं दिया, वह अग्निहों स अश्विष्ठिश्च होने का प्रमाण मानता है। २४

वर्गमान समय में अदालतों न प्राचीन धर्मभास्त्रों का अनुसरण करते हुए विवाह में यज्ञ (होम)और सप्तपदी को ही आवश्यक विधियाँ स्वीकार किया है। २६ १८५५ के हिन्दू कानून में धार्मिक विवाहों में इन दोनों विधियों को या आचार को विवाह को वैध सिद्ध करने के लिए पर्याप्त समझा गया है।

### असवर्ण कन्याओं के विवाह की विधि

यह स्मरण रखना चाहिए कि उपर्युक्त सब संस्कार और विधियाँ ब्राह्मण, क्षित्रिय, वैषय के लिए अपने वर्णों में ही विवाह करने के लिए है। मनु अपने वर्णे की कन्या से ही पाणिग्रहण संस्कार की व्यवस्था करता है, अन्य वर्णों की कन्याओं के साथ विवाह के लिए वहाँ विशेष व्यवस्था बतलायी गयी है। श्रेष्ठ जाति (ब्राह्मण वर्णे) के पुरुषों के साथ विवाह होने के समय क्षत्रिया कन्या वर के हाथ के बांये छोर को ग्रहण करे, वैषया कन्या वर के हाथ में स्थित पैने (प्रतोद) का छोर पकड़े और श्रूदा कन्या वर के वस्त्र का छोर पकड़े । मनु (३।४३-४४) याज्ञ० स्मृ० (१।६२), शंख स्मृति (४।१४) में भी यही व्यवस्था दोहरायी गयी है। श्रूदों को वेद मन्त्रों का अधिकार नहीं है, अतः उनकी शादी में आचार या रूढ़ि को ही परम प्रमाण माना जाता है। गृहस्थ-

- <sup>२३</sup> नोदकेन वाचा वा कन्यायाः पतिरिष्यते । पाणिग्रहणसंस्कारात् पतित्वं सप्त-मे पदे ॥
  - मि॰ ब्रोणपर्व ५५।१५-१६ मनोबार्ग्बुद्धिसँभाषा दत्ता चोदकपूर्वकम् । पाणिग्रहणमन्त्राश्च प्रथितं वरलक्षणम् ॥ नत्वेषा निश्चिता निष्ठा निष्ठा-सप्तपदी स्मृता ॥
- २४ एवं च सन्तमपदादर्वाक् परिणेतुर्मरणेऽपि न विधवात्वमित्युक्तं भवति ।
- २<sup>५</sup> वा० का० सू० ३।५।१३ अग्निसाक्षिका हि विवाहा न निर्वतन्त इत्याचार्यसमयः।
- <sup>२६</sup> खुशालचन्द्र बनाम बाईमनी ११ बं० २५३, वेकंट चरपुलु बनाम रंगाचार पुलु १४ म० ३१८

रत्नाकर (पृ०५७) में कहा गया है कि णूद्र काविवाह उस समय पूर्ण समझना चाहिए जब कन्या वर के कपड़े के छोर को पकड़ ले।

### विवाह संस्कार से स्त्रियों के संवन्ध की अविच्छेद्यता

हिन्दू समाज में विवाह संस्कार पत्नी के लिए पित के साथ अविच्छेद्य सम्बन्ध उत्पन्न करने वाला समझा जाता है। पुरुप को कुछ अवस्थाओं में पुनर्विवाह (अधिवेदन) का अधिकार प्राप्त है। २७ किन्तु स्त्री को पाणिग्रहण के बाद इस जन्म में दूसरा विवाह करने का कोई अवसर प्राप्त नहीं है। मन् ने इस स्थिति के समर्थन में दो युक्तिगै दी हैं—(१) कन्या दान देने जाने योग्य वस्तु है, किसी वस्तु का दान एक बार ही दिया जाता है, इसके बाद उस पर दूसरे का स्वामित्व हो जाता है। विवाह के बाद स्त्री कन्या नहीं रहती है। अतः व्याही गयी कन्या के लिए मन्त्र नहीं पढ़े जा सकते हैं। २५ मनु (६। २०६) की इस व्यवस्था का दुष्परिणाम यह हुआ कि हिन्दू समाज में विधवाओं का विवाह विलकुल बन्द हो गया। मनु ने नियोग तथा वैवाहिक सम्बन्धों की णिथिलना का अन्त करने के उद्देश्य से विवाह संस्कार को अविच्छेद्य माना था, किन्तु बाद में विधवा विवाह निषेध के रूप में इस व्यवस्था के कुफल हिन्दू समाज को भोगने पड़े। वर्तमान हिन्दू समाज को सोगने पड़े। वर्तमान हिन्दू समाज को स्राप्त इससे भीषण क्षति उठा रहा है, इसका उल्लेख आगे विधवा विवाह वाले अध्याय प० ३३६-४२ में किया जायगा।

अविच्छेद्य हिन्दू विवाहों की अविच्छेद्य ईसाई विवाहों से भ्रामक तुलना

बहुधा हिन्दू विवाहों की इस अविच्छेखता की तुलना रोमन कैयोलिक विवाहों की अविच्छेखता से की जाती है, किन्तु इस तुलना में यह बात भुला दी जाती है कि रोमन कैयोलिक विवाहों में यह प्रतिबन्ध स्त्री और पुरुष दोनों पर समान रूप से लागू होता है। दोनों के लिये विवाह अविच्छेख समझा जाता है, स्त्री एवं पुरुष दोनों किसी दूसरे पुरुष या स्त्री से शादी नहीं कर सकते। हिन्दू विवाह का बन्धन विचित्न है। वह पुरुष के लिए विव्कुल नहीं है। पुरुष पहली पत्नी के रहते हुए यथेच्छ विवाह कर सकता है किन्तु स्त्री से आशा रखी जाती है कि वह उसके मरने पर भी दूसरे पति का नाम न ले। २६

वास्तव में विवाह का आदर्श नियम तो यह होना चाहिए कि उसमें पति-पत्नी के अधिकार तुल्य होने चाहिए। यदि विवाह संस्कार हो जाने पर पत्नी को यह अधिकार

२७ हरिदत्त वेदालंकार—हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० ६१

<sup>&</sup>lt;sup>२ च</sup> मनु० ६।२२६ पाणिग्रहणिका मन्त्रा कन्यास्वेव प्रतिष्ठिता । नाकन्यासु क्वचिन्नुणां लुप्तधर्मक्रिया हि ताः ॥

रह ईसाई धर्म ने विवाह को बहुत वेर बाद अर्थात् १२वीं से सदी से संस्कार (Sacra-

नहीं है कि वह दूसरी शादी कर सके तो पित को भी पुनर्विवाह का अधिकार नहीं हांना चाहिए। १६५५ के हिन्दू विवाह कानून में ऐसी ही व्यवस्था कर दी गयी है।

वर्तमान समय मे अवालते भी धार्मिक विधि से सम्पन्न हुए हिन्दू विवाह को अविच्छेद्य सम्बन्ध मानती है। विवाह के अविच्छेद्य सम्बन्ध को स्वीकार करने के दो सुख्य परिणाम हुए हैं——(१) पति के मरने पर स्वी से पुनीववाह का अधिकार छीन लिया गया। विवाह दो आत्माओं का मिलन है, अतः पिन की मृत्यु के बाद पत्नी को यह स्वतन्त्रता नहीं प्राप्त होती कि वह कोई दूसरा पित कर सके। (२) पित के जीवित रहते हुए पत्नी अपने पिन को किसी भी कारण से तलाक नहीं दे सकती। ३० वशर्त कि उस जाित में तलाक की प्रथान हो। पत्नी व्यभिचारिणी हों, ३१ वेग्या हो, ३६ इस्लाम

ment) बनाया। प्रारम्भ में विवाह बिलकुल ऐहिक या सांसारिक (Secular) कार्य समझा जाता था। पुरोहित विवाह को आशीर्वाद से पवित्र बनाता था। <sup>ु</sup>किन्तु इस आशीर्वाद के न होने पर भी विवाह वैध समझा जाता था । इसके बाद यह रिवाज चला कि विवाह की लौकिक विधियाँ पूरी करके चर्च में जाकर उसे सेकामेण्ट (धार्मिक संस्कार) का रूप दिया जाय। १२वीं सदी तक विवाह की प्रार-म्मिक विधियां चर्च से बाहर होती थीं और उसका अन्त चर्च में प्रार्थना (Mass) के साथ होता था। १३वीं शती में सारी विधि पुरोहित द्वारा ही होने लगी। यह प्रथा यहां तक बढ़ी कि ट्रैण्ट की परिषद् (Council of Trent) ने १६ वीं शती में होने वाले वैयक्तिक विवाहों को पाप और अपराध बना दिया। इसके बाद विवाह को चर्च की विधियों के साथ करना आवश्यक हो गया। किन्तु यह स्मरण रखना चाहिए कि उस परिषद में कुछ व्यक्तियों ने उपर्युक्त प्रस्ताव के विपक्ष में वोट विये थे। इस सम्बन्ध को अविच्छेद्य बनाने में चर्च को कई बातों से प्रेरणा मिली । बाइबिल में आवम और हब्बा को एक ही शरीर (One flesh) वाला बताया गया है, फिर चर्च और ईसा का सम्बन्ध भी अविच्छेद समझा जाता था। विवाह इसी सम्बन्ध का लौकिक प्रतीक था, अतः वह अविच्छेद्य होना चाहिए। जब ईसाई सन्त अखण्ड ब्रह्मचर्य की प्रतिज्ञा लेते थे तो पुरुषों के लिए अखण्ड एवं अविच्छेद्य विवाह की व्यवस्था क्यों न हो। अतः १५६४ में विवाह अविच्छेद्य संस्कार स्वीकार किया गया और १६वीं सबी में वैयक्तिक विवाहों को गैर कानुनी व अवैध ठहरा दिया गया।

এ॰ कुदोसी बनाम जोतीराम ३ कल ३ (३०८), तलकत बनाम वसता २८ कल० ७४१ (৬४८), नारायण बनाम त्रिलोक २६ अला ४ (६)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> सुम्त्राया बनाम रामस्वामी २३ म० १७१ (१७६, १७८)

<sup>&</sup>lt;sup>3२</sup> वही, सुन्दरी बनाम पीतम्बरी ३२ कल ८७१, बम्बई सरकार बनाम गंगा, ४, ३३

या किसी दूसरे धर्म को स्वीकार कर चुकी हो, तो भी पित के साथ उसका विवाह-बन्धन यथापूर्व कायम रहता है और पित अपनी पत्नी को या पत्नी अपने पित को दुरा-चार या धर्मपरिवर्तन के कारण नहीं छोड़ सकती।

पहले परिणाम का ११वें अघ्याय में विस्तार से प्रतिपादन होगा। यहाँ केवल दूसरे परिणाम पर विचार किया जायगा। पत्नी के व्यक्षिचारिणी होने पर भी पित उमे नहीं छोड़ सकता है। 33 कुछ मुकदमों में अदालतों ने यह स्वीवार किया है कि दुराचार से विवाह-सम्बन्ध विच्छिन्न हो जाता है। 38 किन्तु दाम्पत्य अधिकारों के प्रकरण में हम यह देखेंगे कि शास्त्रकारों ने यह विधान किया है कि स्वी के व्यक्षिचारिणी होने पर भी पित का यह कर्तव्य है कि वह उसका भरण-पोपण करे और यदि वह कुमार्ग में विरत्न नहीं होती तो पित केवल यही कर सकता है कि भरण-पोपण की मान्ना को कम कर दे, किन्तु उसे पत्नी के साथ विवाहसम्बन्ध विच्छिन्न करने का कार्ड अधिकार नहीं।

### धर्म परिवर्तन और विवाह की अविच्छेद्यता

हिन्दू विवाह एक धार्मिक सम्बन्ध है, अतः पित-पत्नी में किसी एक के धर्म-पिरवर्तन से या जाति से अधः पितत होने के बाद भी यह सम्बन्ध विच्छिन्न नहीं होना है। बम्बई में एक हिन्दू पित के जीवित रहने हुए एक मुसलमान से शादी की। सरकार की ओर से उस पर मुकदमा चलाया गया और पहले पित के जीवित रहने पर, दूसरे व्यक्ति के साथ विवाह करने के अपराध में उस स्त्री को सजा दीं, गयी।

बंगाल में हिन्दू स्तियों ने अपने अत्याचारी पितयों से परिलाण पाने के लिए धर्म परिवर्तन के उपाय का बहुत अधिक अवलम्बन किया। वहाँ यह रिवाज चल पड़ा था कि जो स्त्री अपने पित द्वारा छोड़ दी जाती थी या बहुत सतायी जाती थी, वह मुसलमान हो जाती थी और अदालत में अपने पित के विरुद्ध यह दावा कर देती थी कि वह अपने गैर मुस्लिम पित के साथ नहीं रह सकती, इसलिए या तो पित मुसलमान हो जाय, ताकि वह उसके साथ रह सके, या अदालत उसे अपने पहले पित को तलाक देने की स्वीकृति प्रदान करें। ऐसी दशा में प्रायः पित अदालत में उपस्थित नहीं होते थे; क्योंकि वे इस्लाम नहीं स्वीकार करना चाहते थे। अदालत प्रतिवादी की अनुपस्थित में

विश्वेश्वर बनाम मातागुलाम २ नार्थ वैस्टर्न प्रोविन्सज हा० को० रि० ३००, सम्राट बनाम मारियमुत्ती ४ म० २४३। एडिमिनिस्ट्रेटर जनरल बनाम आनन्दा- चारी १ म० ४६६, स्वर्णमयी बनाम मारत मन्त्री १४ कल० २५४।

अर्थ रामप्रसाव बनाम सुमुबाई ४ ता० ला० वि० ३१ (४१, ४२) शिवसिंह बनाम मिलाल १२ म० २७७, नरसन्ना बनाम गंगू १३ म० १३३॥

पत्नी को हिन्दू पित मे तलाक की स्वीकृति दे देती थी। इस प्रकार अपने पित को तलाक देने के बाद वह स्त्री आर्यसामाजिक विधि से शुद्ध हो कर फिर हिन्दू वनती थी और अपनी पसन्द के दूसरे पित से अपनी शादी कर लेती थी। पितयों को इस उपाय की शरण लेने की आवश्यकता नहीं होती थी क्योंकि १६५५ तक प्रचलित हिन्दू कानून के अनुसार वे यथेच्छ स्वियों मे शादी कर सकते थे।

म्सलमान बनकर अपने पहले हिन्दू पित से मुक्ति पाने का सबसे प्रसिद्ध उदाहरण श्रीमती सीतादेवी का है। यह पीठापुरम् (मद्रास) के महाराज की तृतीय कन्या है। ६ अगस्त १६३३ को एक प्रतिष्ठित हिन्दू से उसका विवाह सम्पन्न हुआ। १० अक्टूबर १६४३ को बम्बई में उसने एक काजी बुलाया, कलमा पढ़ा और मुसलमान हो गयी। उसने अपने पति को यह लिखा कि मैं मुसलमान हो गयी हैं, तुम भी मुसलमान हो जाओ। पिन ने मसलमान होने से इन्कार कर दिया। इस पर मद्रास सिटी सिविल कोर्ट में सीता देवी नं यह प्रार्थनापत्र दिया कि "६ अगस्त १९३३ को हिन्द्र विधि के अनुसार हुए मेरे विवाह को रद्द समझा जाय, क्योंकि मैं १० अक्टूबर १६४३ को मुसलमान हो गयी हूँ। मैंने पति को मुसलमान होने के लिए लिखा किन्तू उसने ऐसा करने मे इन्कार किया हैं"। २३ दिसं ० १६४३ को यह मुकदमा शी सय्यद इमासुद्दीन के सामने पेश हुआ। जज ने अपने फैसले मे लिखा कि "चूकि प्रतिवादी अदालत में उपस्थित नही हुआ और वादी बम्बई के काजी के सामने मुसलमान हो चुकी है, वह कहती है कि इस्लाम के सिद्धान्तों से आकृष्ट हांकर वह मुसलमान बनी है। काजी की गवाही ले ली गयी है। उसका पति मुसलमान बनना स्वीकार नही करता । विल्सन ने एंग्लो मुहम्मदन लॉ (पैरा ७४ ए०) में कहा है कि वर वधु में ने यदि कोई मुसलमान हो जाता है तो विवाह पर कोई असर नहीं पड़ता, किन्तु यदि वह मुसलमान नहीं होता तो दूसरा पक्ष तलाक दे सकता है। यह विधि दारुल्इस्लाम या मुस्लिम देणों के लिए है, अतः अदालत द्वारा यह विवाह-सम्बन्ध विच्छिन्न घोषित किया जाता है।" इस निर्णय के आठ दिन बाद १ जून १९४४ को सीता-देवी का विवाह बम्बई में बड़ौदा के महाराज श्री प्रतापिसह से हो गया। यह कहने की आवश्यकता नहीं कि सीतादेवी दूसरे विवाह से पहले शुद्ध होकर हिन्दू बन चुकी थी।

इसमे कोई सन्देह नहीं कि भारत के विभिन्न हाई कोटों में इस सम्बन्ध में मतभेद हैं कि वर-वधू में से किसी एक के मुसलमान होने पर भी विवाह-सम्बन्ध विच्छिन्न होता है या नहीं, किन्तु अधिकांश कोटों का झुकाव इस ओर है कि यह विवाह-सम्बन्ध विच्छिन्न नहीं होता है। ऊपर हम बम्बई हाईकोर्ट के गंगा वाले मामले का उल्लेख कर चुके हैं। कलकत्ता हाई कोर्ट ने १८६९ में राजकुमारी के मामले में भी ऐसा ही फैसला दिया था (इ. ला. रि. १८ कल. २६४)। मामला इस प्रकार था कि एक हिन्दू स्त्री मुसलमान हुई और उसने एक मुसलमान से शादी कर ली। अदालत ने स्पष्ट रूप से यह कहा कि स्त्री के मुसलमान हो जाने पर भी वह हिन्दू कानून की परिधि से बाहर नहीं चली जाती। १६४९

में कलकत्ता हाईकोर्ट के जिस्टस एगले (Edgley) ने एक दूसरे मामले में ऐसी पढ़ित की भत्सेंना की। इस मामले में पोलैण्ड की एक रूसी स्वी ने दीवानी पढ़ित से एक रूसी पुरुष से विलन में शादी की, पित ग्लासगों चला गया और पत्नी भारत में आयी, वह मुसलमान हो गयी। उसने अपना नाम नूरजहां रखा और पित को नार भेजा कि वह मुसलमान हो जाय। पित ने मुसलमान होने से इन्कार कर दिया। इस पर नूरजहां ने कलकत्ता हाईकोर्ट में पित से तलाक पाना चाहा। ग्यायाधीण श्री एगले ने यह फैंगला किया कि मुसलमान बनने वाले पर विवाह-सम्बन्ध के विच्छेद का इस्लामी कानून ब्रिटिश भारत में लागू नहीं हो सकता। १८६६ में बलकत्ता हाईकोर्ट ने यह कहा था कि इस्लामी कानून भारत का कानून नहीं है और यह बात न्याय (Equity) और उत्तम अन्तःकरण (Good conscience) के सर्वथा प्रतिकृत्ल है कि किसी हिन्दू को इस्लामी कानून से किसी प्रकार बाधित किया जाय। एगले के मत में, इसी नरह किसी व्यक्ति के मुसलमान बनने पर दूसरे व्यक्ति को मुसलमान बनने या विवाह-सम्बन्ध विच्छेद करने के लिए बाध्य नहीं किया जा सकता, यदि ऐसा मान लिया जाय ना राज्य धर्म-परिवर्तन में सहायक बन जायगा।

इस विषय में स्कितर वनाम आर्डे (१६७१-१४ मूर की इंडियन अपील्स ३०६) के मामले का उल्लेख उपयोगी है। इस मामले में एक ईसाई विधवा ने जान थामस के साथ अपना सम्बन्ध बताया। जान थामस की पत्नी जीवित थी और ईमाई कानून के अनुसार उसका एक विधवा के साथ दूसरा विवाह वण्डनीय अपराध था। उसमे बचने के लिए दोनों मुसलमान हो गये, क्योंकि इस्लाम में चार शादियाँ जायज होती है। इलाहाबाद हाईकोर्ट और प्रिवी कौसिल दोनों ने इस विवाह की निन्दा की और एसे वैध नहीं माना।

अतः उपर्युक्त फैसलों से यह स्पष्ट है कि वैयक्तिक स्वार्थपूर्ति के उद्देश्य में किये गये धर्मपरिवर्तन को अदालत जायज नहीं मानती और नहीं अदालतों को ऐमा मानना चाहिए। यदि ऐसा मान लिया जाय तो धर्म एक मजाक और खिलवाड़ की चीज हो जायगी। यह प्रवृत्ति अत्यन्त निन्दनीय है कि बहुविवाह का आनन्द लेने या अभीष्ट ब्य क्ति से विवाह करने के लिए धर्म परिवर्तन के गहुंणीय मार्ग का अवलम्बन किया जाय।

हिन्दूबम्पती में यदि कोई ईसाई हो जाता है तो भी उन पर विवाह की अविच्छेद्यता का बन्धन लगा रहता है। मगनिया बनाम प्रेमसिंह (द बं. ला. रि. द ५६) के मामले में मगनिया ने भारतीय तलाक कानून (१८६६ का ४ था कानून) के अनुसार अपने पित से तलाक पाना चाहा। अदालत को यह पता लगा कि उनकी शादी हिन्दू विधि से हुई थी और उसके बाद वे ईसाई हुए। अदालत ने यह फैसला दिया कि भारतीय तलाक कानन में एकविवाही (Monogamous) विवाहों का विधान है, वादी-प्रतिवादी की शादी हिन्दू कानून के अनुसार हुई, इसमें बहुविवाह जायज है,

अतः हिन्दू कानून लागूहोने की वजह से भारतीय तलाक कानून उन पर नहीं लागू हो सकता।

यद्यपि हिन्दू विवाह सम्बन्ध अविच्छेद्य है, किन्तु ईसाई धर्म स्वीकार करने वाले हिन्दू कुछ विशेष अवस्थाओं में वेशी ईसाई विवाह भंग कानून (Native Converts Marriage Dissolution Act, १८६६ का २९ वाँ कानून) के अनुसार कुछ शर्तों का पालन करने हुए तलाक प्राप्त कर सकते हैं। यदि पति-पत्नी में में किसी एक के ईसाई बन जाने पर दूसरा निरन्तर छः मारा तक जान-बूझकर उसका सहवास परित्याग करता है तो पहला व्यक्ति दास्पत्य अधिकारों (Conjugal rights) के लिए दावा कर सकता है। यदि प्रतिवादी इस दावे वे बाद कोर्ट द्वारा स्वीकृत एक वर्ष की अवधि तक उसे पुनः दास्पत्य सुख देने से इन्कार करता है तो अदालत उस विवाह को भंग कर सकती है। यह स्मरण रखना चाहिए कि इस कानून का उद्देयय तलाक को सुगम बनाना या प्रोत्साहित करना नहीं, अपितु यह है कि दस्पती में से किसी एक व्यक्ति के ईसाई हो जाने पर, यदि दूसरा धर्म परिवर्तन के कारण पहले का त्याग करता है तो परित्यक व्यक्ति को दूसरी भादी का अवसर मिल सके। इसी कानून के २५ वें भाग में यह स्पष्ट कर दिया गया है कि महवास-परित्याग (Desertion) धर्मपरिवर्तन के कारण होना नाहिए। यदि यह परित्याग कूरना या दुराचरण के कारण होगा, तो उस अवस्था में यह कानन लाग न होगा।

प्राचीन भाग्त में सामयिक या सशर्त विवाह (Contractual Marriages)

आजकल इस प्रथन पर तीन्न मतभेद है कि विवाह अविच्छेद्य धार्मिक सम्बन्ध (Sacrament) है या दो पक्षों द्वारा आपस में तय किया हुआ एक समझौता, समय या ठेका (Contract) माल । पिछले दो हजार वर्षों में विवाह संस्कार की धार्मिकता एवं अविच्छेद्यता पर इतना अधिक वल दिया गया है कि हम यह भूल गये हैं कि अत्यन्त पुराने जमाने में ऐसे अनेक विवाह होते थे जिनमें विवाह सम्बन्ध सामयिक या सांविदिक (Contractual) होता था, वर-वधू कुछ ग्रातों पर विवाह करते थे। तै० ब्रा० (२।३।१०) में प्रेमिका अपने प्रेमी सोम से यह कहती है कि वह उसके साथ तब तक विवाह नहीं करेगी, जब तक कि वह उसकी कुछ ग्रातों को स्वीकार नहीं करेगा। महाभारत में ग्रातं वाले विवाहों के अनेक उदाहरण मिलते है। जरत्कार को जब अपने पितरों की रक्षा के लिए लाचार होकर विवाह करने का निष्चय करना पड़ा तो उसने अपने पितरों से कहा कि मैं इन ग्रातों पर विवाह कर्षेगा—

१---मुझे अपने नाम वाली पत्नी मिले।

२-- मुझे वह भिक्षा में मिले।

३--- मुझे अपनी पत्नी का भरण-पोषण न करना पड़े। किन्तु उस बूढ़े आदमी

को, जिसने तपस्या से अपने शरीर को बिलकुल क्षीण कर डाला था, कौन अपनी कन्या देता ? अन्त में उस ऋषि ने जंगल में जाकर तीन बार धीरे-धीरे कहा कि "मब जंगलवासी सुनें, मेरे पितर संकट में है, और उन्होंने मुझे विवाह के लिए आजा दी है। मैं कन्या चाहता हैं।" इसके बाद ऋषि ने अपनी शतों की भी घोंषणा की। नागराज वासुकि के अनुचरों ने यह समाचार अपने स्वामी के पास पहुँचाया। वासुकि जरत्कारु के विवाह की इच्छा सुनते ही अपनी सजी-सजायी बहिन को लेकर वन में उस ऋषि के निकट आया और उस महात्मा से उसने यह कहा कि "यह कन्या मेरी बहित है, त्रम्हारे नामवाली है, त्म इसे पत्नी रूप से स्वीकार करो। मैं ही इसे पाल गा।"34 ऋषि ने कहा-"मेरी यह गार्त है कि मैं इसका भरण-पापण नहीं कहाँगा और यह कत्या कभी मेरा अप्रिय कार्य नहीं करेगी। अप्रिय कार्य करने पर मैं इस कन्या को छोड़ दुंगा।", , , वासुकि ने यह गर्त मंजूर कर ली। वामुकि के घर ऋषि गये। यथाविधि विवाह के बाद वह भार्या सहित वासगृह में प्रविप्ट हुआ और वहाँ अपनी पतनी के सामने भी उसने यह शर्त पेश की "मेरा अप्रिय कार्य न करना और मुझे अप्रिय लगने वाला वचन न बोलना। ऐसा करने पर मैं तुझे छोड़ दूँगा।"३ व वास्ति की बहिन ने बड़े दु:ख से 'एव-मस्तुं कहकर ऋषि की शर्त स्वीकार की और बहुत सावधानी के साथ ऋषि की सेवा करने लगी।

एक दिन जरत्कारु अपनी पत्नी की गोद में सिर रख कर सो रहे थे। सूर्य अस्त हो गया, किन्तु ऋषि की नींद नहीं टूटी। पत्नी उस समय बड़ी चिन्ता में पड़ गयी। यदि वह अपने पति को नहीं जगाती तो ऋषि के संध्या समय के धार्मिक कार्य में विध्न पड़ता है, उससे धर्मलोप या पाप लगने की संभावना है और यदि वह जगाती है तो पति की निद्रा भंग करने का अपराध करती है। पत्नी ने धर्मलोप और पित की निद्राभंग में से धर्मलोप को अधिक महत्त्वपूर्ण समझा और यह कहते हुए पित को जगाया— "हे ब्रतशील, भगवान सूर्य देव डूब रहे हैं, उठकर जल स्पर्श कर संध्योपासना कीजिए। देखिए अग्निहोस्न का समय आ गया है।

पत्नी की यह बात सुन कर ऋषि बड़े कुढ़ हुए। वे बोले—"तूने इस प्रकार से भेरा अपमान किया है, मैं तेरे साथ अब न रहूँगा। मैं यह बात निश्चित रूप से जानता हूँ कि भेरे सोथे रहने से सूर्यदेव कभी उचित समय पर अस्त नहीं हो सकता। अपमानित होकर कोई पुरुष नहीं रहना चाहता। मुझ-जैसा धार्मिक व्यक्ति तो ऐसी हालत में कभी नहीं रह

अध्य म० मा० १।४७।४। नं भरिष्येऽ हमेतां वा एष में समयः कृतः। अप्रियवचनं न कर्तव्यं कृते चैनां त्यजाम्यहम् ॥ अध्यवचनं न कर्तव्यं कृते चैनां त्यजाम्यहम् ॥ अध्यवचनं न कर्तव्यं न च वाच्यं कदाचन। त्यजेयं विप्रियं च त्वां कृतं वासं च ते गृहे॥

सकता।" पत्नी ने बड़ी सफाई पेश की, हाथ-पैर जोड़े, किन्तु ऋषि नहीं पिघले। उन्होंने अपने बचन का स्मरण कराया और पत्नी को छोड़कर अन्यत्न चल दिये (महाभा० १।४७।२५-४४)।

इस कथा से स्पष्ट है कि प्राचीन हिन्दू समाज में विवाह कई बार शतों पर होता था और उन गर्तों के भंग होने पर विवाह संबंध विच्छिन्न हो जाता था। इस संबंध में उर्वशी-पुरूरवा और देवयानी-ययाति की कथायें भी स्मरणीय हैं।

### दीवानी विवाह

इस अध्याय के आरंभ में यह कहा जा चुका है कि स्ती-पुरुष के सम्बन्ध को समाज हारा स्वीकृत करवाने के लिए कोई न कोई विधि आवश्यक होती है, चाहे वह पुरोहितों हारा पूरी की जाय या मजिस्ट्रेट के आगे सम्पन्न की जाये। पहली विधि से होने वाले विवाह को धार्मिक विवाह (Sacramental marriages) और दूसरे को दीवानी विवाह (Civil marriages) कहते हैं। हिन्दू समाज में पुरोहितों द्वारा अग्नि के सम्मुख पाणि-प्रहण संस्कार की वैवाहिक विधि सिदयों से आवश्यक मानी जाती रही है। गान्धर्व विवाह के प्रकरण में हमने यह देखा था कि परस्पर प्रेम उत्पन्न होनेपर विवाह के लिए, पहले संस्कार की आवश्यकता नहीं समझी जाती थी। शकुन्तला और दुष्यन्त के विवाह में कोई संस्कार नहीं किया गया था। किन्तु वात्स्यायन के समय तक ऐसे विवाहों को नियमबद्ध करने तथा प्रेम के नाम पर होने वाले व्यभिचार को रोकने के लिए संस्कार की शर्त अनिवार्य बना दी गयी। उसके बाद पिछली शताब्दी के मध्य तक हिन्दू विवाह को वैध बनाने का एक मात्र उपाय पाणिग्रहण संस्कार था। उष्ट किन्तु १५७२ के विशेष विवाह कानून से कुछ विशेष व्यक्तियों के लिए मजिस्ट्रेट या रजिस्ट्रार के सामने कानून द्वारा नियत शर्ती

अजिकल अधिकांश पश्चिमी वेशों में बीवानी विवाह की प्रथा प्रचलित है। पहले (पृ० २६२-३ टि०) यह बताया जा चुका है कि यूरोप में १२ वीं शती तक विवाह चर्च का विषय नहीं समझा जाता था। चर्च ने इसे अपने अधिकार में लेने का यत्न किया, किन्तु लूथर तथा अन्य सुधारकों ने कहा कि विवाह बीवानी अवालतों का विषय है। ट्रैण्ट की परिषद् ने सुधारकों की इस सम्मति को कुफ (Heresy) घोषित किया किन्तु इसके बावजूब योरोप के अनेक कैथोलिक वेशों में बीवानी विवाह ही एक माल कानूनी विवाह माना जाता है, जर्मनी में केवल बीवानी विवाह को वैध माना जाता है। उत्तरी अमेरिका की रियासतों में विवाह एक समय (Contract) माल है। यूरोप के अधिकांश वेशों में बीवानी विवाह के बाव चर्च में बिशप या पुरोहित के सामने धार्मिक विधि से बुबारा विवाह किया जाता है (इंसा० बिटा०, खण्ड १४, प० ६४२-४४)

के अनुसार किये जाने वाले दीवानी विवाहों (Civil marriages) को भी वैध समझा गया। भारत में इन विवाहों को वैध बनाने का मनोरंजक इतिहास है।

### दीवानी विवाह के कानून का इतिहास

ब्रह्मसमाज १६वीं शताब्दी में भारत का सबसे पहला और एक महत्त्वपूर्ण धार्मिक सुधार आन्दोलन था। ब्रह्मसमाज ने हिन्दू समाज में कई शताब्दियों से चले आने वाले अन्धिविश्वासों और कुरीतियों को दूर करना चाहा। ब्रह्मसमाजी मूर्नि पूजा को नहीं मानते थे, क्योंकि उस समय हिन्दुओं का कोई भी संस्कार किसी न किसी देवता की मूर्नि पूजा के विना पूरा नहीं हो सकता, अतः ब्रह्ममाजी ऐसी सब विधियों से अलग रहते थे। जिम समय महिंष देवेन्द्र बाबू के घर में कोई धार्मिक उत्सव होता, उम ममय वे मूर्ति पूजा से बचने के लिए जंगल में चले जाते थे। १५५७ में ब्रह्मममाज में एक प्रतिभासम्पन्न मेधावी और तेजस्वी युवक श्री केशवचन्द्र सेन का आगमन हुआ और उन्होंने ब्रह्मसमाज को बड़ी तेजी से सुधारवाद के नाम पर ईसाइयत का जामा पहनाना शुक्त किया। प्रगतिणील ब्रह्मसमाजी विवाह के हिन्दू आदर्श एवं विधि दोनों को ह्रय एवं त्याज्य समझते थे, उनका कहना था कि विवाह स्त्री और पुष्क के बीच में एक समझीता (contract) मात्र है, कत्यादान बिल्कुल बेकार है और विवाह की पौराणिक विधि त्याज्य है। प्रगतिणील ब्रह्मसमाजियों ने मूर्तिपूजा के प्रभावों को सर्वथा दूर करते हुए विवाह की एक नयी विधि बनायी।

किन्तु शीघ्र ही यह प्रका उठ खड़ा हुआ कि इस विधि के अनुसार किये गये विवाह क्या वैध होंगे ? प्रगतिशील ब्रह्मसमाजियों ने उस समय के एडवोंकेट जनरल श्री कोवी से इन विवाहों की वैधता के सम्बन्ध में सम्मति ली। श्री कोवी की सम्मति थी कि ये विवाह वैध नहीं माने जा सकते। इस पर ब्रह्मसमाजियों का एक प्रतिनिधि मण्डल उस समय के वायसराय लार्ड जैन्सडाजुन से मिला और उन्होंने ब्रह्मसमाजियों के विवाहों को वैध बनाने के लिए एक कानून पास करने की मौंग की। उस समय स्थित यह थी कि हिन्दू, मुसलमान, ईसाई, यूरोपियन और पारसी जातियों के लिए विवाह के कानून वने हुए थे किन्तु ब्रह्मसमाजी अपने को न हिन्दू मानते थे न मुसलमान, न ईसाई, न पारसी। अतः उनके लिए कानून द्वारा विवाह करने का कोई तरीका नही था। इसका मतलब यह था कि कानूनी दृष्टि से ब्रह्मसमाजी विवाह कर ही नहीं सकते थे। इस दोष को दूर करने की वृष्टि से ब्रह्मसमाजियों के विवाह के लिए एक कानून बनाना आवश्यक था। किन्तु इसमें सबसे बड़ी दिक्कत यह थी कि ब्रह्मसमाज का कोई निश्चित रूप नहीं था। ३० वर्ष के अन्दर ही इसमें दो दल पैदा हो गये थे और दोनों विवाह के सम्बन्ध में पर्याप्त मतभेद रखते थे। सरकार किस दल की सम्मति और विधि को प्रामाणिक माने ? दूसरी आपित यह थी कि यदि प्रत्येक धार्मिक सम्प्रदाय के लिए अलग कानून बनाये जाने आपित यह थी कि यदि प्रत्येक धार्मिक सम्प्रदाय के लिए अलग कानून बनाये जाने

लगें तो बीसियों विवाह कानून बनाने पड़ेंगे। हर एक सम्प्रदाय अपने लिए अलग-अलग कानून की माँग करेगा। साम्प्रदायिक विवाह कानून (Denominational Marriage Acts) बनाने में एक यह भी बाधा थी कि विभिन्न धार्मिक सम्प्रदायों के बीच में होने वाले विवाह का नियमन किस प्रकार किया जायगा?

भारत सरकार के तत्कालीन कानून सदस्य सर हेनरी मेन ने इस समस्या का यह हान निकाला कि ईसाई धर्म को न मानने वाले तथा हिन्दू, मुसलमान, बाँढ, पारसी या यहूदी धार्मिक विधि से शादी न करने वालों के लिए एक कानून बनाया जाय। १८ नव० १८६८ की उन्होंने इस प्रकार के कानून का मिन्यदा पेश किया और सम्मित के लिए, यह मिन्दिदा प्रान्तीय सरकारों के पास भेजा गया। प्रान्तीय सरकारों ने इसका इसआधार पर घोर विरोध किया कि यह हिन्दू-मुस्लिम कानूनों में क्रांतिका री परिवर्तन करने वाला है। विवाह के विषय में, हिन्दू कानून और हिन्दू धर्म एक है, जो हिन्दू विवाह को नहीं मानता, वह हिन्दू कानून को भी नहीं मानता, जमे हिन्दू धर्म में रहने का कोई हक नहीं। व्यवस्थापिका परिषद् को यह अधिकार नहीं कि वह हिन्दू मुस्लिम कानूनों को मनमाने ढंग से बदलती रहे। कानून सदस्य सर स्टीफन ने इस बिल को १८७० में व्यवस्थापिका परिषद में पेश करते हुए उक्त आपित्त को बड़े सुन्दर शब्दों में अभिव्यक्त किया था। उनका कहना था कि हम व्यवस्था-पिका परिषद् के कानूनों ढारा न नो हिन्दुओं को अंग्रेज और न अंग्रेजों को हिन्दू बनाने का अधिकार रखते हैं।

मेन के मस्विदे में से उपर्युक्त आपित हटाने के लिए इस कानून में एक प्रस्तावना जोड़ी गयी और वह प्रस्तावना ही इस बिल का सबसे महत्त्वपूर्ण अंग है। इसमें यह कहा गया है कि जो लोग हिन्दू धर्म, ईसाइयत, इस्लाम, पारसी, बौद्ध, सिक्ख या जैन धर्म नहीं स्वीकार करते, उनके लिए यह कानून बनाया जाता है। इस कानून के अनुसार विवाह करने वाले को यह घोषणा करनी पड़ती थी कि वह हिन्दू धर्म को नहीं मानता है।

### दीवानी विवाह का स्वरूप

इस कानून के अनुसार, विवाह णुद्धरूप से एक दीवानी मामला समझा गया और इसमें किसी धार्मिक विधि का पालन आवश्यक नहीं है। यह विवाह विवाहों के रिजस्ट्रार के सामने कुछ शतें पूरी करने पर नियत विधि के अनुसार हो सकता है। ये शतें इस प्रकार हैं—वर वधू कमशः कम से कम १६ और १४ वर्ष के हों, यदि वे २१ वर्ष से कम आयु के हैं तो उनके अभिभावक की सहमति होनी चाहिए। उनमें सिपण्डता या कृतिम सिपण्डता (Affinity) नहीं होनी चाहिए और उनमें किसी की पत्नी या पित नहीं जीवित होना चाहिए (धारा २)। विवाह से पूर्व वर या वधू को अपने निवास स्थान के रिजस्ट्रार को विवाह की सूचना देनी पड़ती है। निवास स्थान उसे माना गया है जहाँ उक्त सूचना देने से कम से कम १४ दिन पहले से वर या वधू में से कोई रहता हो (धारा ४)।

सूचना देने से ९४ दिन बाद तक यदि उस विवाह संबंध पर कोई आपत्ति न उठायी जाय तो वह विवाह तीन साक्षियों की उपस्थिति में रजिस्ट्रार के सामने हो सकता है। यह विवाह किसी भी विधि से किया जा सकता है बणर्ते कि पति-पत्नी एक-दूसरे को रजिस्ट्रार तथा साक्षियों को श्रवण कराते हुए क्रमणः ये शब्द कहें कि मैं तुझे पति के रूप में स्वीकार करती हूँ। और मैं तुझे पत्नी के रूप में स्वीकार करती हूँ। और मैं तुझे पत्नी के रूप में स्वीकार करता हूँ (धारा १४)। ऐसे विवाहों में तलाक दिया जा सकता है (धारा २४)।

नये कानुनों का निर्माण---- १८७२ का कानून हिन्दुओं को सन्तुप्ट न करसका क्योंकि भारत में उस समय तक कोई ऐसा कानून नहीं था, जिस कानून के अनुसार हिन्दुओं में दीवानी विवाह हो सकों, इस कानून मे वर-वधु को यह घोषणा करना आवण्यक था कि हम हिन्दू, मसलमान, ईसाई, बौद्ध, जैन, मिक्ख या पारसी धर्म नही स्वीकार करते। बहुत से हिन्दू ऐसे थे जो अपने धर्म में ही रहते हुए दीवानी विवाह करना चाहते थे। इस मामले में देशी राज्यों ने पथ प्रदर्शन किया। १९०८ में बड़ीदा राज्य में तथा १९१६ में इन्दौर राज्य में दीवानी विवाहों को वैध वनाने के कानून बने । कोल्हापुर में भी इसी तरह का कानन बना। भारत सरकार ने स्वयं इस दिशा में कदम नही उठाया। श्री हरि सिंह गौड़ ने १६२३ में हिन्दू-समाज में दीवानी विवाहों को वैध बनाने का मस्विदा केन्द्रीय व्यवस्थापिका परिषद में उपस्थित किया। उनकी इच्छा थी कि भारत की सभी जातियों के लिए दीवानी विवाह का कानन बनाया जाय, किन्तु मसलमानों और पारिसयों ने इसका घोर विरोध किया। अतः अन्त में यह मस्विदा केवल हिन्द, बौद्ध, सिक्ख और जैन धर्मों तक के लिए मर्यादित किया गया और १८७२ के ऐक्ट को १६२३ के कान्त के अनुसार संशोधित किया गया। इस संगोधन के पश्चात अब एक हिन्दू को यह घोषणा करने की आवश्यकता नहीं रही कि वह हिन्दू नहीं है। वह हिन्दू होते हुए भी दीवानी विवाह कर सकता था। १९५४ के विशेष विवाह कानून (Special Marriage Act) द्वारा इसमें अनेक आवश्यक और समयानुकुल संशोधन किये गये हैं। इसकी सबसे अधिक क्रांति-कारी व्यवस्था पारस्परिक सहमति (Mutual consent) द्वारा विवाह विच्छेद का विधान है। अब हिन्दू इस कानुन के अनुसार दीवानी विवाह कर सकते हैं।

٠,,

#### अध्याय ५

## दाम्पत्य कर्तव्य व अधिकार

विवाह संस्कार द्वारा पति-पत्नी एक सूत्र में आबद्ध हो जाते हैं। पत्नी पति के घर में चली जाती है और पित के साथ मिलकर गृहकार्यों का संचालन करती है। इस अवस्था में दोनों के एक-दूसरे के पित कुछ कर्त्तंच्य और अधिकार उत्पन्न हो जाते हैं। यह स्मरण रखना चाहिए कि प्राचीन काल में हिन्दूसमाज में कर्त्तंच्यों पर अधिक बल दिया गया था और आजकल अधिकारों की जोरदार माँग की जाती है, अतः प्राचीन धर्मशास्त्रों में पित-पत्नी के और विशेषतः पत्नी के कर्त्तंच्यों की चर्चा अधिक है और अधिकारों की कम। हिन्दू स्त्रियों की स्थिति गिरन से पूर्व वैदिक युग में पित-पत्नी के अधिकार उत्थ थे, विवाह के बाद नवबधू घर की रानी हो जाती थी। किन्तु दूसरी से पांचवीं सदी के बीच में बनने वाली ज्यासस्मृति ने उसे नौकरानी का दर्जा दिया। वारी की स्थिति में यह परिवर्तन गुज्य युग तक पूर्ण हो चुका था। इस परिवर्तन के कई कारण थे।

- (१) पहला कारण यज्ञीय कर्मकाण्ड में अत्यिधिक शुद्धि के विचार की वृद्धि से गर्नै:-गर्नै: स्त्रियों का यज्ञीय कार्यों से पृथक् किया जाना था। मासिक धर्म अथवा रजक्षी मल के कारण स्त्रियां अपवित्र मानी जाने लगी थीं। धीरे-धीरे इस विचार को सब लोग मानने लगे और यज्ञ विषयक कार्यों में पत्नी का अधिकार कम होने लगा। यज्ञ में स्त्री का अधिकार कम होने लगा। यज्ञ में स्त्री का अधिकार न रहने से वह शृद्ध की तरह हीन मानी जाने लगी, क्योंकि शृद्धों का भी यज्ञ में कोई अधिकार न था।
  - विक्षिण भारत के कुछ प्रदेशों में पत्नी अपने घर में रहती है, पित उसके घर में आता है। इसके वर्णन के लिए देखिए हरिदत्त वेंदालकार—हिन्दू परिवार मीमांसा प० २७०-७२।
  - २ ऋ० १०।≈४।४६—सम्राज्ञी श्वशुरे भव सम्राज्ञी अधिदेवृषु । मि० अथर्व० १४। १।४३ ।
  - <sup>3</sup> व्यासस्मृ० २।२७---दासीवदिष्टकार्येषु भार्या भर्तुः सदा भवेत् ।
  - ४ इसके विशव प्रतिपादन के लिए देखिए हरिदत्त वेदालकार---हिन्दू परिवार मीमासा, पृ० १०८-१७

- (२) पुत्र पिता के वंश को चलाने वाला और पितरों को पिण्ड दान करने वाला होता था। योद्धा जातियों के जीवनसंघर्ष में कन्या की अपेक्षा पुत्र पिता को अधिक सहायता दे सकता है, अतः ऐसे समाज में कन्याओं की उपेक्षा स्वामा-विक थी।
- (३) स्वी शिक्षा का अभाव व बाल विवाह—वैदिक काल में कन्या ब्रह्मचर्य पूर्वक विद्याध्ययन करके ही युवती होने पर विवाह करती थी। बाद में स्वीणिक्षा की उपेक्षा एवं बाल विवाह के प्रचलन से जब बहुत ही छोटी आयु में कन्याओं के विवाह होने लगे, उस समय स्वियों के अधिकारों की उपेक्षा स्वाभाविक थी।
- (४) इस स्थिति में यह विचार उत्पन्न हुआ कि स्त्नी स्वतन्त्र नही रह मकती, उसका कोई न कोई रक्षक होना चाहिए । इन सब कारणों से हिन्दू समाज में नारी की स्थिति में बडा अन्तर आने लगा।

### वैदिक युग में दाम्पत्य अधिकार

वैदिक युग में उपर्युक्त कारणों में से कोई कारण विद्यमान नही था, अपिनु कुछ ऐसे कारण थे जिनसे स्वियों को अधिक महत्ता मिली। उस समय अनार्यों के साथ संघर्ष था, अतः राजनीतिक दृष्टि से सन्तानों की बहुत अधिक कामना की जातीथी। ऋरवेद में १० पुत्नों को पैदा करने की भावना प्रकट की गयी है (१०।०५।४५)। स्वियों पृग्पों के प्रत्येक काय में सहायक होने से समाज का अत्यन्त उपयोगी अंग थी और संत्यास तथा त्यागवाद के विचारों के प्रवल न होने से विवाह एक आवण्यक कर्त्तंक्य समझा जाता था। स्वियों के शिक्षित एवं मुसंस्कृत होने के कारण विवाह में उनकी इच्छा तथा अधिकारों का पूरा ध्यान रखा जाता था।

इन कारणों से पित-पत्नी के अधिकारों में उस समय बड़ा वैपम्य नही था। पत्नी घर की रानी थी और पित का कोई यज्ञ या धार्मिक कार्य पत्नी के बिना पूर्ण नहीं हो सकता था। ऋग्वेद में अनेक स्थलों पर (१।७२१५,४,१३१२) पित-पत्नी द्वारा इकट्ठे होकर घरेलू कार्य व यज्ञ करने का वर्णन है। तैं० ब्रा० (३।७५) उन्हें यज्ञस्पी रथ में जुड़े हुए दो बैल कहता है। तैं० ब्रा० (३।७१) यह बताता है कि उस यज्ञकर्ता का आधा फल नष्ट हो जाता है, जिसे यज्ञ के दिन (ऋगुकाल के कारण) स्वी नहीं प्राप्त होती है। अश्वभेध यज्ञ में पत्नी घोड़े का अभ्यंजन करती है, अतः उसका इस यज्ञ में उपस्थित रहना अनिवार्य होता है। सीता के न होने पर राम को उनकी सुवर्णमयी प्रतिमा बनवानी पड़ी थी (रा० ७।६९।२५)। यज्ञ में पित के साथ बैठने तथा यज्ञ की कियाएँ करने की दृष्टि से स्वी को

प्रस्ती की स्वतन्त्रता के विचार के लिए देखिये हरिदत्त—हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० १९७-६, पृ० ४३६-४०

'पत्नी' कहा जाता है (शत० ब्रा० १।१६।२।१४, पाणिनि ४।१।३) तथा उसके दाम्पत्य सम्बन्ध को बताने के लिए जाया शब्द का प्रयोग होता था। ब्राह्मण ग्रन्थो के समय से पति को पत्नी का आधा अग कहा जाने लगा था (शतपथ ब्रा० ४।१।६।१०)। आपस्तम्ब धर्मसूत्र (२।६।१४,१६,२०) नोपित-पत्नी मे अभेद स्वीकार करके यह कहता है कि दोनो को सब कार्य इकट्ठे करने चाहिए।

बाद में यज्ञों में जाया की दृष्टि से स्वी का महत्त्व घटने लगा। णत० (१। १।४।१३) में ज्ञात होता है कि एक यज्ञ में पहले जाया ही आहुति डाला करती थी, किन्तु वाद में इस कार्य की पुरोहित भी करने लगा। मनु के समय तक स्त्रियों की धार्मिक यज्ञों में पित के साथ सम्मिलित होंने का पूरा अधिकार था, किन्तु उनसे मन्त्रोंच्चारण का अधिकार छीन लिया गया था। मनु (३।१६१) यह कहता है कि सायकाल के पके अन्त की बिल को पत्नी मन्त्रोंच्चारण के बिना ही दे। इससे पहले गौतम धर्मसूत्र (५।६।६) और गोभिल गृह्यसूत्र (१।४।१६,१६) ने बिल का वर्णन किया था, किन्तु वे ऐसे किसी प्रतिबन्ध का उल्लेख नहीं करते।

यज्ञीय अधिकारो के सम्बन्ध में यह स्मरण रखना चाहिए कि पत्नी को ये अधिकार संयुक्त रूप में ही प्राप्त ये । पृथक् रूप में तो मनु के शब्दों के अनुसार (५।९५५) स्वियों के लिए कोई यज्ञ, त्रन या उपवास नहीं हे (मिलाइये विष्णुस्मृति २५।९५, मार्क॰ पुराण १६।६१, महाभारत १।१५६।२४, १३।६।२०)।

यज्ञों मे अधिकार कम होने रें ब्राह्मणग्रन्थों के समय पत्नी रानी के दर्जें से मिल्र के दर्जें तक उत्तर आयी (हिन्दू परिवार, पृ० ७२)। ब्राह्मण ग्रन्थों मे स्त्रियों की निन्दा के अनेक वचन मिलते हैं, उनका अन्यत्न उल्लेख हुआ है (हिन्दू परिवार, पृ० १९६)। श्रात० आ० (११६१२१२।) में कहा गया है कि पत्नी को पित के बाद भोजन करना चाहिए क्योंकि एक साथ बैठकर भोजन करने से दुर्वल सतान पैदा होती है। विशव्ध धर्मसूल (१३१३०) में श्रातपथ का अनुमोदन किया गया है। वैधायन ने (११११६) स्त्री के साथ बैठकर भोजन करने को गिह्त आचरण गिना है। ऐत० (३१२४१७) व गोपथ (२१३१२) ब्राह्मणों में जबाब न देने वाली (अप्रतिवादिनी) स्त्री की प्रश्ना की गयी है। इसी समय से स्त्रियों को वश्वर्ती बनाने की वह प्रक्रिया शुरू हुई, जिसका चरम विकास हमें व्यास जैसी स्मृतियों में दिखायी पडता है।

## बौद्ध साहित्य मे श्वशुर-वहू सघर्ष

बौद्ध साहित्य से हमे ज्ञात होता है कि उस समय सास और वहू मे घर मे अधिकार के लिए बड़े जबर्दस्त झगड़े होते थे। इनमें कभी-कभी सास के हाथ बाजी रहती और कभी बहू के। वैदिक युग में सास पर शासन करने वाली वहू इस काल में कभी-कभी सास के अत्याचारों से इतनी अधिक परेशान हो जाती थी कि वह उसके अत्याचारों से बचने के

लिए मठों में भारण ढुंढ़ती थी (थेरीगाथा ४५, अल्ते० पो० वु०, पृ० १०७)। सास ग्रस्ते में बह को मसल से पीटकर जान से मार डालती थी। किन्तु इसके विपरीत कुछ वहुओं न पराना शासन और रोब कायम रखा, ऐसे घरों में सासों को भिक्षणी बनना पड़ता था ् (धम्मपद अ० क० ११५)। चार बहुऐँ जब एक बार अपने प्वश्रुर से बहुत तंग आ गयीं तो उन्होंने उसे अपने घर से बाहर निकाल दिया। (धम्मपद अ० कथा ३२४)। जातक सं० ३२४ में सास-बह के झगड़े की एक मनारंजक कथा दी गयी है। इस में बह ने सास को मारने का पूरा प्रयत्न किया, किन्तु वह असफल रही। वाराणनी में मगरमच्छों और घड़ियालों से भरी एक नदी के किनार एक व्यक्ति रहताथा। उसके पिता के मरने पर माता ही उसकी देखभाल करती थी और उसके न चाहते हुए भी माना न अपने लड़के का व्याह कर दिया। बहु ने पहले तो सास के प्रति प्रेम दिखाया, किन्त बाद में लडके-लड़िक्याँ होने पर वह सास से छटकारा चाहने लगी, बह की माँ भी उसी घर में आकर रहने लगी। वह ने पति पर यह दवाव डाला कि मैं तुम्हारी माता को नही पाल सकती, तुम उसे मार दो। लड़के ने पूछा-कैसे? बहू ने जवाब दिया कि जब वह मो जाय तो हम उसे बिस्तर समेत घड़ियालों वाली नदी में डाल देंगे। सास और वह की माता एक ही कमरे में सोती थीं। बहू ने सास की पहचान के लिए एक निशान बना दिया, किन्तू रात के अंधेरे मे सास वाली खाट को उठाकर नदी में डाल दिया गया। अगले दिन वह को यह पता चला कि रात को धोखें से उसने अपनी माँ को नदी में डाल दिया है। बह बहुत दु:खी हुई। सास से छटकारा पाने की दूसरी योजना यह बनी कि उस वृद्धिया को श्मशान में जला दिया जाय। एक रात पति-पत्नी रात को सोनी हुई गास को श्मशान में ले गये. किन्तु वहाँ आग न मिली। पति आग लेने के लिए जाने लगा, किन्तु पत्नी वहाँ अकेले में डर लगने के कारण उसके साथ चली गई। उधर एमणान की ठण्डी हवा में बृद्धिया की नींद खुल गयी। आस-पास का हाल देख कर उसे सारी स्थिति समझ में आ गयी। उसने जल्दी से उठकर पास ही पड़ी एक लाग को उस बिस्तर में बाँध दिया और स्वयं एक गुफा में छिप गयी। पति-पत्नी ने लौटकर चिता को आग लगा दी। उधर बुढ़िया को गुफा में हीरे, मोती, व आभूपणों की एक पोटली मिली। सबेरे जब वह उस पाटली के माथ घर पहुँची तो बहू के आश्चर्य का ठिकाना न रहा। सास के पास हीरे-मोती देख कर उसके मुँह में पानी भर आया । उसने पूछा कि आपने ये कहाँ पाये । चालाक बुढ़िया ने जवाब दिया कि इस श्मशान की चिता पर जलने वाले सभी व्यक्तियों को जीवन के दान के साथ यह पोटली भेंट मिलती है। बहू बुढ़िया के झांसे में आ गयी और यह कहने की आवश्यकता नहीं कि अपने लालच में बहू चिता पर जल मरी और सास को बहू से मुक्ति मिली। अगुंत्तर निकाय की अ० क० (१।७।२) में विशाखा के अपने श्वश् र के साथ बड़े मनोरंजक मगड़े का वर्णन है। इस झगड़े का निर्णय करने के लिए पंच इकट्ठे होते हैं। वे विशाखा को निर्दोप पाते हैं और अन्त में श्वशूर विशाखा से क्षमा माँगता है। किन्तु बौद्ध

ग्रन्थों में सामान्य रूप से बहुओं में अपने मास-ग्वशुर के प्रति आदर भाव पाया जाता है।  $^{\mathbf{c}}$ 

### महाभारत में दाम्पत्य कर्तव्य

महाभारत में हमें पित-पत्नी के कर्त्तंथों के सम्बन्ध की बहुत-सी बानें जात होती हैं। पहले यह बताया जा चुका है कि हिन्दू णास्त्रों में पित की अपेक्षा पत्नी के कर्त्तंथों पर अधिक बल दिया गया है, किन्तु महाभारत इसका अपवाद है। महाभारत में हमें पित-पत्नी के सम्बन्धों के संधिकाल का शृंधला-सा चित्र मिलता है। इसमें यदि पित द्वारा पत्नी में कुछ कर्त्तंथ्यों की आणा की जाती है, तो पत्नी पित से भी उसके कर्त्तंथ्यों के पालन की मांग करनी है। यद्यपि सामान्य रूप से महाभारत पत्नी के लिए पित को देवता मानने के विचार पर बल देती है, किन्तु उममें प्राचीन संघर्ष की कुछ झलक अवश्य है। इसमें नारी अपने अधिकारों की रक्षा के लिए प्रयत्न कर रही दृष्टिगोंचर होती है।

शकुन्तला ने दूप्यन्त द्वारा तिरस्कृत होने पर पति-पत्नी धर्म की विस्तृत मीमांसा की है (महाभा० १।७४।३७)। उसके मारे भाषण में बड़ा जोश और उग्रता है। हमें इसमें मंदेह है कि आजकल स्त्री की स्वतंत्रता तथा समानाधिकार के लिए उग्र आन्दोलन करने वाले नारीबादी (Feminist) इतनी तीव्रना से नारियों के महत्त्व का प्रतिपादन करते होंगे । उसके मतानुसार "स्त्री मन्ष्यों का आधा अंग है, स्त्री पुरुषों का श्रेष्ठतम मिल्न है, जिवर्ग का मूल है, एकान्त में प्रिय बोलने वाला सखा है, धर्म-कर्म में हितैपी पिता के समान है, पीड़ा की दशा में माता के ममान है। वह पति के लिए वियाबान रास्ते में पथिक को आराम देने वाले स्थल की भाँति है, अतः अति कृद्ध होने पर भी पति को पत्नी का अप्रिय कार्य नहीं करना चाहिए,क्योंकि रति, प्रीति और धर्म सब भार्या के हाथ में है।"" शकुन्तला की सारी युक्तियों का सारांश है कि पति पत्नी के बिना न धर्म को पूरा कर सकता है और न मूखी यह सकता है, अतः इसे क्रोध के आवेश में भी स्त्री की इच्छा के विरुद्ध कोई काम नहीं करना चाहिए।" निःसंदेह शकुन्तला का यह बहुत बड़ा दावा था और वैदिक युग की भावना को सर्वथा अनुकूल था। किन्तु गास्त्रकारों ने इस अधिकार को नहीं माना, और भार्या के अप्रियवादिनी होने के दोष पर ही, एक पत्नी को छोड़ कर दूसरी पत्नी को ग्रहण करने का आदेश दिया (बौधायन धर्मसूत्र तथा मन्)। भारतीय आदशों का चिन्तन करने वाले कालिदास ने शकुन्तला को कण्य के मंह से यही उपदेश दिलवाया था कि पति द्वारा अपमानित होने पर भी पति के प्रतिकृल आचरण मत करना (अभि० गा० ४।१८)।

व थेरी गाथा, श्री अल्तेकर द्वारा उद्धत, देखिए पोजीशन आफ वुमैन

महाभा० १।७४।५२ सुसंरब्धोऽपि रामाणां न कुर्यादिप्रयं नरः ।
 रित प्रीति च धमै च तास्वायत्तमवेक्ष्य हि ॥

पति का मुख्य कर्तव्य-पत्नी का पालन

महाभारत मे पति का प्रधान कर्त्तव्य पत्नी का भरण-पोपण करना बनाया गया है। पत्नी भरण करने योग्य होने से भार्या कहलानी है, इसका भरण करने वाले व्यक्ति को भर्ता कहा गया है और उसका पालन करने से वह पनि कहलाता है। जो पनि अपनी पत्नी का पालन न कर सके तो नया उसे छोड़ कर पत्नी दूसरा विवाह कर सकती है; यह प्रगन कुछ विवादास्पद है। दीर्घतमा की पत्नी प्रहेषी अपने पति को उपर्यक्त कर्तव्य का रमरण कराती हुई कहनी है (१।१०४।३१) कि "मै तुम्हारी जन्मान्धना के कारण तुम्हारा और तुम्हारे पूलो का भरण-पोषण करती करती थक गयी हैं, अब और भरण नहीं कर सक्ती"। इसके बाद झगड़े में वह अपने पति को पूजो द्वारा गंगा में फिकवा देनी है। महाभारत (१२।२६६।३६-३७) मे यह स्पष्ट कहा गया है कि मनुष्य न्वी के भरण से भर्ता और पालन से पति कहलाता है, यदि वह इस कर्त्तंव्य का पालन नहीं करना ना वह न भर्ना है और न पति। पित को हर हालत मे पत्नी का पोषण करना चाहिए, यह विचार स्मिन-कारों ने बहुत वल के साथ रखा है। मनु =1३=६ में कहता है कि माना-पिना, रत्नी और पुत्र त्याग के योग्य नहीं है, उनकी सेवा और भरण-पोपण को नहीं छोडा जा मकता। इन को छोड़ने वाले को राजा की ओर से ६०० पण का दड होना चाहिए। ध्याज्ञवलक्य (१।७४) एक पुरुप द्वारा दूसरा विवाह कर लेने पर पहली स्त्री के भरण-पोपण की आवण्यक कर्त्तंच्य मानता है। यदि पुरुष आज्ञा पालन करने वाली, दस पुत्र पैदा करने वाली, मध्र बोलने वाली स्त्री को छोड़ देता था तो याज्ञवल्क्य के अनुसार उसे अपनी मपत्ति का नीसरा हिस्सा पत्नी को देना पड़ता था। यदि पति निर्धन हो तो उसे पत्नी का भरण-पोपण नो अवश्य करना पडता था (याज्ञ० १।७६, नारद स्त्रीपुस० १५)। दक्षम्मृति (२।३६) पोष्य वर्ग में अर्थात् पालन-पोपण करने योग्य व्यक्तियों में पत्नी की गणना करनी है। हम आगे यह देखेंगे कि वर्तमान अदालते भी पित के भरण के कर्त्तव्य पर वल देती है।

### स्त्री की पराधीनता

धर्मसूतो के समय से बालविवाह के प्रचलन तथा कन्या की शिक्षा के बन्द होने से

- महाभारत १।१०४।३१, भार्याया भरणद्भूता पालनाच्च पतिः स्मृतः । मि० १२ ।२६६।३६ भरणाद्धि स्त्रिया भर्ता पालनाच्च स्त्रियाः पतिः । गुणस्यास्य निवृत्तौ तु न भर्ता न पुनः पतिः ।
- मनु ८।३८६, न माता न पिता न स्त्री न पुत्रस्त्यागमहैति। त्यजन्नपतितानेतान्नाज्ञा वण्डचः शतानि षट् ।। यह श्लोक धर्मशास्त्रकारों को बहुत प्रिय है,दे० मनु० ६।३, गौ० ध० सु० १८।१, बसिष्ठ ध० सू० १।१।२, यात्र० १।८४, नारद १३।२८।३१, विष्णु २४।१२।१३,महानिर्वाणतन्त्र ८।१०६,बौधा० २।२।४२,भा० १३।२०।३१।

स्त्री की स्थिति गिरने लगी और उसके अधिकारों का ह्रास होने लगा। उसी समय यह सिद्धान्त प्रचिलत हुआ कि स्त्री म्वतंत्र नहीं है, बचपन में पिता उसकी रक्षा करता है। यौवन में पित और बृढ़ापे में पुत्र, स्त्री कभी स्वतंत्र होने योग्य नहीं है (मनु० ६/३)। बौधायन धर्ममूत इसी वाक्य के साथ यह कहता है कि पित की आज्ञा का पालन करके पत्नी म्वर्गलोक प्राप्त करनी है। स्त्रियों की इस शास्त्रीय परनंत्रता से खुब्ध होकर एक आधुनिक रवी ने यह लिखा है कि हिन्दू स्त्री पित से केवल एक ही स्थान पर स्वतंत्र हो सकती है और वह स्थान है तरक। 9°

वारतव में इस सम्बन्ध में हमें बहुत अधिक भावुक न बनते हुए, उस समय के, समाज की स्थिति को देखना चाहिए। जब कन्याओं की छोटी आयु में भादी हो और वे बिलकुल ज्ञानभूत्य हो, तब उन्हें स्वतंत्रता कैमे दी जा सकती थी? न केवल भारत के किन्तु उस समय दूसरे सभ्य समाजों की भी यही दणा थी। टकर ने प्राचीन यूनानी समाज के विषय में लिखा है कि प्राचीन यूनान में कोई स्त्री अपने जीवन के किसी भी समय में संरक्षकहीन नहीं हो सकती थी। यदि उनका पति जीवित न हो तो उसका निकटतम पुरूष सम्बन्धी उसका अभिभावक होता था और उसका व्याह होने के बाद भी वह अभिभावक बना रहता था। पति के णिक्षित, सभ्य और पालक-पोषक होने के कारण पत्नी पर उसका प्रभाव रहता आवश्यक था।

मनु का आवर्षो—मनु ने विवाह के विषय में जितना अच्छा आवर्ष हमारे सामने रखा है, वह संभवतः किसी अन्य स्मृतिकार ने नही रखा। उसके मनानुमार पित-पत्नी आमरण एक-दूसरे के प्रति सच्चाई (अव्यक्षिचार) का व्यवहार करें, संक्षेप में यही स्त्रीपुरुषों का सर्वोच्च धर्म है। विवाह करके स्त्री-पुरुष ऐसा यत्न करें कि (धर्मार्थकाम के विषय में) एक दूसरे से अलग होकर आपस में प्रतिज्ञा भंग या व्यक्षिचार न करें।

स्त्री के अन्य कर्त्तंच्य—स्मृतिकारों ने स्त्री का परम धर्म पित की सेवा और घर का काम करना वताया है। पितसेवा उसके लिए गुध्कुल में निवास के तथा घर का काम अग्निहोत्र करने के तुल्य है (मनु २।६७)। उसके पारिवारिक कार्यों का वर्णन करते हुए मनु कहता है (४।१४०, ४१-४६) "स्त्री का धर्म है कि वह सदा प्रसन्न रहे, घर के कार्मों में चतुर हो, घर की सामग्री को साफ रखे, खर्च कम करे, पिता ने अथवा पिता की अनुमति से भाई ने स्त्री को जिस पित को सींप दिया, वह उस पित के जीने तक उसकी सेवा

पमाबाई——दी हाई कास्ट हिन्दू बुमैन, पृ० ४१। इस विषय केविस्तृत विवेचन के लिए देखिये हरिदत्त——हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० ११८

११ मनु ६।१०१-२ अन्योन्यस्याव्यिभचारो भवेदामरणान्तिकः। एष धर्मः समासेन ज्ञेयः स्त्रीपुंसयोः परः॥ तथा नित्यं यतेयातां स्त्रीपुंसौ तु कृतिक्रयौ। यथा नाभि-चरेतां तौ वियुक्तावितरेतरम्।

करे, उसके मरने पर भी उसका उल्लंघन न करे। पित के लोक में जाने की इच्छा वाली पितिव्रता स्त्री को उचित है कि वह अपना पाणिग्रहण करने वाले पित के जीवन काल में अथवा उसके मरने पर भी उसका कोई अप्रिय कार्य न करे।" ये बातें तो ठीक थी, किन्तु इनके अतिरिक्त मनु ने ५।१५४ में अपने उपर्युक्त वैवाहिक आदर्श के सर्वथा प्रतिकृल यह कहा कि पितव्रता स्त्री को उचित है कि पित यदि णीलरहित, परस्त्रीगामी अथवा गूणों से हीन हो तो भी वह देवता के ममान उसकी सेवा करे।

### पातिव्रत्य का आदर्श तथा माहातम्य

मनु स्तियों के लिए पानित्रत्य धर्म का पालन, परलांक के उत्तम फलों के प्रयांभन से तथा नरक के दुष्कलों की भीनि द्वारा आवण्यक बना देना चाहता है। "जो रनी मन, वचन और देह से भी परपुरूप के माथ व्यभिचार नहीं करनी है, वह मरने पर पिन के साथ स्वर्ण में निवास करती है और अेट्ट लोगों द्वारा पिनत्रता कही जाती है। जो स्त्री पित के साथ व्यभिचार करती है, वह इस लोक में निन्दित होती है, मरने पर सियारिन वनती है और अनेक रोगों से पीड़ित होती हैं" (मनु ११२६-३०, ४१९६४।)। महाभारत तथा पुराणों में पितव्रता का महत्त्व को बताने के लिए अनेक विलक्षण कहानियाँ और चमत्कार बनाये गये हैं। कृष्ण ने पितव्रता गान्धारी में कहा है कि नुम अपने कोध में दीव्व नेव द्वारा मारी पृथ्वी को जलाने में समर्थ हो (११३२१)। माथिबी ने यम में अपनं पातिव्रत्य के प्रभाव से मृत पिन को पुनः प्राप्त किया था (महाभारन ३१२६३-२६६)। गायद इसी आधार पर स्कत्वपुराण (३ ब्रह्मखण्ड, धर्मारण्य ७१४४, ४४) कहना है कि "जैसे सपेरा बिल से सांप को निकालता है, वैसे ही पितव्रता आने पिन के जीवन को मृत्यु के दूतों से छीन लेती है, पित के साथ स्वर्गलोंक को पहुँचती है, पितव्रता को देखकर यमदून भाग जाते हैं।" पितव्रता के माहात्म्य की पराकाष्टा हिन्दूसमाज में सनीप्रथा के रूप में हुई।

पितवता के कर्त्तंच्य स्मृतियों में पितवता स्वियों के अनेक कर्त्तंच्य बनाये गये हैं। ज्यासस्मृति (२।२१ प्र०) स्त्री के दैनिक कर्त्तंच्यों का वर्णन करती हुई कहनी है कि ''वह पित से पहले उठे, शरीर की शुद्धि करे, शय्या को उठाये, झाड़ू आदि में घर का माफ करे, अग्निशाला व आंगन को लीप कर शुद्ध करे। (चौके से) वाहर रसोई के सब पात्रों को धोये, मिट्टी के चूल्हे को लीप कर उसमें आग रखे। वासी के समान सदा पित की आजा का पालन करे, रसोई बनाकर बलिवैंग्वदेव विये हुए अन्न को पुत्नादि को और पित को खिलाये और पित की आजा होने पर बचे हुए अन्न से स्वयं भोजन करे। भोजन करके शेष दिन को आमदनी और खर्चे की चिन्ता में बिताये।" पितवता स्त्री नित्य ही उत्तम स्वादिष्ट पक्वान बनाकर प्रीतिपूर्वंक पित को खिलाये, फिर स्वयं भोजन करके भली प्रकार शय्या को विछाकर पित की सेवा करे, पित के सो जाने पर मन में पित का ध्यान करती हुई उसके निकट सो जावे।

स्त्री के लिए निषिद्ध कार्य — अनेक स्मृतियों में पत्नी के लिए निषिद्ध कार्यों का विस्तार से परिगणन किया गया है। उदाहरणार्थं, मिताक्षराकार विज्ञानेक्वर याज्ञ० वाद्य की टीका में स्त्रियों के शोभन आचार के विषय में शंख द्वारा निर्दिष्ट निम्न निपेधों का उल्लेख करता है — "वह घर से बिना कहे बाहर न जाये, उत्तरीय ओढ़े वगैर न जाये, जल्दी न चले; बनिये, संन्यासी, वृद्ध वैद्य के अतिष्टिक्त किसी परपुष्ट्य से बात न करे, अपनी नाभि खुनी न रखे, एड़ी तक कपड़ा पहने, स्तनों पर से कपड़ा न हटाये, वह मुँह बसे बिना न हंगे, पित या मंत्रिययों से घृणा न करे। वह वेषया, धूर्त, अभिमारिणी, मन्यासिनी, भाग्य बतान वाली, जादू-टोना तथा गुष्त विधियाँ करने वाली दुःशील स्त्रियों की गंगित न करे। इनकी संगति से कुलस्त्रियों का चरित्र खराब हो जाता है।"

पित के विदेश जाने पर, प्रोपितपितिका पत्नी को सब प्रकार के आनन्दों से बचे रहने का परामर्श दिया गया है। याजवत्कय कहता है (१४।६)—"प्रोपितपितका गेंद आदि के खेल, शरीर को सजाना, समाज और उत्सव देखना, हैंसना और दूसरे के घर में जाना छोड़ दें"। व्यासम्मृति (२।५२) तो इस दशा में पत्नी को पेट भर कर पूरा भोजन करने से भी मना करती है। शंख-लिखित ने प्रोपितपितका के करणीय कर्त्तव्यों की एक लम्बी सूची दी है। उसे झूले और नाच में बचे रहना चाहिए। चित्र नहीं देखने चाहिए, उपवनों में नहीं घूमना चाहिए, खुले स्थानों में अनावृत होकर नहीं सोना चाहिए, उत्तम भोजन और येय में बचना चाहिए, गेंद से खेलना, मुगंधित द्रव्य, झूला और आभूपण, दन्त मंजन और आँख का अंजन उसके लिए वींजत है।

पितव्रता बनाम परनीव्रत—स्त्री के धर्म संक्षेप में कहने हों तो वे ये हैं—"मन, वचन, गारीर से शुद्ध रहती हुई वह हमेगा छाया की तरह पित का अनुसरण करे, सखी के समान पित का हित करे, दासी के समान पित की आज्ञा का पालन करे।" एक ग्रब्द में कहें तो पित, पत्नी का देवता है। महाभारत के ग्रब्दों में "स्त्रियों के लिए पित देव हैं"। पित अच्छा हो या बुरा, उचित आज्ञा दे या अनुचित, पितव्रता पत्नी का तो एक ही कर्त्वय है कि वह उसे आँख मूँद कर माने और उसकी इच्छा पूरी करे क्योंकि पित देवता है, देवता की आज्ञा का पालन होना चाहिए। हिन्दू नारियों का आदर्श पितव्रता सीता हैं। उनके आदर्श वचन ये हैं—"स्त्री के लिए पित देवता है, वही उसका गुरू और बन्धु है, अतः पत्नीको प्राणों डारा (अपने प्राण देकर भी)पित के लिए प्रिय कार्य करना चाहिए।"

सीता के इस आदर्श पर चलनी हुई करोड़ों हिन्दू स्त्रियों ने पतिव्रता के कठोर धर्म का पालन किया है।

अव वैवाहिक अधिकारों के सम्बन्ध में निम्न प्रश्नों पर विचार किया जायगा।

- १- पत्नी को दण्ड देने का अधिकार,
- २- दाम्पत्य अधिकारों की पुनः प्राप्ति,
- ३.- व्यभिचार विषयक नियम।

### दण्ड का अधिकार

पति अपनी पत्नी को दो प्रकार से दण्ड दे सकता है-पीट कर या जुर्माना करके। वर्तमान यग में भले ही हम पीटन के अधिकार पर नाक-भीं सिकोड़ों, किन्तू हमें यह नहीं भुलना चाहिए कि पुराने जमाने में यह अधिकार सब देशों के पतियों की प्राप्त था और सभ्यता के अभिमानी इणालैण्ड में १८६१ तक पति पत्नी की पीट सकता था। पूराने जमाने में भारत में जब स्तियां अपने अधिकारों के प्रति जागरुक थी, पति अपनी पत्नी को एक नियत मर्यादा के भीतर ही पीट सकता था। कौटिल्य ने अर्थणाम्ब (५६।६-११) में यह व्यवस्था की थी कि "यदि न्दी पति की आज्ञा न माननी हो तो पनि उमे 'नंगी', 'अधनंगी', 'वापमरी', 'मांमरी' आदि गानियां न देकर नम्रतापूर्वक रहने की णिक्षा दे। यदि इस प्रकार शिक्षा देने पर भी पत्नी उसकी बात पर ध्यान न दे नो बांस की पननी खपची, रस्सी या हाथ से उसे तीन बार मारा जा सकता है। यदि वह फिर भी वह न माने तो (अदालत द्वारा) उसे बाग्दण्ड या पीरप्य दण्ड का आधा दण्ड दिया जा सकता है"। इससे यह स्पप्ट है कि पति अपनी पत्नी को तीन से अधिक थप्पड़ नहीं मार गकना था। मन (६।२६६-३००) अपराध करने पर स्त्री, पुत्र, दाम, नौकर और भाई को रम्सी या बाँस की खपची (वेण्दल) से पीटन का विधान करता है, किन्तू इस गर्त के साथ कि इन्हें सदैव पीठ पर मारा जाय, सिर पर नहीं। इस नियम का उल्लंघन करने वालों को चीर. का दण्ड दिया जाना चाहिए। गंखरमृति (।४।१६) के अनुसार भार्यी को सदैव प्यार करना चाहिए और मारना भी चाहिए क्योंकि ऐसा करने से वह स्त्री गोभनीय होती है, अन्यथा नहीं। इन अवतरणों से ज्ञात होता है कि प्राचीन भारत में पति को णुभ उद्देण्य से तथा कुछ मर्यादाओं के भीतर रहते हुए पत्नी को पीटने का अधिकार था।

पत्नी को वण्ड देने का दूसरा उपाय उस पर जुर्माना करना या उसकी सम्पत्ति छीनना था। मनु (१।८४) के अनुसार जो स्त्री रोके जाने पर भी गराब पीनी थी या घर से बाहर नाच-तमाशा देखने जाती थी उसे अर्थदण्ड दिया जाता था। मनु (१।७७) के अनुसार पित अपने से द्वेष रखने वाली स्त्री को एक वर्ष तक देखता रहे, एक वर्ष के बाद भी यदि वह द्वेष करे तो पित उसकी सम्पत्ति छीन ले और उसकी सहवास के सुख से वंचित कर दे।

# दाम्पत्य अधिकारों की पुनः प्राप्ति

विवाह हो जाने पर पित-पत्नी का यह अधिकार है कि वह परस्पर सहवास के सुख का उपभोग करें। यदि उन दोनों में कोई एक दूसरे को इस अधिकार से वंचित करता है तो वह निःसंदेह अधर्म करता है। बौधायन धर्मसूल ४।१।१६।२०-२२ ने इस विषय पर बहुत स्पष्ट व्यवस्था दी है कि ''यदि पित तीन वर्ष तक ऋतुमती स्त्री के पास नहीं जाता है तो उसे भ्रूणहत्या का पाप लगता है; जो स्त्री पित को अपने पास आने से रोके, उसे पित

गाँव में भ्रणहत्यारी प्रसिद्ध करके घर से बाहर निकाल दे"। समाज में संन्यास एवं त्यागवाद की प्रवत्ति बढने पर बहत में लोग संन्यास लेने लगे थे। यह पत्नियों के साथ अन्याय था। महाभारत में इस विषय पर कुछ प्रकाश पडता है। राजा जनक ने राज्य छोड कर कापाय वरत ग्रहण कर लिये और भिक्षावृत्ति का निश्चय किया। उस समय उनकी पत्नी ने इस अकरणीय कार्य के लिए पति को बहत कुछ कहा (महाभा० १२।१६। १४)। उसके णब्दों में--"नुम धर्मपत्नियों का परित्याग करके अब जीना चाहते हो। इस कार्य में तुम्हें पाप लगेगा, उहलोक और परलोक दोनों का लाभ नहीं मिलेगा"। इससे स्पष्ट है कि अपनी विवाहित स्त्री का परित्याग कर संन्यासी होना पाप था, क्योंकि इससे वह स्वीदाम्पत्य गुख से वंचित होती थी। किन्तु उस समय स्वी इस अधिकार की प्राप्ति के लिए या भरण-गायण के किसी अधिकार की प्राप्ति के लिए अदालत में दावा दायर कर नहीं सकती थी। नारद ने (५।८६) पति-पत्नी के झगड़े को संबंधियों या राजा के पास ने जाने का निपेध किया है। मिनाक्षरा (२।२।६४) अवश्य यह कहती है कि पति-पत्नी के झगड़े राजा के पास नहीं ले जाने चाहिए, किन्तू यदि राजा को प्रत्यक्ष रूप से या कर्णपरम्परा द्वारा किसी झगडे का ज्ञान होता है तो उसे अवस्य पति-पत्नी को ठीक रास्ते पर लाना चाहिए। स्त्री की स्थिति गिर जाने से णायद ऐसे झगड़ों को राजा के सामने लाने की आवश्यकता ही नहीं पड़नी थी।

व्यभिचार के विषय में हिन्दू कानुन अन्य देणों के कानुनों की अपेक्षा स्त्री के प्रति अधिक उदार है यद्यपि पुरुष के इस अपराध के लिए कठोर दण्ड बताया गया है। मन के मत में परस्त्रीगमन गीवध आदि के समान उपपातक है (१११६०), और इस पाप की गृद्धि चान्द्रायणत्रत से हो सकती है (१९१६८)। आपस्तम्ब धर्मसूत्र (२।१०।२६। १८-२१) ने किसी स्त्री के साथ व्यभिचार करने वाले पुरुष को शिश्नछेद का भयंकर दण्ड दिया है और यदि वह स्त्री कुमारी होतो व्यक्ति की सारी सम्पत्ति जब्त करके उसके देण-निर्वामन का विधान किया गया है। विष्णु स्मृति (४।१८६) में परस्त्रीगामी को आततायी माना गया है और आततायी को मारने का पूरा अधिकार है (मि०व०ध०स० ३।१६-१७)। महानिर्वाणतन्त्र (११।५३) में स्पष्ट रूप से यह कहा गया है कि यदि कोई अपनी पत्नी को किसी दूसरे की भुजाओं में देखता है और वह दोनों को मारता है तो राजा उसे दण्ड न दे। टाड द्वारा विणत (एनल्स, ख० २, पृ० ५२३) बूंदी के युवराज गोपीनाथ की कथा से उपर्युक्त दण्ड की पुष्टि होती है। गोपीनाथ एक रात की ब्राह्मण की पत्नी के पास जाता है, ब्राह्मणी का पति राजा से आज्ञा प्राप्त करके युवराज की मार देता है। राइट ने गोरखों के कुछ ऐसे उदाहरण दिये हैं (हिस्ट्री आफ नैपाल, प्० ३२)। मन् ने =1३५६-३५६ में परस्त्रियों के साथ नदी, तीर्थ, उद्यान में बात करने, मालाओं व स्गंधित बस्तुओं आदि का उपहार भेजने, क्रीड़ा करने, स्त्री के कपड़ों व आभूषणों को छने, एक खाट पर बैठने, अदेश (अस्थान) में स्त्री को स्पर्श करने पर ब्राह्मणेतर पुरुष

के लिए मृत्युदण्ड की व्यवस्था की है। अपनी जाति और गुणों के अभिमान से परपुक्ष के साथ संग करने वाली स्त्री के दण्ड का आगे उल्लेख होगा। किन्तु ऐसा अपराध करने वाले पुरुष को मनु ने लोहे के गरम विस्तर पर आग मे जला देने का विधान किया है (६१३०२)। नारद ने (१६१२) व्यभिचार को, महापाप बताते हुए पुरुष पर १००० पण के दण्ड की, सम्पत्ति की जब्नी की, निष्कासन की, णिष्नछेदन की और मृत्यु-दण्ड की व्यवस्था की है।

व्यभिचारी होने पर पुरुषों के लिए कठोर दण्ड की व्यवस्था करने हुए, शास्त्र-कारों ने व्यभिचारिणी स्त्री को दण्ड देने में नरमी दिखायी है। मन् (६।३७१), गीतम (।२३।१४) और महाभा० (१२।१४४।६१-६४) ने यद्यणि इस विषय में उग्रता दिखायी है और व्यभिचारिणी स्वीको गार्वजनिक स्थान में कूनों द्वारा कटवाये जाने का विधान किया है, किन्तु अधिकांण स्मृतिकार हल्के दण्ड तथा तरम प्रायण्चिन की पर्याप्त समझते हैं। कुछ स्मृतिकार यहाँ तक कहते हैं कि उसे शृद्धि की आवश्यकता भी नहीं, वह रजःस्नाव में ही णुद्ध हो जाती है। व्यभिचारिणी होने पर भी उसे पति से भरण-पोषण पाने का पूरा अधिकार है। मन् ने स्वयं १ १ १ ९७ - ७ व में व्यक्तिचारिणी होते पर स्त्री को घर में रोक रखने तथा रोकी जाने पर व्यभिचारिणी होने पर भी चान्द्रायण वृत से उसकी शुद्धि मानी है। याज्ञ० (१।७०) कहता है कि व्यभिचारिणी स्त्री से घर के सब अधिकार छीन कर, मैंले वस्त्र पहिना कर उसे केवल जीवित रहते के लिए निर्वाह योग्य भोजन देकर, अनादर के साथ सदा भूमि पर मुलाना चाहिए। नारद (१२।६१-६२) ने ऐसा विधान किया है, किन्तु पुराने सूल्लकार इस हद तक नहीं गये थे। बौधायन २।२।५० में सामान्य व्यभिचार में कृच्छ व्रत से और णूद्र के साथ समागम करने पर चान्द्रायण व्रत से स्त्री का शुद्ध होना मानता है। वसिष्ठ (२१।६-१०) व्यक्तिचारिणी स्त्री की गृद्धि की बड़ी विस्तृत विधि देना है। अनेक ग्रास्त्रकारों का मन है कि स्त्री व्यभिचार से दूषित नहीं होती है। याज्ञ० (१।७।१) ने कहा है कि स्त्रियों को चन्द्रमा ने शौच, गन्धर्व ने उत्तम वाणी और पविवता दी है, इसलिए स्वियाँ सब प्रकार मे पविव हैं। बौधायन (२।२।५७) ने स्त्रियों की सर्वथा शुद्ध होने की दूसरी युक्ति यह दी है कि प्रतिमास का रजःस्राव इनके पापों और मलों को दूर करता है १२। यह युक्ति अति ३।१६५ में भी पायी जाती है। याज्ञवल्क्य ने परपुरुष से प्राप्त गर्भ को त्यागने पर व्यभिचारिणी स्त्री की गुद्धि मानी है। अति (३।१६१-३, मि० देवल ५०-५५) ने विस्तारपूर्वक यह बताया है कि पतियों को अपनी व्यभिचारिणी स्त्रियों का परित्याग नहीं करना चाहिए, स्त्रियाँ किसी भी सम्बन्ध से दूषित नहीं होती, क्योंकि प्रति मास रज:स्राव जनकी अगुद्धि को

१२ बौधायनधर्मसूत्र २।२।५७, स्त्रियः पवित्रमतुलं नैषा बुष्यन्ति क्राहिचित् । मासि मासि रजो ह्यासां बुरितान्यपकर्षति ॥

धों देना है। केवल गर्भ होने पर ही वह शल्य (सन्तान) की प्रतीक्षा करे उसके निकल जाने पर रज स्नाव के बाद वे शुद्ध हो जाती है।

शास्त्रकारो द्वारा स्त्री के व्यभिचार को इतने हलकेषन से देखें जाने का विशेष कारण है। वे स्त्री को सर्वेदा परतन्त्र समझते थे, अत स्त्री यदि ऐसा कार्य करती है तो इस पाप के लिए उसका पित दोपी है, जो उस पर ठीक तरह नियन्त्रण नही रखता है। इसी लिए विसाट धर्मसूल (१९१४४) में तथा मनु 51३१७ में कहा गया है कि स्त्री के व्यभिचारिणी होने पर उसके पित को उसके व्यभिचारिणी होने पर उसके पित को उसके व्यभिचारिणी होने पर उसके पित को उसके व्यभिचार का पाप लगता है।

स्त्रियों के व्यभिचारिणी होने पर, केवल पुराने शास्त्रकारों ने ही उन्हें हलका दण्ड नहीं दिया, विल्क वर्तमान विधान-निर्माताओं ने भी भारतीय दण्ड विधान में व्यभिचार की दण्ड नीय अपराध बताते हुए स्त्री को इस अपराध के दण्ड से मुक्त किया है। स्त्री को ऐसी छूट देने का कारण ला कमीशन ने इस प्रकार स्पष्ट किया था—"इस देश की स्त्रियों की रिश्रीत दुर्भीग्यवण इंगलैण्ड और फास की स्त्रियों में सर्वथा भिन्न है। उनका वचपन में विवाह हो जाता है। पति दूसरी युवती पत्नियों के कारण उनकी उपेक्षा करता है। अपनी कई सीतों के साथ ही वे पति का ध्यान अपनी और खीच सकती है। जब तक पति का अपना अन्त पुर स्वियों में भरने की कानून द्वारा पूरी स्वत्वता मिली हुई है, तब तक पत्नी के व्यभिचार की दण्डनीय अपराध बनाने के कानून को हम वाछनीय नहीं समझते"।

पुर्नाववाह के विषय में स्त्रियों के साथ वास्तव में अन्याय हुआ है, किन्तु इस विषय को हम अगले अध्याय में विस्तार से देखेंगे।

#### अध्याय ६

# विवाह-विच्छेद या तलाक

हिन्दू समाज में यह विश्वास पाया जाता है कि विवाह एक अविच्छेश सम्बन्ध है, पित-पत्नी के जीवनकाल में विवाह विच्छेद नहीं हां सकता, मृत्यु भी इस सम्बन्ध को भंग नहीं कर सकती, सती स्त्रियों जन्म-जन्मान्नों में भी अपने पित को प्राप्त करनी है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि यह विश्वास पिछलें काल के धर्मणास्त्रों में तथा पुराणों में प्राप्त होता है, किन्तु यदि ऐतिहासिक वृष्टि से देखा जाय नो मानूम होगा कि दूसरी जातदी ई० पू० में मनुस्मृति तथा इसके बाद की अन्य स्मृतियों ने विवाह को अविच्छेद्य सम्बन्ध के रूप में प्रतिपादित किया।। उसमें पहले सभी विवाहों को यह पवित्रता नहीं मिली थी। स्त्रियों का एक विवाह हो जाने के बाद उन्हें कुछ विणेप अवस्थाओं में दूसरा विवाह करने का अधिकार था। मनुस्मृति के बाद की कुछ स्मृतियों ने भी स्त्रियों का यह अधिकार स्वीकृत किया, किन्तु बाद में हिन्दू समाज में स्वियों की दशा गिरती गयी और उनसे यह अधिकार छिन गया।

### वैदिक काल में स्त्री का पुनर्विवाह

वैदिक युग में पित के मर जाने पर पत्नी को दूसरा विवाह करने का अधिकार निश्चित रूप से था। पर्याद पित-पत्नी का सम्बन्ध अविच्छेद्य है, तो पत्नी को दूसरे विवाह का अधिकार नहीं होना चाहिए। उसे आमरण वैध्य का जीवन विताते हुए अपने मृत पित की मिक्त करनी चहिए। हम आगे चल कर वह देखेंगे कि जिस समय से हिन्दू समाज में विवाह को अविच्छेद्य सम्बन्ध मानने का सिद्धान्त पूर्ण रूप से माना जाने लगा, उसी समय से स्त्रियों का दूसरा विवाह बन्द हो गया। किन्तु वैदिक साहित्य में स्त्रियों के पुनिववाह के कुछ संकेत मिलते हैं। अथवेवेद के एक मन्द्र में स्त्री के पुनिववाह की चर्चा है—"जो पहले पित को प्राप्त करने के पश्चात् दूसरे पित को प्राप्त करती है, वे दोनों, 'पंचौदन अज' को देते हैं और पृथक् नहीं होते। जो दूसरा पित 'पंचौदन अज' और दक्षिणा तेज से युक्त अज को देता है, वह पुनिववाहित स्त्री के साथ समान तेज वाला होता

को वां शयुत्रा विधवेव देवरम् । (ऋक्० १०।४०।२) उदीर्ष्व नार्यीम जीवलोकं गतासुमेतमृपशेष एहि । हस्तग्रामस्य विधिषोस्तवेदं पत्युर्जनित्विम सं बमूष (ऋक्० १०।१८।८) है। दिमें यहाँ "पंचीदन अज" के पचड़े में पड़ने की जरूरत नहीं है, वह तो विषयान्तर है, किन्तु इससे यह स्पष्ट है कि म्त्रियों को कुछ विशेष दशाओं में पुर्नीववाह का अधिकार था। वेदों से पुर्नीववाह की विशेष दशाओं पर कुछ अधिक प्रकाश नहीं पड़ता।

## धर्मसूत्र और पुनर्विवाह

वैदिक युग के बाद मनुष्यों के आचार को वेदानुकूल एवं उत्तम बनाने के लिए धर्मसूत्रों की रचना हुई। इन धर्मसूत्रों में विवाह सम्बन्धी आचारों का भी प्रतिपादन है। वेदों में स्त्रियों के पुनर्विवाह की विशेष दशाओं पर अधिकार का परदा पड़ा हुआ है, धर्मसूत्रकारों ने उस परदे को थोड़ा सा उठा दिया है। स्त्रियों के पुनरिवाह की अवस्थाओं में प्रवास मुख्य है। विसप्ट धर्मसूत्र में इस विषय का विस्तार मे प्रतिपादन है और वह इस प्रकार है---"प्रापित-पत्नी (जिसका पति विदेश चला गया हो) पांच वर्ष तक प्रतीक्षा करके, उसके बाद पति के पास जाय। यदि धार्मिक व आधिक कारणों में उसके पास न जा सके तो उसे इस प्रकार का व्यवहार करना चाहिए कि उसका पति मर चका है। सन्तानवती ब्राह्मणी पाँच वर्ष तथा निःसन्तान चार वर्ष, सन्तानवती क्षांत्रया पांच वर्ष तथा निःसन्तान तीन वर्ष, मन्तानवती वैण्या चार वर्ष और निःसन्तान दो वर्ष तथा मन्तानवती भूद्रा दो वर्ष और ति:सन्तान एक वर्ष पति की विदेश से लीटने की प्रतीक्षा करे। इसके बाद वह पति के समान स्वार्थ, जाति, पिण्ड, उदक व गोत्न वाले व्यक्ति से विवाह करे। इसमें पहला व्यक्ति पिछलों से अधिक गौरव वाला है। 3 विसप्ठ की इस व्यवस्था से स्पष्ट है कि प्रोषित पति का पत्नी को ब्राह्मण वर्ण की होने पर पांच वर्षं बाद दूसरा पति वरण करने का अधिकार था। इस सम्बन्ध में यह स्मरण रखना चाहिए कि वर्तमान युग में यातायात एवं पत्न-व्यवहार के साधन वसिष्ठ धर्मसूत्र के समय की अपेक्षा बहुत जन्नत हो गये हैं, तो भी इंग्लैंग्ड के १६३६ के 'दि मैटिमोनियल काजेज एकट'

- या पूर्व पींत हित्वा अथान्यं विन्दते पितम्। पंचौदनं च तावजं ददातो न वियोषतः॥ समानलोको न भवित पुनर्भुवा परः पितः। योऽजं पंचौदनं दक्षिणा ज्योतिषं ददाति॥ (अथर्व० ६।४।२६-२७) अथर्व ४।१७।६-६ में अनेक पितयों का संकेत है किन्तु यह वर्णन आलंकारिक प्रतीत होता है।
- अप्रेषितपत्नी पंचवर्षाण्युपासीत् । ऊर्ध्व पंचेभ्यो वर्षेभ्यो भर्तृ सकाशं गच्छेत् । यदि धर्मार्थाभ्या प्रवासे प्रत्यनुकामा न स्याद्यथा प्रेत एव वर्तितच्यं स्यात् । एवं ब्राह्मणी पंच प्रजाताप्रजाता चत्वारि । । अत उर्ध्व समानार्थं जन्मपिण्डोवकगोद्राणां पूर्वः पूर्वो गरीयान् (विसष्ट धर्मसूत्र अध्याय १७, सूत्र ७४-८०) ।

(The Matrimonial Causes Act) में यह अवधि सान वर्ष रखी गयी है। १९५५ के हिन्दू विवाह कानून में भी यह अवधि सात वर्ष है। किन्तु विसिष्ठ ने इसे अधिक से अधिक बाह्मणी के लिए पाँच वर्ष तथा णूद्रा के लिए कम में कम दो वर्ष रखा है। विसिष्ठ धर्मसूल ने पाँच अन्य अवस्थाओं में भी पत्नी को पुनर्विवाह का अधिकार दिया है—ये पित का नपुंसक होना, जातिच्युत होना, मर जाना आदि है। "जो अपनी कुमारावस्था के भर्ता को छोड़ कर दूसरे व्यक्तियों में विचरण करके उस परिवार में आ जानी है वह 'पुनर्षू' है। जो नपुंसक, जानि से अरट या उत्मत्त पित को छोड़ कर अथवा पित के सरने पर दूसरे पित को प्राप्त करनी है, वह भी 'पुनर्षू' होनी है"। व वौधायन धर्मसूल (८।२।२६) केवल नपुसकता और जानिश्रंण को ही स्त्री के गुनर्विवाह का कारण समझता है। इस प्रमम में यह भी कह देना उचित है कि विवाह संस्कार के समय यदि पित मर जाता है तो ऐसी अक्षतयोंनि कन्या के पुनः सस्कार का दोनो धर्मसूलों में विधान है (बौधायन धर्मसूल ४।१।९६, इस्टिं ।

# महाभारत व बौद्ध साहित्य में तलाक

प्राचीन इतिहास में विवाह विच्छेद के ऐतिहासिक प्रमाण वहुत कम मिलते हैं। दीर्धतमा की पत्नी प्रदेपी ने अपने पिन से तंग आकर उसे पुत्नों द्वारा गंगा में फिकवा दिया था (सहाभा० आदि पर्व)। किन्तु महाभारत इस विषय मे मौन है कि प्रदेषी ने दूसरा विवाह किया या नहीं। वौद वाङ्मय में अवध्य इस प्रकार के संकेत मिलने हैं कि स्त्रियों का पुनर्विवाह होता था। उच्छंग जातक (स० ६७) से हमें जात होता है कि एक बार एक स्वी का पित, भाई और पुत्न पकड़े गयं। उसने अपने सम्बन्धियों के लिए उच्चस्वर से विलाप शुरू किया। उस स्त्री के विलाप भरे आर्तनाद ने राजा के हृदय को द्रवित कर दिया। राजा ने उससे कहा—मैं इन तीन में से एक को छोड़ सकता हैं। तुम इनमें में किसे छुड़वाना चाहती हो? स्त्री ने उत्तर दिया—"महाराज! यदि मैं जीवित रहूँ तो मै दूसरा पित और दूसरा पुत्न प्राप्त कर सकती हूँ, किन्तु मेरे माता-पिता मर चुके है, अन. मैं दूसरा भाई प्राप्त नहीं कर सकती, इसलिए मुझे मेरा भाई देन की छुपा करें।" स्त्री का यह उत्तर स्पष्ट रूप से सिद्ध करता है कि उस समय स्त्री दूसरा विवाह कर सकती थी। थेरी गाथा अ० क० (पृ० २६०) में इसी नामक दासी का वर्णन है। इसीदासी का विवाह पहले अयोध्या के एक व्यापारी से हुआ था। उस व्यापारी ने उसे एक महीने में ही छोड़ दिया। इसके बाद उसके पिता ने एक अन्य व्यक्ति से इसीदासी की शादी की, किन्तु यहा

विसिष्ठ धर्मसूत्र १६११६-२०, या कौमारं भर्तारमुत्सृज्यान्यान्यैः सह चरित्वा तस्यैव कुटुम्बमाश्रयित सा पुनर्भू भवित । या व क्लीबं पतितमुन्मत्तं वा भर्ता-रमुत्सुज्यान्यं पति विन्वते मृते वा सा पुनर्भू भवित ।

भी वह पति को पसन्द नही आयी और एक महीने बाद माता-पिता के पास लीट आयी। फिर उसका एक तीसरे व्यक्ति से विवाह हुआ, किन्तु यह विवाह १५ दिन भी नहीं टिका। उसे यह पता लगा कि उसके पति ने उसकी अनुपस्थिति मे दूसरा विवाह कर लिया है तो उमने पति के पास लौटने में इन्कार किया। बुद्ध के कहने से एक राजा ने उसे गोद ले लिया और उसका विवाह संभान्त कुल के एक व्यक्ति से कर दिया। मज्झिम निकाय (पा॰ टैं० सो० खण्ड २,पू० १०६) मे एक ऐसे परिवार का वर्णन है, जिस के व्यक्ति एक तलाक दी हुई स्त्री को उसकी उच्छा वे विकद्ध एक नये पति में ब्याहना चाहते थे। किन्तु बौद्ध काल में स्लियों के पुनर्विवाह का व्री दृष्टि से देखा जाने लगा था। कण्हदीपायन (कृष्ण द्वैपायन) जातक (४४४) में माण्डव्य अपनी पत्नी से यह प्रथन करता है कि "मै तेरे घर से तुझे अविकसित बृद्धि वाली जवानी की दशा मे अपनी स्त्री के रूप मे यहाँ ले आया था. तू बिना प्रेम के मेरे साथ अपने सारे जीवन में किस प्रकार रही ?'' माण्डव्य की स्त्री उत्तर देती है कि "इस कुल मे यह रिवाज नहीं है कि विवाहित स्त्री कोई नया पित करे, न कभी ऐसा हआ है। मैंने इस रिवाज का पालन किया ताकि मुझे कोई नीच न कहे। ऐसे अपवाद के भय ने मुझे यहाँ ठहरने तथा तेरे साथ प्रेमणून्य होकर रहने को बाध्य किया।" उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट है कि बौद्ध साहित्य में विवाह विच्छेद के अनेक उदाहरण मिलते है, किन्त उस समय इस प्रथा को अच्छा नही समझा जाता था।

### कौटिल्य तथा पुनर्विवाह

धर्मसूतो के बाद कौटिलीय अर्थणास्त मे इस विषय की विस्तार से चर्चा है कि पित के प्रवास एव विदेश गमन से उत्पन्न परिस्थितियो तथा विवाह विच्छेद के सम्बन्ध मे कौटिल्य ने बहुत मुन्दर तथा न्यायपूर्ण विधान बनाया है। कौटिल्य यह अच्छी तरह समझता था कि स्त्रियो को कुछ अवस्थाओं मे जबिक वे अपने पित से विमुक्त हो जाती है, यि पुर्नीववाह का अधिकार न दिया गया तो समाज मे अधर्म, व्यिभवार एव अनाचार बहुत बढ जायगा। प्राणियों के लिए प्रकृति से प्राप्त सहज यौन प्रेरणा के आवेग को यि उचित मार्ग नही मिलेगा तो वह अनुचित मार्गों से उस आवेग को शान्त करेगी। इसलिए कौटिल्य (३।३।४२) ने स्पष्ट शब्दों मे यह घोषणा की कि ''स्त्री के ऋतुकाल का उपरोध (ऋतुकाल मे पुरुष के सगम का न होना) धर्म का वध हे।'' इस मूल सिद्धात को दृष्टि मे रखते हुए कौटिल्य ने आठों प्रकार के विवाहों मे, चाहे वे प्रशस्त हो या अप्रशस्त, कुछ विशेष परिस्थितियों मे दूसरे विवाह का विधान किया है। आजकल हिन्दूसमाज मे धर्मविवाहों को महत्त्व दिया जाता है और उन्हे अविच्छेद माना जाता है, अतः इन विवाहों के विषय मे कौटिल्य की व्यवस्था जानना अधिक उपयुक्त है।

प तीर्थोपरोधो हि धर्मवध इति कौटिल्यः। (अर्थशास्त्र ३।३।४२)

उसके मतानुसार (३।४।३३-४९) धर्मविवाह से परिगृहीत कुमारी यिव आपत्तिप्रस्त हो और पित उससे बिना कहे विदेश चला गया हो, तो स्त्री सात तीथों (मासिक
धर्मों) तक प्रतीक्षा करे, कहकर गया हो तो एक वर्ष तक प्रतीक्षा करे, पित के विदेश जान
पर कोई समाचार न मिले तो पाँच तीथों तक प्रतीक्षा करे और मिलने पर दस तीथों तक ।
इसके बाद धर्माधिकारी की आजा पाकर वह अपनी इच्छानुसार विवाह कर सकती है।
थोड़े समय के लिए बाहर जाने वाले (हस्वप्रवासी) पितयों की पुत्रहीन स्त्रियों एक वर्ष तक
प्रतीक्षा करें और पुत्रवती इससे अधिक। यिव पित उनके भरण-पीपण का प्रवन्ध कर गये
हों तो दुगने काल तक। पढ़ने के उद्देश्य से गये ब्राह्मणों की स्त्रियाँ दस वर्ष तक प्रतीक्षा करें
और राज्य कार्य पर गये पुत्रवों की स्त्रियाँ आयु पर्यन्त (अर्थभास्त्र ३।४।२६-२०)। आयु
पर्यन्त प्रतीक्षा की अवधि बहुत लग्बी होती है। कौटिल्य ने इस अवधि के लिए विजय छूट
दी है। इस तरह आयु पर्यन्त प्रतीक्षा करने वाली स्त्री का यिव समान वर्ण के किसी पुरुष
से बच्चा पैदा हो जाय तो वह निन्दनीय नहीं है (अर्थभास्त्र ३।४।३९)। तीर्थोंपरोध को
धर्म वध मानने वाले कौटिल्य के लिए ऐसी व्यवस्था करना स्वाभाविक ही है। इसीलिए
कौटिल्य (३।४।४३) ने पित के वीर्धप्रवासी एवं संन्यासी होने अथवा मर जान पर सात
महीने की प्रतीक्षा के बाद स्त्री को पूर्नविवाह की आजा दी है।

तलाक के सम्बन्ध में कौटिल्य (३।२।५६) का स्पष्ट मत है कि नीच, प्रवासी, राजद्रोही, घातक (जाति अथवा धर्म के आचार से) पितत, नपुंसक पित स्त्री के लिए त्याज्य है। यह नियम पहले चार प्रकार के बाह्मादि धर्मिविवाहों के लिए है। दूसरे विवाहों के लिए कौटिल्य बहुत उदार है। प्राचीन धर्मशास्त्रों में आठ प्रकार के विवाह मान गये हैं—बाह्म, प्राजापत्य, आर्थ, दैव, गान्धर्व, आसुर, राक्षस और पैशाच। इन में पहले चार धर्मिववाह कहलाते थे। इनमें उपर्युक्त कारणों से तलाक सम्भव था। पिछले चार प्रकार के विवाहों में वह एक दूसरे से देव होने की अवस्था में तलाक की अनुमति देता है। विवाहों में कई बार ऐसी स्थिति आ जाती है कि पित-पत्नी में द्वेष उत्पन्न हो जाता है। कई बार यह द्वेष इकतरफा होता है और कई बार दोनों ओर से। यह द्वेष उत्पन्न हो जाने पर विवाह एक भार मालूम होने लगता है और पित-पत्नी वैवाहिक बन्धन से मुक्त होना चाहते है। कौटिल्य परस्पर द्वेष के आधार पर पिछले चार प्रकार के गान्धर्व, राक्षस, आसुर, पैशाच नामक विवाहों में स्त्री-पुष्य को मोक्ष अर्थात् तलाक का अधिकार देता है। कौटिल्य (३।३।१७-१६) ने इस विषय में स्त्री-पुष्य के अधिकार तुल्य ही रखे हैं। 'पित की इच्छा न होने पर उसके साथ द्वेष रखती हुई स्त्री उसका त्याग नहीं कर सकती। ऐसी अवस्था में पित भी अपनी पत्नी का परिरत्याग नहीं कर सकता। दोनों का एक दूसरे के साथ द्वेष

<sup>े</sup> नीचत्वं परदेशं च प्रस्थितो राजकिल्विषी । प्राणाभिहन्ता पतितस्त्याज्यः क्लीबोऽपि वा पतिः ॥

होंने से परित्याग संभव है"। उपरी दृष्टि से परस्पर द्वेष की शर्त कुछ विचित्र सी जान पड़ती है। किन्तु आगे हम देखेंगे कि वर्तमान काल में पश्चिमी जगत् के बटेंण्ड रसेल जैसे उच्च कांटि के विचारक यह आवश्यक समझते हैं और स्वीडन, नावें, डेन्मार्क, बेल्जियम और क्विटजरलैण्ड के नये तलाक कानूनों में यह शर्त रखी गयी है। १९५४ के भारत के विजय स्वाह विच्छेद की अनुमति दी गयी है।

कौटिल्य धर्मसूलकारों की तरह विवाह को संस्कार नहीं मानता। उसकी मम्मित में यह एक अनुबन्ध (Contract) या ठेका है, जैसा आजकल पिष्चिमी देशों मं माना जाता है। वर-वधू या उसके अभिभावक इसे करते हैं और अन्य अनुबन्धों की भाँति गर्ने पूरी नहींने पर यह तांड़ा भी जा सकता है। कौटिल्य (३।१६।१७) ने वस्तुओं के क्रय-विक्रय प्रकरण में विवाह का उल्लेख किया है और यह विधान बनाया है कि प्रथम तीन वर्णों में पाणिग्रहण हो। जाने पर भी यदि स्त्वी-पुरुष के प्रथम गयनकाल में किसी में (देती या पुरुष में) कोई दोष मालूम पड़े तो विवाह सम्बन्ध तोड़ा जा सकता है। कत्या के किसी गुप्त दोप को छिपा कर यदि कोई उस का विवाह करता है तो उसे ६६ पण के दण्ड वा विधान है और जो वर के दोषों को छिपाता है तो उसे १९२ पण दण्ड का। दोनों अवस्थाओं में स्वी-धन व गुल्क जब्त कर लिया जाता था।

मीर्यवंश की समाप्ति के साथ भारत में वीद्ध धर्म के विरुद्ध प्रवल प्रतिक्रिया हुई। महाराज पृष्यमित्र के नेतृत्व में ब्राह्मण धर्म का अभ्युदय हुआ और इसी समय वर्तमान काल में उपलब्ध मनुस्मृति के अधिकांश भाग का सम्पादन हुआ। अर्थशास्त्र के नियमों के विरुद्ध धर्मसूत्रकारों ने आवाज उठायी और कौटिल्य के नियमों में बहुत परिवर्तन किया। स्मृतिकार अर्थशास्त्रकारों की भांति विवाह को ठेका या अनुबन्ध (Contract) मान नहीं मानते थे, अपिन एक पवित्र धार्मिक बन्धन समझते थे। स्मृतिकारों की समूची वैवाहिक व्यवस्थाएँ इस मूल सिद्धान्त से प्रभावित थी । इसलिए कौटिल्य ने स्ती को जिन हालतों में मोक्ष का अधिकार दिया था, मनुस्मृतिकार ने उस अधिकार को, उपर्यक्त सिद्धान्त के अनुसार, सीमित कर दिया। हमने ऊपर कौटिल्य के प्रोषितपतिका के नियम देखें हैं। यदि पत्नी पूजवती हो, तो वह पति के लौटने की अधिक से अधिक द वर्ष तक प्रतीक्षा करे और निःसंतान हो तो चार वर्ष तक। इसके बाद वह धर्मविवाह में इच्छानुसार पति का वरण कर सकती थी। यदि वह कुमारी हो, तो कुछ मास प्रतीक्षा करके पूर्नाववाह का अधिकार पा लेती थी। मनु ने अर्थशास्त्र की इन व्यवस्थाओं के स्थान पर अपनी यह व्यवस्था दी कि प्रोषितपतिका को यदि पति उसके निर्वाह के लिए वृत्ति दे गया हो, तो वह उससे निर्वाह करे। यदि वृत्ति नहीं दे गया है तो समाज में निन्दनीय न समझे जाने वाले शिल्पों से अपना निर्वाह करे। इस प्रकार निर्वाह करती हुई पत्नी धर्म कार्य से पति के विदेश जाने पर, द वर्ष विद्या के लिए जाने पर, ६ वर्ष, अन्य काम के लिए जाने पर ३ वर्ष प्रतीक्षा करे (मनु ६।७५-६)। इस प्रतीक्षा के बाद भी यदि उसका

का पित न लौटे तो पत्नी क्या करे, इस विषय में मनु सर्वथा मौन है। विसिष्ठ ने प्रतीक्षा की अवधि व्यतीत होने पर पित के पास जाने या पुनिविवाह करने की आजा दी थी और कौटिल्य ने इच्छानुसार वरण का अधिकार विया था। किन्तु मनु इस विषय में कुछ भी व्यवस्था नहीं करता। मनुस्मृति के टीकाकारों में मनु के इस मीन पर बहुन मनभेद है। नन्दन ने लिखा है कि स्त्री को पुनिविवाह का अधिकार है, किन्नु मेधातिथि ने उनका विरोध किया है। दूसरे टीकाकार कहते हैं कि पन्नी को पित की खोज के लिए जाना चाहिए। मनु के समय से स्त्रियों से पुनिविवाह व तलाक का अधिकार छिन गया और पुग्यों ने एक स्त्री के रहते हुए दूसरी स्त्री के साथ विवाह करने के नियम अथवा अधिनेदन के अधिकार का जपयोग किया।

## कौटिल्य तथा मनु की तुलना

कौटिल्य ने विवाह के बाद पित-पत्नी में कोई दोष प्रकट होने पर दोनों को नर्लांक या मोक्ष का अधिकार दिया, किन्तु मनु यह अधिकार पुरुषों तक ही सीमिन कर देना है। विवाह के बाद पत्नी के दोष जात होने पर वह उसे छोड़ सकता है, किन्तु पत्नी पित के दोष प्रकट होने पर उसे नहीं छोड़ सकती है (मनु १।७२)।

पति के नपंसक व राजद्रोही होने की दणा में कौटिल्य पत्नी के पूनविवाह के अधिकार को स्वीकृत करता है, किन्तु मन (६।७६) पति के उन्मत्त या क्लीब होने पर भी पत्नी से यह आशा करता है कि वह पति की सेवा करेगी। यदि वह पनि की सेवा नही करती, तो उस के साथ यही रियायत की गयी है कि पति को उसका त्याग नहीं करना चाहिए। मौर्यं कालीन भारत में पत्नी को अधिकार था कि वह ऐसे पित को मौक्ष (तलाक) देकर दूसरा पति स्वीकार करे। गुंग वंश के समय पत्नी पर यह अनुप्रह किया गया कि ऐसे पति की सेवान करने वाली स्त्री का पति त्यागन करे। मनुस्मृति में पति के साथ एक बड़ी उदारता दिखायी गयी है कि उसके उन्मत्त, पतित या क्लीब होने पर भी पत्नी उसे छोड़ नहीं सकती, किन्तु यदि पत्नी पति के साथ एक वर्ष से अधिक द्वेग रखे तो पति को उसका अलंकारादि दाय छीन कर उसका त्याग कर देना चाहिए (१।७७)। जो स्त्री चुतादि व्यसनग्रस्त, मदिरोत्मत्त या रुग्ण पति की सेवान करके उसका अपमान करनी है, पित उसमे अलंकार छीन कर उसका तीन महीने के लिए त्याग करे (मनु ६।७८)। पत्नी के मद्यप, दुःशील, प्रतिकूल, रूण, हिंस्र तथा अपव्ययी होने पर पति को दूसरा विवाह कर लेना चाहिए। स्त्री वन्ध्या हो तो आठवें वर्ष, उस की सन्तानें पैदा होकर मर जाती हों तो १०वें वर्ष, लड़िकयाँ ही उत्पन्न होती हों तो ११वें वर्ष तथा अप्रियवादिनी होने पर पति को एकदम दूसरा विवाह कर लेना चाहिए (मनु ६। ५०-५१)।

पुरुषों को अधिवेदन या दूसरे विवाह की इतनी सरल छूट देने का, स्त्रियों की स्थित पर बहुत बुरा प्रभाव पड़ा। कौटिल्य के समय तक दोनों के अधिकारों में कोई

विशेष अन्तर नहीं था। स्ती नपुंसक और पतित पित को छोड़ सकती थी। मनुस्मृति में प्रेंपत्नी से यह अधिकार छीन लिया गया और साथ ही पित को दूसरा विवाह करने की खुली छूट दे दी गयी। प्रायः यह कहा जाता है कि दूसरे विवाह का अधिकार स्मृतिकारों न पुत्र न होने की दशा में ही दिया है, किन्तु मनुस्मृति के उपर्युक्त ग्रलोकों से यह स्पष्ट है कि अन्य अनेक अवस्थाओं में, स्ती के अप्रियवादी होने की दशा तक में, पित को पुर्नीवन्वाह का अधिकार है। इस का परिणाम पुरुषों तथा स्त्रियों, दोनों के लिए घातक हुआ। पुरुष एकणत्नीव्रन के उच्च आदर्श को भूलने लगे और स्त्रियों की दशा जो उस समय से गिरनी शुरू हुई, वह मध्यकाल में निरन्तर गिरती गयी।

गुप्त युग में स्त्रियों का पुनर्विवाह, पुनर्भू का स्वरूप ;

प्राचीन काल से चले आनं वाले स्त्रियों के अधिकारों के उपर्युक्त अपहरण को बाद के, अनेक स्मृतिकारों ने स्वीकार नहीं किया। गुप्त युग के स्मृतिकार नारद नेपित के नपुंसक होने की दक्षा में पत्नी को दूसरे विवाह का अधिकार दिया। श्राप्तकाल में स्त्रियों अपने पितयों को छांड़ सकती थीं। इसका एक प्रवल प्रमाण यह है कि समुद्रगुप्त के ज्येष्ठ पुद्र रामगुप्त की पत्नी ध्रुवस्वामिनी ने अपने पित को छोंड़ कर चन्द्रगुप्त के साथ विवाह किया। मध्यकाल में कलियुग के लिए प्रामाणिक मानी जाने वाली पराश्वरस्मृति (४१३०) ने भी पित के लापता, मृत, क्लीब, पितत और संन्यासी होने पर पहले पित को छोंड़ कर दूसरे पित के साथ विवाह की अनुमति दी। किन्तु हिन्दू स्त्रियों की स्थित इतनी पिर चुकी, थी कि वे अपने अधिकारों का उपयोग करने में असमर्थ हो गयीं। स्त्रियों के पुनर्विवाह, की विषद हिन्दूसमाज में प्रवलता का अनुमान इसी एक तथ्य से हो सकता है कि विधवा विवाह कानून को पास हुए एक शाताब्दी से, अधिक समय हो गया है, किन्तु हिन्दू समाज में विधवाओं की संख्या अभी तक यथापूर्व है और इनका पुनर्विवाह बहुत कम होता है।

गुप्त युग तक स्त्नियाँ पुर्नाववाह कर सकती थीं, इसका प्रवल प्रमाण नारद का पुनर्भू स्त्नियों का विस्तृत वर्णन है। पुनर्भू या अन्यपूर्वा स्त्री उसे कहते हैं जो एक पति से

- अपत्यार्थ स्त्रियः सृष्टाः स्त्रीक्षेत्रं बीजिनो नराः ।
   क्षेत्रं बीजवते देयं नाबीजो क्षेत्रमर्हति ॥ (नारद)
- विशेष विस्तार के लिए देखिए—-वासुदेव उपाध्याय का गु॰त साम्राज्य का इतिहास।
- परा० स्मृ० ४।३०, नष्टे मृते प्रव्रजिते क्लीबे च पतिते पतौ ।
   पंचस्वापत्सु नारीणां पतिरत्यो विधीयते ।।

यह ग्र्लोक नारद ४।६७ व अग्नियुराण १२।६७।१०१।१४४।४६ में पाया जाता है । शादी करने के बाद, उसके मर जाने पर या किसी अन्य कारण से दूबारा (पनः) विवाह करके दूसरे पति को प्राप्त करती है। पुनर्भू शब्द का अर्थ है जो दुवारा किसी व्यक्ति के साथ पत्नीत्व प्राप्त करे और अन्यपूर्वा का मतलव है पहले पति से भिन्न भर्ता से विवाह करने वालीं स्त्री। १° नारद के मतानुसार (स्वीपुंस ४।४४) सात प्रकार की ऐसी (परपूर्वा) स्त्रियाँ हैं जिनकी एक पुरुष से गादी होने के बाद दूसरे पुरुष से गादी होती है। इनमें तीन प्रकार की पुनर्भू है और चार प्रकार की स्वैरिणी। तीन प्रकार की पुनर्भू स्त्रियों में पहली वह है जो अक्षतयोनि है, किन्तु विवाह संस्कार से दूषित है। इसको दुवारा संस्कार हो सकने के कारण पुनर्भू कहते हैं (मि० मनु० ६।१७६, वि० १४।८)। देश धर्म का विचार करके गुरुओं द्वारा जो कन्या किसी को दी जाती है, किन्तु वह (अपनी इच्छा से) नियम भंग करके (व्यभिचार द्वारा) दूसरे पति के पास चली जाती है, उसे दूसरे प्रकार की पुनर्भू कहते हैं। तीसरी पुनर्भू वह है जो (पित के मरने पर) देवरों के न होने पर मृत व्यक्ति के सवर्ण और सपिण्ड पुरुष को दी जाय । चार प्रकार की स्वैरिणियां ये हैं--(१) पति के जीवित होने पर, उसकी चाहे सन्तान हो या न हो, वह कामवण दूसरे के पास जाती है। (२) जो अपने विवाहित पतिको छोड़कर दूसरे के घर चली जाय और फिर पति के घर में वापस आ जाय। (३) पति के मरने पर देवर आदि के साथ पत्नी रूप में रहने वाली स्त्री । (४) रक्षा की इच्छा से आयी हुई, पैसे से खरीदी हुई या भूख-प्यास से सतायी हुई जो स्त्री "मैं तेरी हूँ" यह कहते हुए किसी पुरुष के पास आये (स्त्रीपुंस ४।४४)। नारद के मत में पहली पुनर्भू क्रमणः बाद की पुनर्भू स्त्रियों की अपेक्षा अधिक अच्छी है। नारद की इस विस्तृत भेदशृंखला को विगवरूप (याज्ञ० १।६७) बिलकुल बेकार समझता है क्योंकि उसके समय तक पुनर्भू के विवाह की प्रथा बिल्कुल बन्द हो चुकी थी। पूर्व मध्ययुग के स्मृतिकारों ने पुनर्भू स्त्रियों का उल्लेख बड़ी निन्दा और तिरस्कार के साथ किया है। स्मृतिचन्द्रिका (खण्ड १ पृ० ७५) में कम्यप तथा बौधायन द्वारा गिनाई गई पुनर्भू स्त्रियों का उल्लेख है। इनमें अधिकांश अक्षतयोनि मे सम्बन्ध रखती हैं। बौधायन तो इनके विषय में इतना ही कहता है कि इन्हें ग्रहण न करे, किन्तु कश्यप कहता है कि ग्रहण किये जाने पर ये कुल को आग की तरह से जला देती हैं।

पुनर्भू से उत्पन्न होने वाले पुत्न को पौनर्भव पुत्न कहते थे और उसके पित को पौनर्भव पित कहा जाता था। स्त्रियों के पुनर्विवाह होते थे, इसका प्रवल प्रमाण यह है कि अनेक स्मृतियों में दायभाग में पौनर्भव पुत्नों की चर्चा है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि उसका दर्जा नीचा है। वसिष्ठ धर्मसूत्न (१७।१९-२०), गौतम धर्मसूत्न (१९।२), बौधायन (२।२।२१),

पुनर्भू स्त्री, पुनर्भवति जायात्वेन । एकेन व्यूढायां पुनरन्यगृहीतायाम् भार्यायाम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>९०</sup> वाचस्पत्य कोश पु०४३६३—

महाभारत (१।१२०।३५-३६), मनु (६।१६०), याज्ञवल्क्य (२।१३।४), और नारद १३।४५) इन पूर्वों का उल्लेख करते हैं तथा इन्हें हीन दृष्टि से देखते हैं।

पुनर्भू के सम्यन्ध में उपर्युक्त स्थलों को ध्यानपूर्वक देखने से यह ज्ञात होगा कि वैदिक युग में तथा धर्म सूतों के समय मे दूसरी गती ई० पू० तक स्त्रियाँ पित के विदेश जाने पर, जातिश्रण्ट होने, भयंकर अपराधी होने, नपुंसक, संन्यासी और मृत होने की दणा में दूसरा विवाह कर सकती थी। मनु के समय से स्त्रियों का पुनर्विवाह निन्दित समझा गया। किन्तु नारद के ग्रमय तक रित्रयों के पुनर्विवाह बुरे समझे जाने पर भी प्रचलित थे। स्त्रियों का पुनर्विवाह बन्द होने के वही कारण थे, जिन कारणों से विधवा विवाह का निषेध हुआ। इनकी अन्यत्र विवेचना की गयी है। इस समय स्त्रियों की स्थित किस हद तक गिर गयी थी यह इस बात से जाना जा सकता है कि कौटिल्य के समय (४थी शताब्दी ई० पू० के अन्त में) पति पत्नी को नीन बार से अधिक बांस की खपची या रस्सी से प्रहार करता था या थप्पड़ मारताथा, नो पत्नी पित के विरुद्ध न्यायालय में मुकदमा चला सकती थी। आज यदि यह अधिकार हिन्दू पत्नियों का प्राप्त हो जाय तो न जाने कितने पतियों को न्यायालय में उपस्थित होना पड़े। याजवल्क्य के समय से स्त्री का परम धर्म पित के वचन का पालन हो गया है। १९१०

पुरुषों को पुर्नाववाह तथा बहुविवाह की सुविधा देने से स्त्रियों के लिए भीषण दुःखों और अत्याचारों का सूत्रपात हुआ। दूसरी स्त्री के आ जाने पर पहली स्त्री की क्या द्या होती है, इसे गब्दों में पूर्णे हप से प्रकट करना असंभव है। सौतिया डाह पहली स्त्री के जीवन को नरक बना देता है। अधिकांश घरों में पहली स्त्रियों वाद की स्त्रियों की दासियाँ बनकर ही अपना जीवनयापन कर सकती हैं। ऐसी स्त्रियों के लिए, चांह उनके पित मर गये हों या जीवित हों, याज्ञवत्वय ने इहलोंक तथा परलोंक में कीर्ति प्राप्त करने का साधन यही बतलाया है कि उन्हें किसी दूसरे व्यक्ति के पास नहीं जाना चाहिए, किन्तु वहीं याज्ञवत्वय पतियों के लिए सर्वथा भिन्न व्यवस्था करते हैं। पत्नी को तो पित के मरने पर भी उसका ध्यान करना चाहिए किन्तु पति को पत्नी के मरते ही दूसरा विवाह कर लेना चाहिए। स्त्री के अधिकारों का यह कितना कूर उपहास है। १०

मध्यकाल में स्त्री की अवस्था मनुप्रतिपादित उत्तम साथी के उच्च धरातल से गिर कर दासी तक पहुँच गयी। १३ मनु ने पत्नी को यह आदेश दिया था कि चाहे उसका पति दुःशील, परस्त्रीगामी, गुणहीन क्यों न हो, पत्नी को उसकी देवता के समान

११ याज्ञ० ३।७७--स्त्रीभिः भर्तुर्वचः कार्यमेष धर्मः परः स्त्रियाः ।

<sup>&</sup>lt;sup>९२</sup> याज्ञ०३।८६—-वाहयित्वाऽग्निहोत्रेण स्त्रियं वृत्तवर्ती पतिः । आहरेव् विधिवद्दारानग्नीचैवाविलम्बयन् ॥

<sup>93</sup> व्यास स्मृति २।२७--दासीवविष्टकार्येषु भार्या भर्तुः सदा भवेत् ॥

पूजा करनी चाहिए। १४ किन्तु पराशरस्मृति ने यहाँ तक व्यवस्था दे डाली कि जो पत्नी दरिद्र, रोगी या धूर्त पित का अपमान करती है वह वार-वार कुत्ती तथा सूअनी होती है। १४ स्त्रियों के लिए पित के साथ सती होने के आदर्श का गौरव बढ़ने लगा। इसका पिरणाम यह हुआ कि पत्नी को न तो पित की जीविनावस्था में और न उसके मरने के बाद ही द्वितीय विवाह का अधिकार रहा। मनी प्रशा ने पित के मरने के बाद अधिकान अवस्थाओं में पत्नी को जबरदस्ती मनी होने पर वाध्य किया। अकबर ने उस कुरीनि को दूर करना चाहा, किन्तु वह उसमें सफल नही हो गा। कियां जबरदम्मी विनारोहण से बचने के लिए मुसलमान हो जानी थी। ऐसी सामाजिक स्थिति में नलाक की कल्ला भाषा भी सर्वथा विस्मृत हो गयी और यह सिद्धान्त सर्वमान्य हो गया कि हिन्दूधमें में विवाह एक पवित्र बच्छन है और उसमें तलाक संभव नहीं है।

हिन्दू समाज के उच्चवर्गों में शास्त्रों द्वारा नलाय की प्रथा का सर्वथा निपेध्र होने पर भी नीची जातियों में रिवाज के तौर पर तलाक पुराने जमाने मे चला आता है। १६११ की भारत की जन गणना रिपोर्ट में तलाक के सम्बन्ध में आधुनिक स्थिति का यह चित्र खीचा गया है--- "कट्टर हिन्दू विवाह को एक धार्मिक संस्कार मानते है और इस सम्बन्ध का भंग नहीं किया जा सकता। एक व्यभिचारिणी स्त्री से उसका दर्जा छीना जा सकता है, उसे जाति मे बाहर किया जा सकता है, नेकिन नलाक अमंभव है। किन्तु उत्तर भारत की नीची जातियों में तथा दक्षिण भारत की ऊंची एवं नीची जातियों दोनों जातियों में, विशेषतः जहाँ 'सम्बन्धम्' विवाह प्रचलित है, तलाक पाया जाता है। उत्तरी मलाबार में, जहाँ विवाह का बन्धन बहुत पक्का है, कुछ व्यक्ति अपने वैवाहिक साथी का दो-तीन बार परिवर्तन करने है। कोरवा जाति में सात पति करने वाली स्त्री की बड़ी प्रतिष्ठा होती है। विवाहों और धार्मिक संस्कारों में वह अगुआ बनती है। बदगा स्त्री अपनी इच्छानुसार जितनी बार चाहे तलाक की बड़ी सरल विधि से पति बदल सकती है। कदर, वलैयन और पानारी जातियों में भी यही दशा है। मध्य प्रान्त के सम्बन्ध में मार्टिन ने सूचना दी है "जहाँ स्त्रियों की अधिक माँग है वहाँ उन्हें अपना पति चुनने की पर्याप्त स्वतंत्रता है और होशंगाबाद के जदमों जैसी उच्च जाति (जो अन्तर्विवाही राजपूनों की एक शाखा है) के सम्बन्ध में यह कहा जाता है कि कई बार एक स्त्री के ६ या १० तक पति होते है। छत्तीसगढ़ में स्त्रियों को प्रायः पूर्ण स्वतंत्रता प्राप्त है कि वह एक पति के

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> मनु ५।१५४--विशीलः कामवृत्तो वा गुणैर्वा परिर्वाजतः । उपचर्यः स्त्रिया साध्या सततं देववत्पतिः ॥

<sup>&</sup>lt;sup>१५</sup> पराशर स्मृति ४।१६---

वरिद्रं व्याधितं धूर्तं भर्तारं यावमन्येत । सा शूनी जायते भूत्वा शुकरी च पूनः पुनः ।।

बाद दूसरे पित बदल लें। बहुत सी अवस्थाओं में पहले विवाह के विच्छेद के लिए पित की स्वीकृति या अनुमित आवश्यक समझी जाती है। इन जातियों में पुनिववाह का नियम तलाक के रिवाज को स्वीकार करता है। पुराने पित को विवाह का खर्च लौटा दिया जाता है और नया पित इस अवसर पर जाति को एक भोज देता है। इस भोज को "मरती-जीती" वा भोज कहते हैं। इसका यह मतलब है कि पत्नी पहले पित के लिए मर गयी और नये पित के लिए जिन्दा हो गयी है। कई बार पत्नी को दूसरा विवाह करने के लिए 'छोक्-ि चिट्ठी' (अपने साथ मम्बन्ध को छोड़ कर दूसरे के साथ विवाह करने का लिखित अनुमित-पव) दी जाती है। पत्नी इस चिट्ठी से पहले पित को छोड़ सकती है। कुछ जातियों में पितयों हारा सहवास त्याग (Descrtion) पर पत्नी को गुनिववाह की आजा दी जाती है।

"बड़ौदा प्रदेश में सभी जातियों में तलाक की अनुमति है, किन्तु इस का प्रचलन प्रायः नीची जातियों में ही है। आसाम के खासियों में तलाक बहुत ही सामान्य बात है। नैपाल में एक नेवार औरत अपने पित से असन्तुष्ट होने पर उसे किसी भी समय तलाक दे सकती है। अपने प्रस्थान की सूचना के चिह्न के रूप में बहु अपने विस्तर पर दो सुराहियाँ छोड़ जाती है। किन्तु वह स्त्री जब चाहे अपने पहले पित के पास लीट सकती है और पिर-वार का भार संभाल लेती है। नैपाल की गरंग जाति में तलाक की खुली अनुमति है और तलाक दी हुई स्त्री दुवारा पूरी विधि के साथ शादी कर सकती है। विधवाएँ ऐसा नहीं कर सकती। जहाँ तलाक आसानी से प्राप्त हो जाता है वहाँ स्त्रियों को प्रायः पुनिवाह से नहीं रोका जाता, किन्तु संभलपुर की ओर गोंडों में पहले यह नियम था कि स्त्री मुखियों को कुछ धन देकर दूसरा विवाह कर सकती थी। पंजाब के कई हिस्सों में स्त्रियों की कमी है, वहाँ स्त्रियाँ बाहर से खरीदी जाती हैं और नाममात्र की विधि के साथ ब्याह दी जाती हैं। कई बार इस तरह स्त्री खरीदने वाले को अपना सौदा पसन्द नहीं आता, वह उस स्त्री को कुछ कम दाम पर किसी और को दे देता है। जम्मू के पहाड़ों में, कुछ जातियाँ स्त्री को अपनी इच्छानुसार पति बदलने की आज्ञा देती हैं वशर्ते कि नया पित पहले पित को उचित धनराणि प्रदान करे। १९ व

### वर्तमान समाज में तलाक

अदालतों ने, विशेष रूप से बम्बई व कलकता हाईकोर्टों ने, विभिन्न जातियों में रिवाज द्वारा होने वाले इन पुनर्विवाहों की वैधता स्वीकार की है। १७ उन के फैसलों के अनुसार शूदों में इसका अधिक रिवाज है। <sup>९ ८</sup> किन्तु उच्च जातियों में इनका रिवाज कम

१६ भारत की जनगणना रिपोर्ट १६११, खण्ड १, भाग १, पृ० २४४

<sup>&</sup>lt;sup>१७</sup> शब्द लिंगम् बनाम सुब्बन १७ वं. ४७६; जानकी बनाम सम्राज्ञी १६ कल ६२७

<sup>&</sup>lt;sup>१६</sup> रेवम्बर बनाम उमैशंकर १० वं हा० को० रि० ३८१

नहीं है। १६ अहमदाबाद के सोमपुरा ब्राह्मणों में तलाक प्रचलित है। उ० प्र० के लोधों और दक्षिण के लिगायत बनियों में तलाक दिये जाते हैं। २०

बम्बई प्रान्त मे ऐसे विवाहों का विशेष प्रचलन है। म्लियाँ पहला पित जीवित होते हुए अथवा विधवा होने पर दूसरा विवाह कर सकती है। महाराष्ट्र में इस विवाह को 'पाट' कहते है। पाट निम्न कारणों से किया जाना है—

(१) जाति की विभिन्नता या गोत की समानता—यदि कन्या के युवती होंने या बच्चा होने से पहले विजातीयता या सगोवता का पता चल जाय तो पति, पत्नी को छोड़ चिट्ठी दे देता है और पत्नी दूगरा विवाह गर मकनी है। (२) नपुंसकता—गित की नपुंसकता का जात होने पर पंचायत की अनुमित से पत्नी की दूसरी गादी हा जाती है। (३) पारस्परिक सहमति—जब तलाक पित-पत्नी दोनों की महमित से होता है, उस समय पित पत्नी के गले की माला या आभूषण के दो टुकडे करना हुआ उमे छोड-चिट्ठी दे देता है। (४) दुर्व्यवहार—तलाक देने का कारण कई बार यह भी होता है कि पित-पत्नी के साथ बुरा बर्ताव करता है और उमे कष्ट देता है। स्त्री के पुनर्विवाह को विधवा विवाह की अपेक्षा अधिक बुरा समझा जाता है। इस विवाह से उनकी मामाजिक स्थित नीची हो जाती है। ऐसी स्त्रियो को किसी के विवाह के समय उपस्थित नहीं होने दिया जाता तथा पवीं पर वे भोजन आदि नहीं बनाती। २२ पहले पित की गम्पत्ति पर उनका अधिकार जाता रहता है और पहले पित से उत्पन्न बच्चे जायज माने जाते हैं और सम्पत्ति मे उन्हें विवाह हो। रें किन्तु पुनर्विवाह से उत्पन्न बच्चे जायज माने जाते हैं और सम्पत्ति मे उन्हें विवाह हारा परिणीत स्त्रियों के बच्चों के तृत्य अधिकार मिलता है। रें

# विवाह विच्छेद की कानूनी व्यवस्था की मांग

१६५५ का हिन्दू विवाह कानून पास होने से पहले वर्तमान समय में हिन्दू विवाह एक पवित्र धार्मिक संस्कार एवं अविच्छेद्य बन्धन था। हिन्दूसमाज के निम्न वर्ग में ऊपर बतायी जातियों में ही रिवाज के आधार पर तलाक की व्यवस्था थी, किन्तु उच्च वर्ग में तलाक की कोई व्यवस्था नहीं थी। बीसवी शताब्दी में भारत में समाज सुधार के आन्दोलनों के परिणामस्वरूप जो अभूतपूर्व नारी-जागरण तथा नवीन सामाजिक चेतना

<sup>&</sup>lt;sup>५६</sup> केसरी बनाम सारधन ५ ना० वै० प्रा० हा० को० रि० ६४

<sup>&</sup>lt;sup>२०</sup> वीरसंगप्पा बनाम रुद्रप्पा।

<sup>&</sup>lt;sup>२१</sup> स्टील—ला आफ कास्ट्स, पृ० १६६

२२ मार्ले का डाइजेस्ट, पृ० २८६, श्री बैनर्जी द्वारा उद्धत पु० २४६

<sup>&</sup>lt;sup>२3</sup> स्टील—बही, १६६ व ३६४-६५

<sup>&</sup>lt;sup>२४</sup> वही, पृ० १७६-३७७

उत्पन्न हुई, उसके परिणामस्वरूप हिन्दू विवाह में तलाक की माँग कई कारणों से की जाने लगी। पहला कारण स्त्री जाति के साथ समान व्यवहार की आकांक्षा थी। हिन्दू नर-नारियों के वैवाहिक अधिकारों में विपमता स्तियों के प्रति अन्यायमुलक थी। उपर्यक्त कानून पास होने से पहले हिन्दू समाज में पुरुषों को यथेच्छ विवाह (अधिवेदन) करने का अधिकार था, अतः यदि किसी पुरुप को पहली पत्नी में कोई दोप प्रतीत होता था, उससे वह किसी कारण सन्तुप्ट नहीं था, तो वह दूसरा विवाह कर सकता था। इस प्रकार, विवाह उसके लिए अविच्छेच बन्धन नहीं था। किंतु नारी एक बार विवाहित होने पर किसी भी प्रकार दूसरा विवाह करने का अधिकार नहीं रखती थी, वह अपने घोर दु:खमय विवाहों से मुक्ति किसी भी दशा में नहीं पा सकती थी। इस प्रकार दोनों के वैवाहिक अधिकारों में उग्र वैषम्य था। इसे दूर करने के लिए नर-नारी पर समान रूप से एक-विवाह (Monogamy) का वंधन लगाने तथा दु:खमय विवाहों से मुक्ति पाने के लिए हिन्दूसमाज में तलाक की व्यवस्था की प्रबल माँग की जाने लगी। यह माँग देश के जागृत महिला वर्ग की ओर से विशेष रूप से की गयी। इसका दूसरा कारण विवाह को सुखमय बनाना तथा उसके मूल उद्देण्यों को पूरा करना था। पहले यह बताया जा चुका है कि विवाह का प्रधान उद्देण्य रान्तानोत्पादन करना तथा जीवन को मुखमय बनाना है। यदि पित नपुंसक हो, मन्तान उत्पन्न न कर सकता हो, लापना हो जाय, घोर क्रूरता और दुर्व्यवहार के कारण पत्नी के प्राणों को संकट में डाल दे, तो इस दशा में विवाह के प्रधान प्रयोजन पूरे नहीं होते, पत्नी के लिए दाम्पत्यजीवन नरकतुल्य हो जाता है। इस विपम स्थिति से उसका उद्धार करने के लिए तथा वैवाहिक जीवन के प्रधान प्रयोजनों को पूरा करने की दृष्टि से तलाक की माँग की जाने लगी। इसके परिणामस्वरूप १९५५ के हिन्दू विवाह कानून द्वारा इसकी व्यवस्था की गयी है।

# हिन्दू विवाह कानून की तलाक सम्बन्धी व्यवस्था

इस कानून के खण्ड (Section) १३ में वर्तमान हिन्दू समाज में पहली बार तलाक की व्यवस्था की गयी है। इससे पहले कानूनी स्थित यह थी कि एक बार संपन्न हुए हिन्दू विवाह को किसी प्रकार भंग नहीं किया जा सकता था, धर्म के परिवर्तन से, जाति से च्युत और बहिष्कृत होने से, किसी एक पक्ष के व्यभिचाररत होने से, पित द्वारा पत्नी को छोड़ देने या पत्नी के वेग्या बन जाने पर भी हिन्दू विवाह भंग नहीं हो सकता था। १२४ इस कानून ने यह स्थित बदल दी है। अब धारा १३ के अनुसार कोई भी विवाह, चाहे वह इस अधिनियम के पास होने से पहले हुआ हो या बाद में हुआ हो, पित या पत्नी में से

२४ एडमिनिस्ट्रेटर जनरल आफ मद्रास का मामला (१८८६) ६ मद्रास ४६६, १८ कलकत्ता २६४, नारायण ब० व्रिलोक (१६०७) २६ इलाहाबाद ४

किसी भी अदालत में प्रार्थना-पन्न प्रस्तुत करने पर निम्नलिखित कारणों मे भंग किया जा सकता है---

- (१) व्यभिचार-यदि दोनों में से कोई एक पक्ष व्यभिचाररत रहते हुए जीवन व्यतीत करता है (Lives in adultery) (धारा १)। इमका यह अभिप्राय है कि यदि पनि या पत्नी में से कोई एक बार ऐसा कार्य करना है तो दूसरा पक्ष इस आधार पर तलाक की माँग नहीं कर सकता, ऐसी दशा में वह केवल दूसरे पक्ष में न्यायिक पार्थक्य (Judicial Seperation) की ही माँग कर सकता है। र व तलाक की माँग के लिए यह सिद्ध करना आवश्यक है कि दूसरा पक्ष निरन्तर व्यभिचारपूर्ण जीवन बिता रहा है। पुराने हिन्दू कानुन के अनुसार व्यभिचार के कारण पत्नी के वेण्या वन जाने पर भी विवाह सम्बन्ध भंग नहीं होता था, ऐसी दणा में विवाह का प्रयोजन विफल हो जाता था। अतः इस कानून में किसी एक पक्ष के कुछ समय तक निरन्तर व्यभिचारपूर्ण जीवन विताने की दशा में दूसरे पक्ष को तलाक का अधिकार दिया गया है। व्यभिचार का आशय पति-पत्नी में से एक पक्ष द्वारा दूसरे पक्ष के अतिरिक्त किसी अन्य व्यक्ति मे यौन सम्बन्ध स्थापित करना है। न्यायालय में व्यभिचार विषयक प्रत्यक्ष साक्षी उपस्थित करना प्रायः संभव नहीं होता, अतः इस विषय में न्यायालय ऐसे प्रमाण (Circumstancial evidence) को भी स्वीकार कर लेते हैं, जो इस बात को सिद्ध करने के लिए पर्याप्त हो कि कोई पक्ष व्यभिचारपूर्ण जीवन बिता रहा है। उदाहरणार्थ, यदि कोई विवाहित स्त्री अपने घर से चार-छः दिन तक निरन्तर गायब रहती है, किसी अन्य तथा पति के कुल से सर्वथा अपरिचित पुरुप के साथ देखी जाती है, वह इसके साथ विभिन्न स्थानों में अपने देखें जाने का कोई समुचित कारण नहीं दे सकती है, तो यह परिणाम निकाला जा सकता है कि उसका उस पुरुष के साथ अवैध सम्बन्ध है और वह उसके साथ व्यभिचारपूर्ण जीवन बिता रही है। २७
- (२) धर्मपरिवर्तन—यदि दोनों पक्षों में कोई एक हिन्दू धर्म को छोड़ कर इस्लाम, ईसाइयत, पारसी, यहूदी आदि किसी अन्य धर्म को ग्रहण करता है तो दूसरे पक्ष को विवाहिवच्छेद पाने का अधिकार है। बौद्ध, जैन तथा सिक्ख धर्म हिन्दू धर्म के ही अंग समझे जाते हैं, अतः किसी हिन्दू के बौद्ध वन जाने पर दूसरे पक्ष को विवाह विच्छेद की माँग करने का अधिकार नहीं है। इस कानून से पहले धर्मपरिवर्तन से भी हिन्दूविवाह का विच्छेद संभव नहीं था। इस कानून में यह व्यवस्था इस आधार पर की गयी है कि दाम्पत्य प्रेम को बनाये रखने के लिए धर्मपरिवर्तन करना

<sup>&</sup>lt;sup>२.६</sup> त्रिबर्लीसह व मुसम्मात विमला देवी, आ० इं० रि० १६५६, जम्मू तथा कश्मीर ं ७२।

२७ काशीप्रसाद सक्सेना—हिन्दू मैरिज एक्ट, २४७

ठीक नहीं है, यदि कोई पक्ष धर्मपरिवर्तन कर लेता है तो हिन्दू बने रहने वाले दूसरे पक्ष को तलाक की मांग का अधिकार होना चाहिए। १ = ६० के विवाह विच्छेद कातून के अनुसार हिन्दू या मुसलमान को ईसाई बनाने पर यह अधिकार दिया गया था कि धर्म परिवर्तन के बाद यदि दूसरा पक्ष उसे छोड़ देता है तो वह दाम्पत्य अधिकारों की पुनः प्राप्ति के लिए उसके विच्छ अभियोग चला सकता है। इसके बाद भी यदि वह उसका परित्याग करता है तो न्यायालय इस विवाह के भंग होने की घोषणा कर सकता है। यही अधिकार हिन्दुओं को इस कानून द्वारा किसी एक पक्ष द्वारा धर्म परिवर्तन की दशा में दूसरे पक्ष को प्रदान किया गया है।

- (३) पागलपन—यदि पित-पत्नी में से कोई एक निरन्तर तीन वर्ष से ऐसे मानसिक पागलपन से पीड़िन है जिसकी चिकित्सा करना संभव नहीं है, तो दूसरा पक्ष उस तलाक दे सकता है। यदि पागलपन चिकित्सा से ठीक हो सकता है तो तलाक नहीं दिया जायगा। इस विषय में यह स्मरण रखना चाहिए कि यदि कोई पक्ष विवाह के समय ही पागल हो तो यह विवाह इस कानून के खण्ड १२ बी० के अनुसार शून्यकरणीय या खण्डित (Voidable) घोषित किया जा संकता है। इसका यह अभिप्राय है कि इस विवाह को न हुआ समझा जायगा। यदि ऐसा पागलपन दो वर्ष से हो तो इसके लिए न्यायिक पार्थक्य (Judicial Separation) का आवेदन-पत्न दिया जा सकता है।
- (४) कोढ़ की बोमारी—यदि कोई पक्ष तीन वर्ष से असाध्य एवं उग्र (Incurable and virulent) कोढ़ से पीड़ित हो तो दूसरा पक्ष तलाक के लिए आवेदन-पद्म दे सकता है।
- (प्र) संकामक यौन रोग—विवाहिवच्छेद की माँग एक पक्ष इस आधार पर भी प्रस्तुत कर सकता है कि दूसरे पक्ष को ऐसा यौन रोग है, जिसकी छूत उसे भी लग सकती है तथा उसे ऐसा रोग आवेदन-पत्न देने से तीन वर्ष पहले से था। इस दशा में न केवल दाम्पत्य सम्बन्ध संभव नहीं है, अपितु दूसरे पक्ष के इस रोग से पीड़ित होने की आशंका है, अतः इस दशा में तलाक की व्यवस्था की गयी है।
- संन्यासी होना—यदि कोई पक्ष सांसारिक जीवन का त्याग करके संन्यासी हो जाता है तो दूसरा पक्ष तलाक पान का अधिकार रखता है। इसका यह कारण है कि संन्यास का अर्थ सांसारिक कर्तव्यों की दृष्टि से व्यक्ति का समाप्त हो जाना या उसकी दीवानी मृत्यु (Civil Death) है। इससे दूसरे पक्ष के साथ वैवाहिक संबंध वैसे ही समाप्त हो जाता है जैसे मृत्यु से समाप्त हो जाता है। ऐसी दशा में नारद, पराशार आदि प्राचीन शास्त्रकारों ने स्त्रियों को पुर्निववाह का अधिकार दिया था। इस कानून में इसी का अनुसरण किया गया है। संन्यासी होने का अभिप्राय केवल भगवे वस्त्र धारण करना नहीं है, किन्तु इस आश्रम में प्रवेश के लिए आवश्यक सभी शास्त्रीय

विधि-विधानों का पालन करना है। <sup>२५</sup> भूद्र को संन्यासी होंने का अधिकार नहीं है, अतः वह इस आधार पर तलाक नहीं ले सकता। वैरागी संन्यासी होंते हुए भी विवाह कर सकते हैं। <sup>२६</sup> अतः इस बात में सन्देह है कि कोई व्यक्ति वैरागी सम्प्रदाय में दीक्षित हो जाय तो दूसरा पक्ष उससे इस आधार पर तलाक ले सकता है।

- (७) लापता होना—यदि दोनों में से किसी पक्ष का कोई व्यक्ति मान वर्ष नक दूसरे पक्ष को या उसके ऐसे सम्बन्धियों को नही मिलता, जिन्हें यह ममाचार मिलना चाहिए था, तो इस दशा में यह मान लिया जाता है कि लापता व्यक्ति की मृत्यु हो चुकी है। इस दशा में दूसरे पक्ष को तलाक पाने का अधिकार दिया गया है। यह व्यवस्था प्राचीन काल में पराणर ने की थी, हिन्दू विवाह के कानून की यह धारा इंग्लैण्ड के १९५० के विवाह कानून (Matrimonial Causes Act) से ग्रहण की गयी है।
- पृथक् होने के बाद सहवास न करना—पित-पत्नी में में जब कांग्रें पक्ष अदालत से पृथक् होने के बाद सहवास न करना—पित-पत्नी में में जब कांग्रें पक्ष अदालत से पृथक् रहने की आज्ञा प्राप्त कर लेता है तो इसमें उनका वैवाहिक सम्बन्ध भंग नहीं होता है। यदि इसके बाद उनमें पुनः समझौता हो जाता है और वे इकट्ठा रहने लगते हैं तो उनके पार्थक्य की अदालती आज्ञा रह की जा सकती है (१० वी धारा)। यदि ऐसी आज्ञा बिना रह करवाये पित-पत्नी इकट्ठे रहने लगते हैं तो ऐसी आज्ञा तलाक का कारण नहीं बन सकती है। किन्तु यदि ऐसी आज्ञा प्राप्त करने के दो वर्ष बाद तक भी वे सहवास नहीं करते हैं तो इस आधार पर तलाक की माँग की जा सकती है। इसमें बादी को तीन बातें सिद्ध करनी पड़ती हैं—(क) उसने प्रतिवादी के विरुद्ध कानूनी अलहदगी की आज्ञा अदालत से प्राप्त की है। (ख) ऐसी आज्ञा प्राप्त किये हुए दो वर्ष बीत चुके हैं। (ग) आज्ञा प्राप्त होने के बाद दोनों ने सहवास आरम्भ नहीं किया, सहवास का अर्थ दाम्पत्य जीवन बिताते हुए पित-पत्नी का एक साथ रहना है।
- (६) बाम्पत्य अधिकारों की पुनः प्राप्ति की आजा का पालन न करना—
  यदि दोनों पक्षों में से कोई पक्ष दूसरे पक्ष को दाम्पत्य सम्बन्ध से वंचित करता है और दूसरा
  पक्ष पहले पक्ष के विरुद्ध इस विषय में अदालत से दाम्पत्य अधिकारों की पुनः प्राप्ति
  (Restitution of Conjugal Rights) की आज्ञा प्राप्त कर लेता है, किन्तु
  इस आज्ञा के बावजूद यदि दो वर्ष तक पहला पक्ष इसका पालन नहीं करता, तो
  दूसरा पक्ष इस आधार पर तलाक के लिए आवेदन पत्न दे सकता है। इसका कारण स्पष्ट
  है, पित-पत्नी दाम्पत्य जीवन बिताने के लए विवाह-सूत्र में आबद्ध होते हैं, यदि इन दोनों
  में से कोई एक दूसरे को जान बूझकर दाम्पत्य सम्बन्ध स्थापित करने से बं वित करता
  है तो दूसरे को न्यायालय द्वारा इसे पाने का अधिकार है। यदि वह इस विषय में न्यायालय

२६ बलदेवप्रसाद ब० आर्य प्रतिनिधि सभा (१९३०) ५२ अला० ७८९ २६ भी राघवदास ब० माइनर सरजु बदम्मा १९४२ म० ४१३

की आज्ञा की अवहेलना करता है तो इसकायह अभिप्राय है कि वह दूसरे पक्ष के साथ दाम्पत्य सम्बन्ध नहीं रखना चाहता है। इस दशा में वैवाहिक सम्बन्ध को बनाये रखने में कोई लाभ नहीं है, अतः इस कारण के आधार पर इस कानून में तलाक की व्यवस्था की गयी है।

पत्नी द्वारा तलाक प्राप्त करने के दो अन्य कारण--उपर्युक्त नी कारणों के आधार पर पति-पत्नी सगान रूप से अदालत में तलाक के लिए आवेदन-पत्न दे सकते हैं। किन्त उनके अनिरिक्त दो कारण ऐसे हैं जिनके आधार पर केवल पत्नी विवाह-विच्छेद की माँग कर सकती है। पहला कारण एक से अधिक पत्तियों का जीवित होता है। इस कानून द्वारा एक-विवाह की व्यवस्था को हिन्दू समाज में कठोरतापूर्वक लाग किया गया है और एक पत्नी के जीवित रहते हुए दूसरे विवाह को दण्डनीय अपराध बना दिया गया है। किन्तू इससे पहले के हिन्दू कानुन में पूरुपों को बहुविवाह की खुली छूट थी, किसी कानून से ऐसे विवाहों को रद्द नहीं किया जा सकता था, अतः इन विवाहों के कारण कप्टमय जीवन बिताने वाली स्त्रियों को इस व्यवस्था से तलाक पाने का अधिकार दिया गया है। इसका सम्बन्ध इस कानुन के पास होने से पहले किये गये बहविवाहों में है, क्योंकि इस कानुन के पास हो जाने के बाद कोई पक्ष दूसरे पक्ष के जीवित रहते हुए दूसरा विवाह नहीं कर सकता है। इस व्यवस्था के अनसार तलाक पाने के लिए वादी को निम्नलिखित वातें सिद्ध करनी पड़ती हैं--(क) प्रतिवादी ने इस कानून के पास होने से पहले उसके साथ तथा किसी अन्य स्त्री या स्त्रियों के साथ विवाह किया है। (ख) आवेदन-पत्न देने के समय उसकी अन्य पत्नियाँ जीवित हैं। पत्नी द्वारा पति से तलाक लेने का दसरा विशेष कारण पति द्वारा बलात्कार (Rape), गुदामैथुन (Sodomy) या पशुमैथुन (Bestiatity) का अपराधी होना है।

#### तलाक का आवेदन-पत्न देने की अवधि

हिन्दू विवाह कानून के खण्ड १४ के अनुसार कोई भी न्यायालय तलाक के किसी आवेदन-पत पर तब तक विचार नहीं कर सकता, जब तक कि आवेदन-पत देने के समय विवाह सम्पन्न हुए तीन वर्ष न व्यतीत हो चुके हों। यह व्यवस्था १९५४ के विशेष विवाह कानून की तथा इंगलैण्ड के १९५० के विवाह कानून की व्यवस्था से मिलती है। इसके अनुसार विवाह के आरम्भिक तीन वर्षों में तलाक काकोई आवेदन-पत्न नहीं दिया जा सकता। इसका उद्देश्य यह है कि पति-पत्नी विवाह के बाद फौरन तलाक न दें, तीन वर्ष तक एक-दूसरे के साथ मिलजुल कर रहने का और निभाव करने का प्रयत्न करें, तीन वर्ष ऐसा निभाव करने के बाद जनमें स्वाभाविक रूप से ऐसा प्रीतिपूर्ण सम्बन्ध हो जायगा कि तलाक की संभावना बहुत कम हो जायगी।

विवाह के पहले तीन वर्षों में सामान्य रूप से तलाक का अधिकार न देते हुए

भी दो विशेष दशाओं में इसका आवेदन-पत्न देने का अधिकार इस कानन में स्वीकार किया गया है। पहली दशा असाधारण द्रश्चरित्रता (Exceptional Depravity) की तथा दूसरी असाधारण कप्ट (Exceptional Hardship) की है। इन दोनों की कानून में कोई स्पप्ट व्याख्या नही की गयी। सामान्य रूप से असाधारण कष्ट का यह अभिप्राय है कि नव वध् के साथ बड़ी ऋरता का व्यवहार किया जाय, इसके साथ पति व्यभिचारी अथवा पत्नी को छोड देने बाला हो । पत्नी का व्यभिचारपर्ण सम्बन्ध से सन्तान उत्पन्न करना भी इसी प्रकार का कप्ट है। कप्ट का अभिप्राय णारी-रिक, मानसिक, आधिक और सामाजिक आदि सभी प्रकार के ऐसे कण्टों से है, जिनके आधार पर तलाक की माँग की जाती है। असाधारण दृश्चरिवना का अभिप्राय प्रतिवादी द्वारा बादी के साथ उसकी इच्छा के विरुद्ध ऐसी दशा में यीन सम्बन्ध स्थापित करना है. जब वह यौन रोग तथा कोढ़ से पीड़ित हो। बोमैन ब. बोमैन के एक ब्रिटिश मामले में असाधारण कप्ट और दृण्चरित्रता के बारे में निम्नलिखित सिद्धान्त निश्चित किये गये हैं—(१) पत्नी के लिए असाधारण कष्ट उस दशा में होता है जब पति व्यभिचाररत होने के साथ-साथ पत्नी का दूसरी स्त्री के लिए परित्याग करे अथवा उसके साथ कर व्यवहार करे, केवल व्यभिचार असाधारण कष्ट नहीं है। (२) व्यभिचार के साथ इसका परिणाम अर्थात पत्नी द्वारा अवैध सम्बन्ध से सन्तानोत्पादन भी असाधारण कष्ट है। (३) यदि पति विवाह के कुछ समय बाद ही साली से या घर की नौकरानी से अनु-चित अवैध सम्बन्ध स्थापित करता है तो यह असाधारण दुश्चरित्रता है। मद्रास के मेघ-नाथ बनाम सुशीला (आ. इं. रि १९५७ म. ४२३) नामक मामले में उपर्युक्त ब्रिटिश मामले का अनुसरण किया गया है। उपर्युक्त दोनों कारणों के आधार पर किये जाने वाले तलाक के मामलों पर विचार करते हुए न्यायालय दो बातों का ध्यान रखेगा, पहली बात बच्चों की सुरक्षा और व्यवस्था की है। यदि इनके हितों को कोई आंच आती है तो तलाक के आवेदन-पन्न पर विचार नहीं हो सकता। दूसरी बात इसकी युक्तियुक्त संभावना है कि तीन वर्ष की अवधि समाप्त होने से पहले ही उनमें समझीता हो जायगा। न्यायालय को इस बात का प्रयास करना चाहिए। यदि इस बात की संभावना हो तो तलाक की प्रार्थना अस्वीकार कर दी जानी चाहिए।

#### पुनर्विवाह करने की प्रक्रिया

तलाक का आवेदन-पत्न स्वीकार होते ही दोनों पक्षों को पुर्निववाह का अधिकार नहीं प्राप्त हो जाता है, इसके बाद एक वर्ष तक उन्हें प्रतीक्षा करनी पड़ती है (खण्ड १५)। इस अविध के बीत जाने पर ही दोनों का विवाह-सम्बन्ध पूर्ण रूप से विच्छित्र हो जाता है और वे नया विवाह कर सकते हैं। एक वर्ष की यह अविध जानवृक्ष कर रखी गयी है। इसका उद्देश्य लोगों का तलाक के लिए निरुत्साहित करना और नयी

शादी के लिए ही तलाक पाने की प्रवृत्ति को रोकना है।

जब हिन्दू विवाह कानून में तलाक की व्यवस्था का प्रस्ताव रखा गया था, उस समय रूढ़िवादी हिन्दुओं ने इसका इस आधार पर घोर विरोध किया था कि इससे समाज में तलाक की बाढ़ आ जायगी तथा अनैतिकता में घोर वृद्धि होगी। किन्तु हिन्दू विवाह कानून में इसकी व्यवस्थाएँ इतनी कटोर बनायी गयी है कि इसे कोई आसानी से प्राप्त नहीं कर सकता है। सामान्य रूप से विवाह के पहले तीन वर्षों में तलाक का कोई आवेदन-पत्न नहीं दिया जा सकता, तीन गाल बाद आवेदन-पत्न देने पर विवाह के दीवानी मामले का फैसला होने में दो तीन वर्ष लगना मामूली बात है। इसके बाद पुनर्विवाह के लिए दोनों पक्षों को एक वर्ष की प्रनीक्षा करनी पड़ेगी। इस प्रकार तलाक प्राप्त करने में पाँच-छः वर्ष लग जाते हैं और भारी व्यय करना पड़ता है, अतः इस उपाय का अवलम्बन केवल वहीं लोग करते हैं, जो वास्तव में अत्यन्त दुःख में हैं। वस्तुतः तलाक की व्यवस्था ऐसे ही लोगों के लिए है, अतः अब तक हिन्दू समाज में तलाक की व्यवस्था का दुरुपयोग नहीं हुआ, इससे अनैतिकता में कोई वृद्धि नहीं हुई और भविष्य में इसकी कोई संभावना नहीं प्रतीत होती है।

# बालविवाह

वैदिक युग में बालविवाह की पद्धति का अभाव

मध्यय्ग से बीसवीं शताब्दी आरम्भ होने तक हिन्दू समाज में वालवित्राह की प्रथा सार्वभीम थी। किन्तु प्राचीन वैदिक युग में इस पद्धति का प्रचलन नही था। उस समय के विवाहसम्बन्धी वैदिक मंत्रों एवं सूक्तों में यह बात भली-भाँति पुष्ट होनी है। बाद में आठ और दस बरस के और बहुत बार इससे भी कम आयु के और अनेक जातियों में गर्भस्य बालक-बालिकाओं के विवाहों का प्रचलन हुआ तथा विवाह की गुड्डे-गुड़ियाओं का खेल बना दिया गया, किन्तू वेदों में इसकी कोई गन्ध तक नहीं है। प्राचीन वैदिक युग के लिए तो यह एक कल्पनातीत वस्तु थी। इस युग में विवाह तभी होता था जब वर (सोम) वधु की कामना करता था और वधु पति की इच्छा करती थी। 9 उस ममय वर के माता-पिता वधू की तलाश करते थे और कन्या के माता-पिता वर को अपनी कन्या देते थे। युवक-युवती में प्रेम का उदय युवावस्था प्राप्त करने पर ही हो सकता है, बाल्यावस्था में नहीं। वेद में बार-बार वर-वधू द्वारा एक-दूसरे का चिन्तन करने तथा अपने मनों को एक-दूसरे के अनुकूल बनाने और प्रेम प्राप्त करने का वर्णन है। तैतिरीय उपनिषद् (१।६।१) में एक स्थान पर वधू वर से कहती है-"मैंने इस बात को जान लिया है कि तुम मेरा ध्यान करते हो और सन्तानोत्पत्ति के कार्य के लिए मझे अपना सहयोग देने को प्रस्तुत हो"। वर वधू को इसका उत्तर देते हुए कहता है--"मैंने यह जान लिया है कि तुम मन से मुझे चाहती हो। सन्तान चाहती हो। हे युवती स्त्री, तुम मेरे पास आओ और हे पुत्र की कामना करने वाली, तुम सन्तान उत्पन्न करो (तैत्ति० उप० १।६।२) । अथर्ववेद के प्रीतिसंजनन (६।८६), अनुराधन (६।१०२।३), स्मर (६।१३१। भूक्तों से तरुण विवाह की प्रथा सूचित होती है। ऋग्वेद में अनेक स्थानों पर अधिवनी देवताओं (वर के माता-पिता) द्वारा विवाहों के संपन्न होने का उल्लेख है।

ऋ० १०।व्र४।६ 'सोमो वध्युरभवदश्विनास्तामुभा वरा । सूर्या यत्पत्ये शंसन्तीं मनसा सविता ददात्' । सायणाचार्यं का भाष्य पत्ये शंसन्तीम्, पति कामयमानाम्, प्राप्तयौवनामित्यर्थः ।

एक युवती कहती है—हे अधिवनौ ! युवा पित युवती के साथ गृह में निवास करता है (ऋ० १०।४४।११) । ऋ० २।३५।४ में जल की भाँति अत्यन्त निर्मल, सदाचारिणी, प्रसन्नवदना युवतियों को युवा पुरुष प्राप्त होने का वर्णन है।

वैदिक विवाह में दम्पती के जिन कर्त्तंब्यों, दायित्वों एवं आदशौं पर बल दिया गया है वे तरुण विवाह में ही पूरे हो सकते हैं। विवाह के मन्त्रों में दम्पती पाणि-ग्रहण, सप्तपदी तथा अन्य विधियाँ करते हुए जो मन्त्र पढते हैं उनमें परस्पर प्रेम. सहयोग और यावज्जीवन एक दूसरे के अनुकूल रहने की प्रतिज्ञाएँ की गयी हैं। उनका आशय यदि वे न समझते हों तो सारी विवाह विधि एकदम ढोंग मान रह जाती है। विवाह के समय वधु को यह आशीर्वाद दिया जाता है कि तू श्वशुरालय में सास और समूर पर रानी बनकर रह (ऋ० १०। प्रा४३)। यह आशीर्वाद आठ दस बरस की ऐसी बालिका को नहीं दिया जा सकता, जो अपने आप को कठिनता से संभाल सकती है। यह अबोध बालिका म्वम्रालय को संभालने और गासन करने के दायित्व को किस प्रकार पूर्ण कर सकती है। यह कार्य केवल योग्य और शिक्षित युवती द्वारा ही संभव है। ऋग्वेद में विवाह के बाद के सहवास या सम्भोग के मन्त्र भी हैं (१०।८५।२७-२६, ३७)। बाल-विवाह के समर्थक कहते हैं कि सूर्या सुक्त विभिन्न प्रकार के मन्त्रों का संकलन मात है, वस्तुतः महवासविधि विवाह होने के कई वर्ष बाद होती थी और उस समय के मन्द्र इस मूक्त में जोड़ दिये गये हैं। किन्तु विवाह के समय पढ़े जाने वाले मन्त्र इस स्थापना का खण्डन करते हैं। अग्नि के सम्मुख वर, वधु को अविलम्ब सन्तान उत्पन्न करने के लिए अपने पास बुलाता है (जैमिनीय गृह्यसूत्र २१।८)। विवाह के तीसरे दिन गर्भाधान का विधान है। यह कर्त्तंव्य वर-वधु के युवा होने पर ही हो सकता है। विवाह होते ही वधु वर के घर आती है और घर के सारे काम-यज्ञादि को संभाल लेती है। पत्नी को पति के घर में प्रविष्ट होते हुए कहा जाता है कि तू इस घर में गृहस्थ के कार्य के लिए सदा जागरूक रह (ऋ० १०। ८ ४। ४६)।

ऋग्वेद के कुछ स्थलों से वैदिक युग में वाल-विवाह सिद्ध करने का यत्न किया जाता है। इन स्थलों में अभंग तथा अभी शब्द का प्रयोग हुआ है। कहा जाता है कि अभी और अभंग का अर्थ वालिका एवं वालक है। ऋ० १।२१६।१ में अध्विनियों द्वारा अभंग विमद को अर्थात् वालक विमद को पत्नी विये जाने का वर्णन है। ऋ० १।४१।१३ में यह उल्लेख है कि इन्द्र ने कक्षीवान् को अर्भा अर्थात् वालिका वृच्या दी। किन्तु इन दोनों स्थलों पर अर्भग और अर्भा का अर्थ वालक और वालिका नहीं है। विमद को अर्भग कहने का आग्रय केवल इतना ही है कि वह अपने अन्य प्रतिद्वन्द्वी राजाओं की अपेक्षा कम आयु का था। सायणाचार्य द्वारा विणत पौराणिक गाथा के अनुसार उसने युद्ध में अपने प्रतिद्वन्द्वी राजाओं को हरा कर वधू प्राप्त की थी। दूसरे स्थल में वृच्या को अर्भा का जो विशेषण दिया गया है, उसका कारण यह है कि कक्षीवान् की बड़ी आयु की

तुलना में वृच्या की आयु बहुत छोटी थी।

वैदिक यग में बाल-विवाह न होने का एक प्रवल कारण यह था कि वालकों तथा बालिकाओं को शिक्षा के लिए कुछ वर्ष तक ब्रह्मचर्य का पालन करना पड़ता था, उपनयन एवं विद्याध्ययन के बिना व्यक्ति शुद्र ममझा जाता था। उपनयन संस्कार के साथ गुरु के पास ब्रह्मचर्यपूर्वक वेदाध्ययन करने के बाद ही व्यक्ति गृहस्य आश्रम में प्रविष्ट हो सकता था। वेद का अध्ययन करने के लिए कम में कम १२ वर्ष का समय लगाना पड़ता था। उपनयन संस्कार प्रायः = वें वर्ष में होना था। इस हिमाव में २० वर्ष से कम आयु के पुरुष का विवाह असंभव था। अतः वैदिक व्यवस्था के अन्सार गृहस्य आश्रम के लिए उपयुक्त वही व्यक्ति था जो युवा हो। "जो पुरुष यज्ञोगबीत और ब्रह्मचर्य सेवन से उत्तम शिक्षा और विद्यायुक्त, गुन्दर वस्त्रों वाला पूर्ण युवा होकर गृहस्थाश्रम में आता है वही मंगलकारी होना है" (ऋ० ३।८।४) । पुरुषों के ब्रह्मचारी रहकर वेदाध्ययन करने में किसी को मंणय नहीं है, किन्तु कुछ लोग स्त्रियों के ब्रह्मचर्यपूर्वक वेदाध्ययन करने में सन्देह करते हैं। किन्तु अथर्ववेद ने ब्रह्मचर्य सूक्त में वड़े स्पान्ट णब्दों में कहा गया है कि ब्रह्मचर्य द्वारा कन्या युवा पित को प्राप्त करती है (ब्रह्मचर्येण कन्या युवानं विन्दते पतिम्) । वैदिक काल में स्त्रियाँ भी पुरुषों की तरह ब्रह्मचर्यपूर्वक वेदा-ध्ययन करती थीं। विश्ववारा (ऋ० ५।२८), अपाला (ऋ० ८।६१) तथा घोषा कक्षीवती (ऋ० १०।३६) विविध सूक्तों के मन्त्रों का दर्शन करने वाली दुई हैं। इस प्रकार स्त्री-पुरुष का विवाह ब्रह्मचर्यपूर्वक शिक्षा प्राप्त करने के उपरान्त ही पूर्ण युवा-वस्था में होता था। बाद में स्त्रियों और पुरुषों के ब्रह्मचर्य व्रत एवं शिक्षा की उपेक्षा होने से ही बाल-विवाह आरम्भ हुआ।

गृह्यस्त्रों के आरस्भिक काल में हिन्दू समाज में तरण विवाह प्रचित्त रहा, किन्तु वाद में बाल-विवाह का थोड़ा बहुत प्रचलन होने लग गया। आग्रवलायन, आपस्तम्ब तथा अन्य गृह्यस्त्रों में विवाह की विधियों का विस्तार से वर्णन है, किन्नु वर तथा वधू की आयु का कोई निष्चत निर्देश नहीं है। गृह्यस्त्रों में विवाह के बाद अविलम्ब गर्भाधान का वर्णन है। शांखायन (११९७४-५), पारस्कर और आपस्तम्ब गृह्यस्त्रों में विवाह के बाद ही गर्भाधान की व्यवस्था है, इससे यह स्पष्ट है कि कन्या विवाह के समय युवती होती थी, आपस्तम्ब गृह्यस्त्र स्पष्ट रूप से कहता है कि पति-पत्नी घर आने पर तीन दिन ब्रह्मचर्यपूर्वक रहकर चौथे दिन गर्भाधान करें, किन्तु लौगाक्ष (काठक) गृह्यस्त्र कुमारियों का ब्रह्मचर्य १० या १२ वर्ष ही बताता है और ११ वें या १३ वें वर्ष को विवाह की अवस्था बताता है। यह स्मरण रखना चाहिए कि इससे पहले के वैदिक साहित्य में आयु का कोई निश्चित संकेत नहीं मिलता। यदि कन्याओं का उपनयन द या १० वर्ष में माना जाय तो कन्याओं का विवाह काल १५ या २० वर्ष होगा। किन्तु हिरण्यकेशी (१।१६।२) और गोभिल गृह्यस्त्र (३।४।६) में कहा गया है कि विवाह हिरण्यकेशी (१।१६।२) और गोभिल गृह्यस्त्र (३।४।६) में कहा गया है कि विवाह

के लिए निग्नका कन्या श्रेष्ठ होती है। विनिका शब्द की व्याख्या करते हुए गोभिल के आधुनिक भाष्यकार ने 'गृह्यसंग्रह' का यह मत उद्भृत किया है कि निग्नका उस कन्या को कहते हैं जो ऋतुमती न हो। इसी टीकाकार ने एक दूसरे प्रलोक में ऐसी कन्या को निग्नका वताया है जो पुरुषों के आगे भी लज्जा से अपने अंगों को न ढापती हो। अतः टीकाकारों के मत में निग्नका उस कन्या को कहते हैं जिसमें अभी तक लज्जा की बुद्धि उत्पन्न नहीं हुई। किन्तु यह अर्थ ठीक नहीं जान पड़ता। हिरण्यकेशी गृह्यसूद्र का टीकाकार मातृदत्त मैथुनाई को ही निग्नका समझता है। वीरिम्बोदय में महाभारत का एक प्रलोक उद्भृत किया गया है, जिसमें १६ वर्ष की कन्या को निग्नका बताया गया है। डाठ भण्डारकर ने बताया है कि हिरण्यकेशी गृह्यसूद्र को मौखिक परम्परा द्वारा सुरक्षित रखने वाले अनेक वैदिक बाह्यणों में तथा इस गृह्यसूद्र की अनेक हस्तिलिखित प्रतियों में "सजातां निग्नकां" के स्थान पर "सजातानिग्नकां" पाठ है, अर्थात् 'अनिग्नका' कन्या से ही शादी करनी चाहिए। ध यदि इस कत्यना को छोड़ कर हिरण्यकेशी में निग्नकां का ही पाठ माना जाय और उसका अर्थ छोटी-सी वालिका किया जाय तो इसके आगे ब्रह्मचारिणी

- निग्नकान्तु बहेत्कन्यां यावन्तर्तुमती भवेत् । ऋतुमती त्वनिग्नका तां प्रयच्छेतुः
   निग्नकाम् । अप्राप्तरजसा गौरी प्राप्ते रजिस रोहिणी । अव्यञ्जिता भवेत् कन्या
   कुचहीना च निग्नका ॥
- गोभिल गृ० सू० ३।४।६ में उद्धृत—यावन्न लज्जयांगानि कन्या पुरुषसन्निधौ योन्यादीन्यवगृहेत ताबद्भवति निम्नका । नि० हिरण्य० गृ० सू० १।१६।२ निम्नकामासन्नातंवाम् । तस्माद्धस्त्रविक्षेपणाही निम्नका मैथूनाहेंत्यर्थः ।
- उपर्युक्त वचनों से स्पष्ट है कि निनका के अर्थ के सम्बन्ध में धर्मशास्त्रियों में दो मत थे। पहले मत में निनका ऐसी कन्या को कहते थे जिसे नंगी रहने में लज्जा का अनुभव नहीं होता था, जिसने यौवन नहीं प्राप्त किया था, जिसको रजोवर्शन नहीं हुआ था, जिसमें यौवन के चिह्न—कुचादि प्रकट नहीं हुए थे। भविष्यपुराण के मतानुसार यह १० वर्ष की लड़की थी। दूसरा मत इसे प्राप्तयौवनावस्था तथा मंथुनयोग्य कन्या मानता था। १० वर्ष से अधिक आयु की तथा यौवन न प्राप्त करने वाली लड़की गन्धारी कहलाती थी। पारस्कर और संवर्त्त १० वर्ष की तथा मविष्यपुराण १२ वर्ष की लड़की को कन्या कहते हैं, इसके कुच अविकसित होते थे। इसी को श्यामा भी कहते हैं। कुमारी यौवन प्राप्त करने वाली १२ वर्ष से अधिक आयु की लड़की होती थी। रजस्वला १० या १२ वर्ष से अधिक आयु की कन्या होती थी। रोहिणी युवावस्था में आरोहण करने वाली तथा रजोवर्शन आरम्भ करने वाली लड़की होती थी (एल० स्टर्नबैक—ज्यूरिडिकल स्टडीज इन एंग्रोष्ट इंडियन लॉ, भाग २, दिल्ली १६६७, पृ० ३६)।

का विशेषण व्यर्थ जान पड़ता है । निनका शब्द की इस परस्पर विरोधी व्याख्या का यही समन्वय हो सकता है कि पहले 'निग्नका' का अर्थ 'युवती' ही था, किन्तु जब बालिववाह की पद्धति प्रचलित हो गयी तो टीकाकारों ने इसका अर्थ जबरदस्ती 'बालिका' कर दिया। इस प्रकार का एक और सुन्दर उदाहरण छान्दोग्य उपनिषद् की (१।१०।१) उपस्ति-चाकायण की कथा का प्रथम भाग है। निर्धनावस्था में फसल खराव होने के कारण कुरुदेश में,भ्रमण करनेवाली उपस्तिचाकायण की पत्नी के लिए मूल में "आटिकी" शब्द है। शंकर ने यहाँ आटिकी शब्द का अर्थ ऐसी बालिका किया है जिसमें यौवन के चिह्न अभी नहीं प्रकट हुए हैं। र ऐसा प्रतीत होता है कि इस समय बालविवाह की प्रवृत्ति प्रारम्भ हो गयी थी। प्रारम्भ में जब विवाह प्रीढ़ावस्था में होता था तो वेद तथा गृह्म-सूतों में विवाह की आयु का निश्चित संकेत देने की आवश्यकता ही नही समझी गयी, किन्तु जब बाल विवाह होने लगा तो गोभिल और हिरण्यकेशी को वधू की आयु का निनका के रूप में निर्देश करना पड़ा। सुश्रुत ने भी (हार्नली के मत में इसका समय व वीं शनी ई० पू० है) बाल-विवाह की प्रवृत्ति का रोकने का यत्न किया और निखा कि गोलह वर्ष से न्यून आयु वाली स्त्री और पच्चीस वर्ष मे न्यून आयु वाला पुरुष यदि गर्भस्थापन करते हैं तो वह गर्भ ठीक नहीं बनता, उत्पन्न होने पर वह देर तक जीविन नहीं रहता और यदि जीवित रहता है तो दुर्वलेन्द्रिय हो जाता है, इसलिए अत्यन्न बाला में गर्भ स्थापन न करे। ह सोलह वर्ष से कम आयु वाली कन्या को मुश्रुत अत्यन्त बाला समझता था। किन्तु यह एक विचित्न बात है कि अन्यत (णरीर स्थान १०।१३) में सुश्रुत ने कन्या की विवाह योग्य आयु १२ वर्ष लिखी है। इसंभवतः सुश्रुत को उसी

- प्रान्वो० १।१०।१ मटचीहतेषु कुरुव्वाटिक्या सहजाययोषस्तिर्ह चाक्रायणः इत्य प्रामे प्रवायक उवास, शंकर—आदिक्या अनुग्जात व्यंजनया यशोधरावि। सैकेड बुक आफ दी ईस्ट सीरीज के इस उपनिषद् के अनुवाद में यही अर्थ किया गया है, किन्तु अट गतौ धातु का अर्थ ही यहाँ ठीक जान पड़ता है।
- व सुश्रुत शा० स्था० (१०।४४-४४) ऊनवोडशवर्षायामप्राप्तः पंचिवशंतिम् यद्याधत्ते पुमान् गर्भं कुक्षिस्थः स विपद्यते । जातो वा न चिरं जीवेज्जीवेद्वा-दुर्बलेग्वियः, तस्मादत्यन्तवालायां गर्भाधानं न कारयेत् ।
- बालेति गीयते नारी याबद्वर्षाणि षोडश । सु० शा० स्था. १०।५३
- भ अथास्म पंचिवशतिवर्षाय द्वावशवर्षा पत्नीमावहेता 'धर्मार्थकामप्रजां प्राप्स्य-तीति । सुश्रुत की १६ वर्ष की आयु का समर्थन आजकल के पश्चिमी डाक्टर भी करते हैं। उनका कहना है कि भारत में कन्याओं का विवाह १६ वर्ष से कम आयु में कदापि नहीं होना चाहिए। डा० लैंकास्टर ने अपनी प्रसिद्ध पुस्तक ट्यूबर-

समय यह चेतावनी देने की आवश्यकता प्रतीतः हुई होगी जब यह बुराई प्रचलित हो चुकी होगी ।

#### धर्मसूत्र व बालविवाह

पिछले गुह्मसूत्रों की अपेक्षा धर्मसूत्रों में बालिववाह की प्रवत्ति अधिक स्पष्ट रूप में दिष्टगोचर होती है। धीरे-धीरे यह विचार प्रचलित होने लगा कि ऋतुकाल के समय तक कन्या का प्रदान कर देना चाहिए, यदि उस समय के बाद भी पिता कन्या का विवाह नहीं करता तो कन्या को कुछ प्रतीक्षा करके अपना विवाह स्वयं कर लेना चाहिए। गीतम (१८।२०-२३) के मत में यदि तीन ऋतुकाल बीत जाने के बाद भी पिता कन्या की शादी नहीं करता तो कन्या अनिन्दित पृष्ण के साथ विवाह कर ले और पिता के दिये हुए गहनों को छोड़ दे। पिता को ऋतुकाल से पहले ही कन्या दान कर देना चाहिए (प्रदानं प्रागतोः )। कुछ आचार्यों के मत में तो कन्या के वस्त्र पहनने के योग्य होने से पहले ही उसका दान कर देना चाहिए। इससे स्पष्ट है कि गौतम से पहले ऐसी कन्याओं का भी विवाह प्रारम्भ हो चका था जो वस्त्र पहनना न जानती हों। किन्तू गौतम उनसे असहमत होता हुआ ऋतुकाल से पहले कन्या के दान का विधान करता है। वौधायन (४।१।१२-१४) और वसिष्ठ (१०।७०-७१) उपर्युक्त विधान का अनुसरण करते हैं और यह बात और बढ़ा देते हैं कि जब तक कन्या अविवाहित है उस समय तक प्रति ऋतुकाल में भ्रुणहत्या का दोप उसके माता-पिता को लगता है। योग्य वर न मिलने पर कन्या विवाह करे या नहीं, इस पर कुछ सम्मति-भेद है। मनु (६।८५-८६) उत्कृप्ट, अभिरूप एवं सद्श वर पर बल देता है और यह कहता है कि ऋतुमती होने तथा जन्मपर्यन्त कुमारी रहने पर भी कन्या का विवाह गुणहीन वर के साथ न करे। यदि माता-पिता कन्या का विवाह न करें तो कन्या तीन वर्ष तक प्रतीक्षा करके योग्य वर से स्वयं विवाह कर ले, इसमें उसे कोई पाप नहीं लगता (६।६०-६१)। मनु ने गौतम की तीन ऋतुओं की अवधि को ३ वर्षों तक पहुँचा दिया तथा उपयुक्त वर न मिलने पर कुमारी रहने का विधान किया। किन्तु बौधायन धर्मसूत्र (४।१।१२-१५) कहता है कि पिता कन्या को गुणवान् वर के लिए दे, गुणवान् वर नहीं मिलता तो गुणहीन को ही दे,

क्लोसिस इन इंडिया (भारत में क्षयरोग, पृ० १४७) में लिखा है—यह कहा जाता है कि उष्ण प्रदेशों में स्वियों के योवन का परिपाक शीघ्र होता है और समशी-तोष्ण किटबंध के प्रदेशों की अपेक्षा भारत की कन्याएं शीघ्र ताष्ण्य प्राप्त करती हैं। इस शीघ्र विकास के लिए दो वर्ष कम किये जा सकते हैं। पश्चिम में विवाह की न्यूनतम आयु १८ वर्ष समझी जा सकती है, इस देश (भारत) में यह आयु १६ वर्ष होनी चाहिए। किन्तु रजस्वला कत्या को घर में रोक कर न रखे। १० ऋतुमती होने के बाद ही तीन वर्ष तक यदि कन्या का विवाह नहीं होता तो कन्या स्वयमेव योग्य पित प्राप्त करें और यदि योग्य पित नहीं मिलता तो गुणहीन का ही आश्रय ग्रहण करे। याज्ञवल्क्य (१।६४) ने भी रजस्वला कन्या के विवाह न करने पर माता-पिता को श्रूणहत्या का दोपी ठहराया है और कन्या को स्वयं विवाह करने की आजा दी है।

रजस्वला होने से पहले कन्या का विवाह कर देने के लिए इन ग्रन्थों ने जो आतुरता विखायी है उसके दो कारण प्रतीत होने हैं। पहला कारण धार्मिक है और क्रूसरा राजनीतिक । धर्मणास्त्रों में भ्रूणहत्या एक भयंकर पाप माना गया है और क्रिसहत्या की तरह इसके लिए १२ वर्ष तक प्रायश्चित करने का विधान है (मनु ११।६७, याज० ३।२५६)। प्रत्येक ऋतुकाल में स्त्री गर्भ धारण करने यांग्य होती है। उस समय यि गर्भाधान न हो तो यह रज व्यर्थ जायगा। इस रज को शास्त्रकारों ने भ्रूण के तुल्य समझा है और जो पिता कन्या के रजस्वला होने पर भी उसका विवाह नही करता उसे भ्रूणहत्या के पाप का भागी कहा गया है। इस भ्रूणहत्या के पात को से बचने का एक ही उपाय था कि कन्या की शादी रजस्वला होने से पहले कर दी जाय ताकि भ्रूणहत्या की संभावना ही न रहे।

दूसरा कारण राजनीतिक था। जनसंख्या की आवश्यकता के कारण न्नियमें से उत्तम पुत्र प्राप्त करने की अपेक्षा अधिक से अधिक पुत्र उत्पन्न करना अधिक अच्छा समझा जाता था। कौटिल्य ने पर वर्ष की ही स्त्री को बालिंग समझा। १९१ मनु ने भी कन्या को इसी अवस्था में विवाह के योग्य समझा है। कौटिल्य ने अपने नियमों में इस बात का पूरा ध्यान रखा है कि स्त्री के ऋतुकाल का उपरोध नही होना चाहिए। इसकां वह धर्मवध के तुल्य समझता है। कौटिल्य की यह चिन्ता संभवतः जनसंख्या को बढ़ाने की दृष्टि से थी। योद्धा जातियों को जीवन संधर्ष में विजय पाने के लिए सदा बीर पुरुषों की आवय्यकता रहती है और वे अधिक से अधिक मन्तानों को उत्पन्न करने पर बल देते हैं। १९

बौधायन ४।१।१२, 'वद्याव्गुणवते कन्यां निन्नकां ब्रह्मचारिणे । अपि वा गुण-हीनाय नोपरुग्ध्याद्रजस्वलाम् ।'

११ कौटिलीय अर्थशास्त्र—द्वावशवर्षा स्त्री प्राप्तव्यवहारा भवति ।

१२ इसके आधुनिक उदाहरण जर्मनी और इटली हैं जहां आधिक सहायता, भत्ते, कर्ज तथा अन्य अनेक सुविधाएं देकर जनसंख्या बढ़ाने का प्रयत्न किया जाता है। हिटलर के जर्मनी में १ ली अगस्त १९३३ से लेकर ३० सितम्बर १९३७ तक ८,२२,०० दम्पतियों को आधिक सहायता दी गई। इन सहायताओं का यह परिणाम हुआ कि जहां १९३२ में जर्मनी में ४,१७,००० विवाह हुए थे वहाँ

भारत पर ईरानी एवं यूनानी हमलों के समय मनुष्यों की संख्या का वैसा ही महत्त्व बढ़ गया होंगा, जैसा १६३०-४० में जर्मनी, इटली आदि देशों में था। उस समय के इतिहास में नन्दों की विशाल सेना का उल्लेख पाया जाता है। यूनानी सैनिक इस सेना की चर्चा सुनकर डर गये थे और सिकन्दर को ज्यास नदी के तट से यूनान की ओर वापिस लीटना पड़ा था। कीटिल्य ने संभवतः इस राजनीतिक आवण्यकता को पूर्ण करने के लिए ही "तीर्थोंगरोध" न होंने (ऋतुकाल व्यर्थ न जाने) की तथा १२ वर्ष की कन्या के विवाह की व्यवस्था की। 9 3

#### वालविवाह का मुख्य कारण--स्त्रीशिक्षा का अप्रचलन

भ्रूणहत्या का भय तथा जनसंख्या की आनुरता के कारण तो ब्राह्मणग्रन्थों एवं-गृह्मसूत्रों के समय भी रहे होंगे, उस समय क्यों तरुण विवाह होता रहा, यह एक जटिल

१९३४ में यह संख्या ७,४०,००० हो गयी अर्थात् दो वर्ष में अढ़ाई लाख विवाहों की वृद्धि हुई । १९३६ में यह ६,१०,००० हो गई। यह १९३२ की अपेक्षा १ लाख ज्यादा थी। इटली ने १९३७ में उन श्रमजीवी दम्पतियों को जो निश्चित विनों पर शादी करते थे कुछ धन राशि या प्रीमियम देना शुरू किया। १९३६ में इटली में २,२७,५२४ विवाह हुए थे। किन्तु प्रीमियम देने के बाद १९३७ में यह संख्या २,६६,२६६ हो गई। इस प्रकार इटली ने एक ही वर्ष में पौन लाख के लगमग विवाहों की संख्या बढ़ा ली (ईसाइक्लोपीडिया ब्रिटानिका की यीअर बुक, १९३६, १० ४०१)।

१3 संख्या बढ़ाने की वृष्टि से बाल विवाह तथा कत्या का १२ वर्ष में विवाह करना हिन्दू समाज के लिए ही विशेष बात नहीं थी। यह दियों में २० वर्ष की आयु के के बाद भी यदि कोई विवाह नहीं करता था तो उसे अदालत द्वारा विवाह करने पर मजबूर किया जाता था। पुरुष के विवाह की आयु १ न्त तथा स्त्री के विवाह की आयु १ न्त तथा स्त्री के विवाह की आयु १२ वर्ष थी। बालिंग होने के भी यही वर्ष समझे जाते थे। किन्तु हिन्दुओं की भांति बाद में यह दियों ने विवाह की आयु को बहुत घटा दिया और १ न्द वर्ष से पहले जो लड़का विवाह नहीं करता था वह पापी समझा जाता था। क्योंकि वह परमात्मा के "बढ़ो और द्विगुणित होओ" (Increase and multiply race) के आवेश को मंग करने का अपराधी था। १३ वर्ष का होते ही उसे विवाह का अधिकार हो जाता था। १३ वर्ष शतो में यह वी कन्याएं नाबालिंग अवस्था में ही ब्याह वी जाती थीं। १७वीं शती के उत्तराई में वर प्रायः १० वर्ष से अधिक का नहीं होता था और वधू इस से भी कम आयु की होती थी (वैस्टर मार्क—शार्ट हिस्टरी आफ मेरिज, पृ० ४०)

समस्या है। यह स्पष्ट है कि उपर्युक्त दोनों कारण बालविवाह की प्रवृत्ति में सहायक एवं उत्तेजक हो सकते हैं, किन्तु मूल कारण नहीं हो सकते । बालविवाह का मूलकारण स्त्रियों की शिक्षा की उपेक्षा एवं अब्रह्मचर्य थे। हम देख चुके हैं वैदिक युग में न्द्रियाँ ब्रह्म-चारिणी रहकर ज्ञान प्राप्त करती थीं। उनमें से अनेक इतनी विदुषी होती थीं कि उन्होंने वैदिक सुक्तों के गृढ़ अर्थों को स्पष्ट किया और मन्त्रदृष्टा होने से ऋषि कह-लायों। गार्गी जैसी कुछ ब्रह्मवादिनी स्त्रियाँ आजीवन अविवाहित रह कर अपना मारा समय दर्शन शास्त्र की गुरिथयाँ सुलझाने में बिताया करनी थी। किन्तु शर्नै:-शर्नै: स्त्रियों की स्थिति गिरने लगी। पुन्नों की अधिक उपयोगिता, स्वियों के रज की अपविव समझ कर रजस्वलाओं को अगुद्ध एवं दूषित समझना, गुद्र स्त्रियों के साथ विवाह के बाद उन्हें यज्ञ के अधिकार से वंचित रखने की प्रवृत्ति, स्वियों को गृब्र समझना, कर्मकाण्ड की वृद्धि के साथ-साथ ब्राह्मणों के प्रभाव की वृद्धि तथा ब्राह्मणों द्वारा म्बियों की निन्दा आदि अनेक कारणों से स्वियों की स्थिति गिरने लगी। <sup>१४</sup> जब रज की अपविव्रता के कारण उन्हें शूद्र समझा जाने लगा तो शूद्रों की तरह उनके उपनयन, शिक्षा एवं वेदाध्ययन की उपेक्षा स्वाभाविक ही थी। हारीत ने इस प्रवृत्ति का विरोध करना चाहा। उसने जिस उग्रता से यह विरोध किया है उससे यह स्पष्ट है कि स्त्रियों को गूद्र समझने तथा उनका उपनयन संस्कार न करने और शिक्षा न देने की बुराई काफी बढ़ चुकी थी। वह कहता है कि "स्तियाँ गूदों के समान नहीं है क्योंकि गूद की योनि में ब्राह्मण, क्षतिय, वैषय नहीं पैदा होते । इसलिए स्त्रियों के सब संस्कार वैदिक मन्त्रों के साथ ही करने चाहिए"। १४ स्त्रियों के दो भेद हैं--(१) वेद का अध्ययन करने वाली ब्रह्मवादिनी नथा (२) शीघ्र विवाह करने वाली स्त्रियाँ। वेद का अध्ययन करने वाली स्त्रियों का उग-नयन संस्कार होता है। वे पवित्र अग्नि प्रज्ज्वलित रखती हैं, अपने घर में अध्ययन करती हैं तथा भिक्षा द्वारा प्राप्त भोजन पर निर्वाह करती हैं। रजोदर्शन के समय उनका समावर्तन होता है। दूसरी स्वियों के लिए ये बातें गीण हैं और उनकी प्रतिज्ञाएँ शीघ्र ही समाप्त हो जाती है"। यह बड़े दु:ख की बात है कि हमें हारीत का ग्रन्थ उद्धरणों के रूप में मध्यकालीन लेखकों के ग्रन्थों में ही मिलता है, १ व संभवतः उसने अपना ग्रन्थ तब लिखा

१४ इसके विस्तृत वर्णन के लिए देखिए हरिदत्त वेदालंकार—हिन्दू परिवार मीमासा, पृ० १०६–११७

१४ हारीत २१।२०-२३ 'न श्रव्रसमाः स्त्रियः । न हि श्र्वयौनौ ब्राह्मणक्षित्रियवैश्या जायन्ते तस्माच्छन्वसा स्त्रियः संस्कार्याः । तासां द्विविधो विकल्पः ब्रह्मवादिन्यः सद्योद्वाहाश्चेति ब्रह्मवादिनीनामुपनयनमन्तिसंस्कारः स्वगृहेऽध्ययनं मैक्पचर्चा च प्राप्तौ रजसः समावर्तनम् । अतिरिक्तेऽप्रधानम् सद्योऽपथ्वंसनम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>१६</sup> हारीत का धर्मसूत्र पूर्ण रूप से उपलब्ध न होने से उसका समय निर्धारण बहुत

जब बालिवनाह की प्रथा बहुत अधिक चल पड़ी थी। उपर्युक्त उद्धरण से यह स्पष्ट है कि हारीत ने स्त्रियों से छीने जाते हुए अध्ययन के अधिकार के विरुद्ध अपनी आवाज उठायी थी।

किन्तु हारीत की यह व्यवस्था अरण्यरोदन मान्न सिद्ध हुई। किसी धर्मसूनकार ने हारीत के इस मत का समर्थन नहीं किया। समय के प्रभाव से हारीत की इतनी बात तो माननी पड़ी कि स्नियाँ दो तरह की होती है और वेदाध्ययन करने वाली स्नी का शिक्षाकाल रजीदर्णन मे पूर्व ही समाप्त हो जाता है। अधिकांण स्नियों का जपन्यन विवाह मान ही रह गया। मनु (२००ई० पू०) के समय यह कहा गया कि स्त्रियों के उपनयन में वैदिश मन्त्रों के पाठ की आवण्यकता नही है (२।६६)। इसके साथ ही मनु ने कन्या के लिए विवाह संस्कार को ही उपनयन संस्कार माना, क्योंकि कन्या के लिए पित की मेवा ही गुम्कुल वास के नुत्य है और घर के कार्य ही प्रायः सायंकाल के अनिहोन्न है (मनु २।६७)।

कन्याओं की शिक्षा की समाप्ति ने बालिववाह को दो तरह से प्रोत्साहित किया। पहला तो यह था कि यदि कन्याओं को शिक्षा नहीं दी जानी तो घर पर वे बिलकुल खाली रहेंगी। ''खाली दिमाग ग्रैतान का घर होना है'' और खासकर कुमारी अवस्था में खाली रहना बहुत भयंकर है। वैदिक काल से यह विण्वाम प्रचिलत था (ऋ० १०।६५। ४०-४१) कि कल्या के विवाह से पहले सोम, गान्धर्व, और अग्नि उसका उपभोग करते हैं। गो० गृ० (३।४।६) में उद्धृत गृह्यसंग्रह कन्या में यौवन के लक्षण प्रगट होने पर इन तीनों देवताओं द्वारा उसके उपभोग की चर्चा करता है, और उसका मत है कि इन लक्षणों के प्रगट होने से पूर्व ही कल्या का विवाह कर दिया जाय। यह विण्वास सत्य हो या न हो, कन्या के माता-पिता अपनी कन्या के सम्बन्ध में कोई प्रवाद खड़ा होने से पूर्व ही उसका विवाह कर देना अच्छा समझने लगे और प्रवाद से बचना तभी संभव हो सकता था जब कन्या की ग्रादी बहुत जल्दी कर दी जाय। कथासरित्सागर (स. सा. ३४।२२६) में एक पिता स्पष्ट रूप से अपनी कन्या से कहता है कि यदि तू इस नयी जवानी में मुझे दुःख देना चाहती तो इच्छापूर्वक देर तक कुमारी मत रह, क्योंकि इसमें बदनामी बहुत आसानी से हो जाती है।

कत्याओं की शिक्षा के अप्रचलन ने वैवाहिक आयु को एक दूसरे रूप में इस प्रकार प्रभावित किया कि जब संस्कार की दृष्टि से विवाह को उपनयन समझ लिया गया तो यह स्वाभाविक था कि विवाह उपनयन की अर्थात् आठ वर्ष की आयु में ही किया

कठिन है। किन्तु बौधायन (२।१।५०) आपस्तम्ब १४।१३।११, १।६।१८।२, १।६।१८।१२, १।१०।२८।१, ४, १६, १।१०।२८।१२, १६, बसिष्ठ (२।६) ने हारीत का मत उद्भृत किया गया है। अतः इसका काल बौधायन के काल ४००-२०० ई० पू० से पहले ही होना चाहिए। जाय। यम ने कहा है कि जब विवाह को उपनयन कहा गया है तो गर्भ से या जन्म से आठवें वर्ष विवाह करना श्रेप्ठ है। स्मृतिकौस्तुभ में कहा गया है कि चूंकि स्त्रियों का विवाह उपनयन का स्थानापन्न है, अतः उपनयन की अवस्था में ही विवाह करना चाहिए।

इस समय जाति, पिण्ड, गोलादि के वैवाहिक प्रतिवन्ध कमणः दृढ़ हो रहे थे। इनकी दृढ़ता ने भी छोटी आयु में विवाह को अनिवार्य बना दिया। यदि कन्याओं ओर बालकों के विवाह में जल्दी नहीं की जायगी तो यौवन के विकास के साथ-साथ जब उनमें प्रेम का स्रोत झरने लगेगा तो यह आवश्यक नहीं कि यह स्रोत पिण्ड, जानि और गांव की मर्यादाओं में रहता हुआ ही बहे, वह मर्यादाओं का अतिक्रमण करके भी बह सकता है। इसलिए उपर्युक्त मर्यादाओं की रक्षा करने के लिए यह अच्छा समझा गया कि प्रेम की धारा को समय पर ही बाँध दिया जाय, जिससे वह धारा बाढ़ में उद्दाम होकर मर्यादा के कूलों का अतिक्रमण न कर सबे। इस धारा के बाँध के हप में बालविवाह की उपयोगिता स्वतः सिद्ध थी।

### बालविवाह के अन्य कारणों की आलोचना

नेस्फील्ड की कल्पना—बालिवाह के उद्गम के सम्बन्ध में नेस्फील्ड ने १ प्रम में यह विलक्षण कल्पना की थी कि पहले पुरुष अपनी इच्छानुसार किसी भी स्त्री के माय सम्बन्ध कर सकते थे, स्त्रियाँ सारे समाज या वर्ग की साझी सम्पत्ति थी। इन पर किसी का वैयक्तिक अधिकार नहीं था। समाज में सामूहिक विवाहों (Communal Marriage) का प्रचलन था और कई बार दूसरी जाति की स्त्रियाँ पकड़ कर लायी जाती थीं। ये स्त्रियाँ भी सामूहिक सम्पत्ति का अंग्र होती थीं। किन्तु बहुत से मनुष्यों को यह बात पसन्द न थी, वे स्त्री पर अपना पूर्ण वैयक्तिक अधिकार चाहते थे। उन्हें यह असह्य जान पड़ता था कि कोई दूसरा व्यक्ति उनकी स्त्री का उपभोग करे। अतः उन्होंने बचपन से ही परायी कन्या को अपने पास रखना ग्रुह किया ताकि वह उनकी वैयक्तिक सम्पत्ति समझी जाय। बालिववाह की प्रथा स्वच्छन्द विवाहों की प्राथमिक रूढ़ियों (Primitive morges) के विरुद्ध जबरदस्त नैतिक विद्रोह था। इस प्रकार हिन्दू समाज में प्राचीन काल में बालिववाह की प्रथा का अभ्यूदय दुआ।

इसमें कोई शक नहीं कि यह एक विलक्षण सुझ है, किन्तु यह लालवृझककड़ जैसी सूझ है। इसमें भारत के पुराने इतिहास पर कुछ भी विचार नहीं किया गया, न ही अपनी कल्पना के समर्थन में कोई प्रमाण उपस्थित किये गये हैं। हम पहले अध्याय में यह देख चुके हैं कि वैदिक साहित्य में कामचार (Promiscuity) या सामू-हिक विवाहों का कोई उल्लेख नहीं है। वैदिक युग में वैयक्तिक विवाह होते थे। विवाह से

<sup>&</sup>lt;sup>१७</sup> रिज्ली—-पीपल आफ इंडिया, पृ० १८८

पहले युवक युवितयों का काफी अनुरंजन, अभ्यर्थन और प्रसादन (Courtship) करते ये और युवितयां इच्छानुसार अपने पितयों का वरण किया करती थीं। यिद बालिववाह प्राथमिक युग के जंगली रिवाजों के विरुद्ध एक प्रतिक्रिया थी तो वैदिक साहित्य में हमें उसका कोई प्रमाण क्यों नहीं मिलता? वेदों में तरुण युवकों और युवित्तयों के विवाह की क्यों चर्चा है? वैदिक युग तक यदि आर्य जंगलीपन छोड़ चुके थे तो उनमें वालिववाह की प्रथा होनी चाहिए और यदि उनमें जंगलीपन था तो वेद में कामचार (Promiscuity) या सामूहिक विवाह (Communal Marriage) का उल्लेख होना चाहिए। किन्तु इन दोनों में से एक भी बात ऋग्वेद या अथवेवेद में नहीं पायी जाती। इस दथा में नेस्फील्ड की कल्पना मनोरंजक होने पर भी प्रमाण के अभाव में निराधार और अमान्य है।

बालिवाह के उद्गम के सम्बन्ध में सर्वेसाधारण जनता में एक अन्य भ्रान्तिमूलक विश्वास यह प्रचलित है कि मुसलमानों के हमले होने पर स्त्रियों की रक्षा
के लिए उनका छोटी आयु में विवाह किया जाने लगा। किन्तु यह कारण भी पूरी तरह
सत्य नहीं प्रतीत होना है। इस्लाम का आविर्भाव ७ वीं शती में हुआ और मुसलमान
द वी शती के प्रारम्भ में भारत की सीमा पर पहुँचे। यदि यह कारण सही हो तो भारत में
द वी शती से पहले बालिववाह की प्रथा बिलकुल नहीं होनी चाहिए। लेकिन ऊपर हम
देख चुके हैं कि बालिववाह की प्रथा गृह्यसूत्रों तथा धर्मसूत्रों के समय से शुरू हो चुकी थी।
कम से कम गीतमधर्मसूत्र के समय—६० शती ई० पू० से बालिववाह का रिवाज अच्छी
तरह से प्रचलित हो चला था। मुसलमान इसके १२०० वर्ष बाद भारत में प्रकट हुए।
अतः उन्हें बालिववाह के उद्गम का कारण नहीं माना जा सकता। इस कल्पना में इतना
सत्य अवयय है कि इसने पहले से चली आने वाली प्रवृत्ति को प्रोत्साहित किया होगा।

अनेना विद्वानों की यह कल्पना है कि बालिववाह की प्रथा को हिन्दुओं ने द्रविड़ जातियों से प्रहण किया। १ में किन्तु यह भी कोरी कल्पना है और बिलकुल स्पष्ट तथ्यों के विरुद्ध मानी जाने वाली है। सैकड़ों वपों से बालिववाह करने वाले हिन्दुओं के साथ रहते हुए अब भी अधिकांश द्रविड़ जातियों में तरण विवाह होते हैं। कुछ अपवादों को छोड़कर उनमें बालिववाह की प्रथा प्रचिलत नही है। श्री रिजली ने लिखा है कि छोटा नागपुर, मध्य प्रान्त और मद्रास की पहाड़ियों में रहने वाली द्रविड़ जातियों में तथा हिमालय, आसाम और वर्मा की मंगोल जातियों में अब तक तरण युवक-युवतियों में अनुरंजन (Court ship) और विवाह की परिपाटी प्रचिलत है। १ श्री जो जातियाँ अभी तक तरण विवाहों की प्रयाओं को अपनाये हुए हैं उनसे अतीत काल में हिन्दुओं ने बाल-

१५ सै० रि० इं० १६९९, भाग ९, खण्ड ९, पृ० २७०

<sup>&</sup>lt;sup>९ इ</sup> रिजली—-पीपल ऑफ इंडिया, पू० १८७

विवाह की प्रथा ग्रहण की होगी, यह बात विश्वसनीय नहीं प्रतीत होती है।

श्री गेट की यह कल्पना है कि बालविवाह आर्य-द्रविड़ संघर्ष का परिणाम है। २० द्रविड़ लोगों में आर्यों के साथ सम्पर्क में आने से पहले तरण विवाह की प्रथा प्रचलित थी। इसके साथ ही उनमें युवक-युवती को विवाह से पहले पर्याप्त मात्रा में स्वतन्वता व स्वच्छन्वता प्राप्त थी। आर्यों के साथ संपर्क में आने में वे इस स्वच्छन्वता को बुरा मानने लगे और उनमें अक्षतयोनि कुमारी कन्याओं के साथ विवाह अच्छा माना जान लगा। ऐसी कन्याएँ तभी मिल सक्ती है जब कन्याओं का विवाह बचपन में कर दिया जाय, अतः उन जातियों में बालविवाह का रिवाज चल पड़ा। बाद में आर्यों ने उनसे यह रिवाज ग्रहण किया। यह कल्पना भी पिछली कल्पना की तरह अमान्य है, क्योंकि जिन द्रविड़ जातियों में आज भी बालविवाह प्रचिलित नही है उन जातियों में आयों ने बालविवाह को ग्रहण किया होगा, यह मंभव नही प्रनीत होता है।

इस प्रकार उपर्युक्त कारणों से बालिववाह की प्रथा जो वैदिक काल में क्षिलकुल नहीं थी, ईसा से प्रवी सती पूर्व से भारत में फैलने लगी और दूमरी सती ईमवी तक लगभग १००० वर्ष में उसका प्रभाव इतना बढ़ गया कि सब धर्मणास्त्रका रिनं रजों-दर्शन से पूर्व ही कन्या के विवाह को श्रेष्ठ समझा। किन्तु धर्मणास्त्रकारों की व्यवस्था के बावजूद इस सारे समय में तथा १००० वर्ष बाद तक विशेषतः क्षत्रियों में तरुण विवाहों का प्रचलन रहा और कुछ स्थानों पर मध्यकाल में भी तरुण विवाह की पढ़ित प्रचलित रही।

अब ऐतिहासिक दृष्टि से बालविवाह के विकास पर विचार किया जायगा।

बासिवनाह तथा रामायण—राम और सीता के विवाह की आयु का टीक-ठीक निर्णय करना किटन है, क्योंकि इस विषय में अनेक परस्पर विरोधी ग्र्लोक मिलते हैं। इस सारे प्रकरण में एक बात का विशेष ध्यान रखना चाहिए और वह यह है कि जनकपुरी से विवाह करके चारों भाइयों के अयोध्या सपत्नीक लौटने पर कहा गया है कि सब स्त्रियों ने पतियों के साथ एकान्त में रमण किया (१।७७।१३–१४)। इसका अर्थ यह है कि ये विवाह यौवन अवस्था को प्राप्त करने के बाद ही हुए थे। अयोध्याकाण्ड (२।११६।३४) में सीता अनुस्था से यह कहती है कि मेरे पिता मेरी विवाह योग्य अवस्था को देखकर उसी प्रकार चिन्तित हो गये, जैसे धन का नाश हो जाने से निर्धन व्यक्ति चिन्तित हो उठता है, अतः यह स्पष्ट है कि सीता उस समय बालिका नहीं थी। किन्तु अरण्यकाण्ड में सीता रावण को अपना परिचय बतलाते हुए कहती है कि विवाह के बाद वह अयोध्या मे १२ वर्ष रही। राज्याभिषेक के समय राम की अवस्था २५ वर्ष की थी और इस समय मेरी अवस्था १५ वर्ष की है। सीता की इस उक्ति को ठीक माना जाय तो

२० सै० रि० इं १६११, भाग १, खं० १, पृ० २७०

विवाह के समय सीता की अवस्था ६ वर्ष और राम की अवस्था १३ वर्ष माननी पड़ेगी। २१ सीता अनुसूया से विवाह के समय अपनी आय कम से कम १२ वर्ष की बता चकी

सीता अनुसूया से विवाह के समय अपनी आय कम से कम १२ वर्ष की बता चकी है। इससे न केवल सीता की ही आयु में संदेह उत्पन्न होता है, अपितु राम की आयु भी विवादास्पद बन जाती है। रामचन्द्र के वनवास का निश्चय हो जाने पर कौशल्या विलाप करती हुई कहती है कि ''तुझे पैदा हुए १७ वर्ष हो चुके हैं और मैंने ये वर्ष इस आशा में बिताये हैं कि मेरे दु:खों का अन्त होगा (२।२०।४५)। बालकाण्ड में जब विश्वामित राक्षसों के संहार के लिए रामचन्द्र को मांगने आते है तो उस समय दशरथ कहते हैं कि मेरा कमलनयन राम तो सोलह वर्ष का भी नहीं हुआ (१।२०।२)। यदि यह मान लिया जाय कि राम का विवाह १६ वर्ष में हुआ तो वनवास के समय राम की अवस्था २= वर्ष की होनी चाहिए, क्योंकि सीता स्वयं यह कहती है कि वह अयोध्या में राम के साथ १२ वर्ष रही, किन्तु वनवास के समय राम की अवस्था २५ वर्ष बताती है। इस प्रकार वनवास के समय कौशल्या के अनुसार राम की अवस्था १७ वर्ष, सीता के अनुसार २५ वर्ष और दशरथ की वर्षगणना के अनुसार २ वर्ष बैठती है। अन्तिम दो संख्याओं में कोई विशेष अन्तर नहीं, किन्तु पहली दो संख्याओं में बहुत अन्तर है। टीका-कारों ने अपने व्याख्याकीणल में इस अन्तर को दूर कर किया है। उनका मत है कि कौशल्या ने राम के जिस जन्म का वर्णन किया है वह उपनयन द्वारा प्राप्त दूसरा जन्म है। क्षत्रिय का उपनयन संस्कार ११वें वर्ष में होता है इस प्रकार राम अभिषेक के समय १८ वर्ष के थे। इस हिसाब से राम का विवाह १६ वर्ष में हुआ। इस तरह राम की आयु तो ठीक बन जाती है, किन्तू सीता की अवस्था की समस्या हल नहीं होती। कुछ लोगों ने इसे हल करने का बड़ा मरल उपाय ढूंढ़ा है, वे कहते हैं कि सीता का परपुरुप के साथ इस प्रकार का संलाप सर्वथा अस्वाभाविक है, इसलिए अरण्यकाण्ड का उपर्यक्त अंग प्रक्षिप्त है। वास्तव में रामायण को वर्तमान रूप महाभारत के वर्तमान रूप के बाद दूसरी शती ई॰ पू॰ में प्राप्त हुआ। पहले हम देख चुके हैं कि इस काल में बालविवाह का प्रचलन हो चुका था. अतः रामायण के संस्कर्ताओं ने अपने युग के विचार रामायण में डाल दिये। इसलिए यह निश्चय करना कठिन है कि राम और सीता की विवाह के समय वास्तव में क्या आयु थी ?

बाल विवाह तथा महाभारत— महाभारत का वर्तमान रूप रामायण के वर्तमान रूप से प्राचीन है। हमें इसमें प्राचीन काल के तरुण विवाह की प्रथा उपलब्ध होती है, यद्यपि कई स्थानों पर कन्या की आयु काफी छोटी वतायी गयी है। द्रौपदी का स्वयंवर के समय जो वर्णन किया गया है उससे स्पष्ट है कि वह उस समय तरुणी थी। प्राचीन

२१ ३।४७।१०-११ त्रिक्ति द्वादशसमा इक्ष्वाकूनां निवेशने । मम भर्ता महातेजाः वयसा पंचींवशकः । अष्टावश हि वर्षाणि मम जन्मनि जायते ॥

गृह्यसूत्रों की व्यवस्था के अनुसार पाण्डव द्रौपदी के साथ विवाह होते ही पत्नी के साथ बारी-बारी से सहवास करते हैं। विवाह से पहले ही कुन्नी का कानीन पृत्र—कर्ण उत्पन्न हुआ था। सुभद्रा भी हरण के समय युवती ही थी। उत्तरा का अभिमन्यु से विवाह होने के बाद शीघ्र ही दोनों का समायम हुआ और परीक्षित नामक पुत्र उत्पन्न हुआ। स्वयंवर एवं गांधर्व विवाह का प्रचलन होने से यह स्वाभाविक ही था कि स्वियों का विवाह तरुणावस्था में हो। णकुन्तला विवाह के समय तरुणी थी। देवयानी ने भी युवावस्था में ही कच से प्रणय भिक्षा मांगी थी।

अनुशासनपर्व में (४४।१४) विवाह के विषय में यिधिष्ठिर की उपदेश देने समय भीष्म ने कहा है कि ३० वर्ष की आयु वाला पुरुष १० वर्ष वाली निग्नका को और २१ वर्ष की अवस्था वाला सात वर्ष की कन्या की भार्या रूप में ग्रहण करे। रेर इस प्रलोक को मध्यकाल के निबन्धकारों ने उद्भाव करते हुए दशा के स्थान पर पोडण का पाठ किया है, षोडण शब्द का पाठ मानने से छन्दोभंग का दोप पैदा होता है। बालविवाह के युग में मध्यकाल में होते वाले निबन्धकार जब छन्दोभंग की परवाह न करके पोडण पाठ देते हैं, तो यह मानना पड़ता है कि मूल में पोड़ण का ही पाठथा। इस पाठ को ठीक मानने का यह भी कारण है कि महाभारत में युवावस्था प्राप्त कर लेने पर ही विवाह का वर्णन है। बकासुर के पास जाने की बारी आने पर (१।१५६) जब ब्राह्मण की कन्या राक्षस के पास स्वयं जाने को तैयार होती है तो ब्राह्मण ने उसे समझाया है कि अभी नूबाला है, तुने अभी तारुण्य को नहीं प्राप्त किया, तू अपने स्वामी के लिए अभी धरोहर रूप नहीं हुई है (१।१५७।३५)। एक दूसरे स्थान पर कहा गया है कि वयस्क (तरुणी) से ही शादी करनी चाहिए। वयस्क संस्कृत का पारिभाषिक शब्द है और तरुण के लिए प्रयुक्त होता है। महाभारत में पुरुष की विवाहयोग्य आयु कम से कम १६ वर्ष बतायी गयी है (१४।५६।२२-२३)। गौतम उतक से कहता है कि यदि आप १६ वर्ष के हो तो मैं आपको अपनी कत्या पत्नी रूप में दे दूंगा। इस प्रकार महाभारत के अनुसार उम समय तरुण अथवा वयस्क विवाह का ही प्रचलन प्रतीत होता है।

बालिवाह तथा बौद्ध साहित्य—वौद्ध साहित्य में प्राय: तरुण विवाहों का उल्लेख मिलता है। थेरगाथा की अट्ठकथा में पिप्पलीमाणवक और भद्रा कपिलायनी की मनोरंजक कथा में विवाह के समय पिप्पली की अवस्था २० वर्ष और भद्रा की आयु १६ वर्ष लिखी है। अं० नि० अ० क० (१।७।२) में विशाखा के विवाह का विस्तृत वर्णन है। इस वर्णन से स्पष्ट है कि विशाखा विवाह के समय समझदार तरुणी थी। असिलक्खा

<sup>&</sup>lt;sup>२२</sup> महाभा० १३।४४।१४ विशद्वर्षो वशवर्षा भार्या विन्देत नग्निकाम् । एकविशतिवर्षो वा सन्तवर्षाभवाष्नुयात् । मिलाइये मनु० **९**।९४

जातक (सं० १२६) में एक ऐसी राजकत्या का वर्णन है जिसका विवाह १६ वर्ष की आयु में हुआ था। धम्मपद की टीका (२।२१७) में राजगृह के एक श्रेण्टी की सुन्दर कत्या कुण्डलकेशी को अविवाहित बताते हुए कहा गया है कि इस उम्र में स्वियाँ पुरुषों की कामना किया करती हैं।

मौर्यपुग में बाल विवाह---मौर्य युग में बाल-विवाह की प्रथा का प्रचलन हो चुका था। कौटिल्य का इस प्रकार का विधान हम पहले ही देख चुके हैं, किन्तु मेगस्थनीज के इस कथन में सहसा विश्वास नहीं होता कि पाण्ड्य (मदुरा, तिनेवली जिले) देण की स्तियाँ जब ६ वर्ष की होती हैं तब प्रसव करती है। यह प्राकृतिक द्ष्टि से असंभव एवं अविग्वसनीय है कि छठे वर्ष में पूल उत्पन्न हो। एरियन इस असंभव घटना पर विश्वास कराने के लिए लिखता है कि इतनी छोटी आयु में प्रसव होने का यह कारण था कि उन्हें यूनानी देवता हिराक्लीज ढांरा ऐसा वरदान 'मिला हुआ था। मेगस्थनीज ने पाटल-पुत्र में बैठे हुए सुदूर दक्षिण के विषय में सुनी हुई बातों के आधार पर लिखा होगा अतएव उसकी प्रामाणिकता संदिग्ध है। पाटलिपुत्र के बारे में यदि वह इस प्रकार, का उल्लेख करता तो कुछ प्रामाणिक माना जा सकता था। मेगस्थनीज को वेदवाक्य की तरह से प्रामाणिक मानने की प्रवृत्ति ने अनेक भ्रमों को उत्पन्न किया है। मेगस्थनीज ने लिखा है कि हिन्दुस्तानियों को लिखना नहीं आता था, बहुत देर तक इसे सत्य माना जाता रहा किन्तू अब प्राचीन मिलालेखों के मिल जाने के बाद मेगस्थनीज की इस उक्ति में कोई विश्वास नहीं रख सकता। अतः उसकी पाण्ड्य देश की कथा सर्वथा अविश्वसनीय प्रतीत होती है।<sup>२३</sup>

सातवाहन, गुन्त एवं पूर्वं मध्ययुग में लिखे गये काव्यों में यह स्पष्ट है कि इस समय तक हिन्दू समाज में तरुण-विवाहों का प्रचलन था। गांधर्वं और स्वयंवर विवाहों का इस काल के प्रन्थों में प्रचुर उल्लेख है और वे दोनों तरुण विवाह की सुचना देते हैं। कालिदास व भवभूति के नाटकों की नायिकाएँ प्राप्तयौवना कन्यायें हैं। शकुन्तला, माल-विका और मालती शैषावावस्था को पार कर यौवनावस्था में पैर रख चुकी हैं। यह एक बड़े आश्चर्यं की बात है कि भवभूति ने मालतीमालब में नायक-नायिका का विवाह युवा-वस्था में कराया है, किन्तु उत्तररामचरित में उसने सीता को विवाह के समय बिलकुल

२3 मेगस्थनीज के यूनान में बालविवाह खूब प्रचित्तत था, शायद उसने अपने देश के हिसाब से भारतीयों के बारे में यह कल्पना की हो। बड़े डिमास्थनीज ने अपनी पांच वर्ष की कन्या का विवाह अपने मतीजे के साथ किया। गुर्तनी (Gorthnian) के नियम के अनुसार कन्याएँ १२ वर्ष में विवाह योग्य हो जाती थीं (इंसा॰ रिलीजन एण्ड ईथिक्स, खण्ड ६, पृ० ४४५)

बालिका दिखाया है। शायद रामायण का उपर्युक्त वर्णन इसका मूल कारण है। वाण की महाश्वेता तथा राज्यश्री विवाह के समय युवतियाँ थी।

स्मृतियों द्वारा वाल विवाह को प्रोत्साहन

काव्यों में तरुणी नायिकाओं के वर्णन के वावजूद उस ममय की रमृतियों और पुराणों में विवाह की आयु को कम कर देने की प्रवल प्रवृत्ति दृष्टिगांचर होती है। परा-शर स्मृति ने (निर्माण काल १ ली से ५ शताब्दी के बीच में) बालविवाह पर बहुन बल दिया, आय की सीमा बहुत कम की तथा रजोदर्शन में पूर्व कन्या का णीध्र विवाह न करने वाले पिता की निन्दा तथा १२ वर्ष के बाद कन्या को ब्याहने बाने व्यक्ति को सभा में भाषण करने तथा पंक्ति में बिठाने के अयोग्य समझा। उसके अनसार आठ वर्ष की लड़की गौरी, ६ वर्ष की रोहिणी तथा १० वर्ष की कन्या होती है, इसके बाद वह रजस्वला हो जाती है। जो मनुष्य कन्या के १२ वर्ष की हो जाने पर भी उसका विवाह नहीं करता उसके पितर प्रतिमास उसका रज पीते हैं। उसके माता-पिता और बड़ा भाई तीनों अनव्याही रजस्वला कन्या को देखकर नरक में जाते हैं, जो ब्राह्मण ऐसी कन्या से शादी करता है वह संभाषण करने तथा पंक्ति में बैठने योग्य नहीं है, उसको वपलीपित जानना चाहिए। २४ गौरी पहले १० से १२ वर्ष की कत्या समझी जानी थी (वैखानस धर्मसूत्र)। पराशर ने इसको दो वर्ष और घटा दिया। पराशर के इस नियम का उसके बाद के स्मृतिकारों ने खूब अनुमोदन किया। संवर्तस्मृति (६५-६६) और बृह्द्यम (२०-२२) पराशर ने समर्थन हैं किन्तु पराशर में जहाँ १२ वर्ष तक विवाह का विधान है, वहाँ संवर्त्त (६८) में कहा गया है कि कन्या का रजस्वला होने से पहले ही विवाह कर देना चाहिए, द वर्ष की कन्या का विवाह उत्तम है। कश्यप ने आठ वर्ष की गीरी को ७ वर्ष का बना दिया। भविष्यपुराण (वीरिमन्नोदय, पृ० ७८६) ने सात वर्ष का समर्थन किया, किन्तु मरीचि ने तो कन्या की आयु ५ वर्ष की बतायी (वीरिमद्रोदय पु० ७८६) और ब्रह्मपुराण ने कहा है कि ४ वर्ष के बाद कन्या विवाह के योग्य हो जाती है। यह बड़े सन्तोष की बात है कि स्मृतिकार ४ वर्ष की आयु पर ही इक गये किन्तु लोकाचार ने ता आगे चलकर बालविवाह को इस हद तक पहुँचा दिया कि दूध पीते बच्चों को गोद में उठाकर शादियाँ की जाने लगी और कई जगह बच्चों के उत्पन्न होने से पहले ही गर्भ-

पराशर ७।७-६, अष्टवर्षा भवेव गौरी नववर्षा तु रोहिणी । वशवर्षा भवेत्कन्या अतः उर्ध्वं रजस्वला ।। प्राप्ते तु द्वादशे वर्षे यः कन्यां न प्रयच्छति । मासि मासि रजस्तस्य पिवन्ति पितरोऽ निशम् ॥ माता चैव पिता चैव ज्येष्ठो भ्राता तथैव च । व्रयस्ते नरकं यान्ति वृष्ट्वा कन्यां रजस्वलाम् ॥ यस्ताम् उद्वहेत् कन्यां ब्राह्मणो मवमोहितः । असम्भाष्यो ह्यपांक्तेयः स विप्रो वृष्वणीपितः ॥

वती स्तियों द्वारा गर्भस्थ शिशुओं के फेरे पूरे कर लिये जाते थे। धर्मसूत्रकारों तथा पिछले स्मृतिकारों में एक अन्तर स्पष्ट रूप से दृष्टिगोचर होता है। पहला तो यह कि धर्मसूत्रकार विवाह की आयु इतनी नीची नहीं ले गये थे, वे रजोदर्शन होने के बाद भी कुछ प्रतीक्षा करने को तैयार थे। मनु योग्य वर न मिलने पर कन्या के आजीवन अविवाहित रहने में कोई दोष नहीं देखता और रजस्वला होने के बाद विवाह न करने पर माता-पिता इसे बहुत बुरा नहीं मानते थे। किन्तु बाद के स्मृतिकारों के लिए तो रजस्वला की सीमा एक पवित्र बंधन है। माता-पिता ने जहाँ कन्या को यह सीमा पार करने दी, वे भयंकर रूप से दोपी हो गये और इसके साथ विवाह करने वाला समाज से बहिष्कृत, असंभाष्य, अपांक्तय और वृष्वीपिति हो गया। रे र स्मृतिकारों की इस चिन्ता का क्या कारण था?

### वालविवाह को प्रोत्साहन देने वाले कुछ कारण

- q) बौद्ध धर्म का भय—हम पहले (पृ०३ ९३-५) जिन कारणों का निर्देश कर चुके हैं वे कारण तो बालविवाह की प्रथा को प्रोत्साहित कर रहे थे; किन्तु इस समय
- 72 Y स्टर्नबैक (ज्युरिडिकल स्टडीज, खण्ड २, पु० ३८-४१) ने यह प्रदर्शित किया है कि बालविवाह विषयक उपर्युक्त नियमों का शनै:-शनै: फ्रिमक विकास हआ है। पहली अवस्था में रजस्वला होने से पूर्व लड़िकयों का विवाह करना स्मतिकारों के मतान्-सार एक परामर्शमात्र था। जो पिता इस अवस्था तक अपनी लड़की का विवाह नहीं करता था वह निन्दा का पात्र समझा जाता था। मनु ६।४ में कहा गया है कि 'कालेऽदाता पिता वाच्यः।' इस पर मेधातिथि ने कन्यादान के काल की व्याख्या करते हुए कहा है कि यह आठ वर्ष की आय होती है (कः पूनः कन्याया दानकालः, अष्टमाद् वर्षात्प्रभृति स्मर्यते)। मनु (६।६३) यह भी मानता है कि यदि पिता ऋतुकाल से पहले कन्या का विवाह नहीं करता तो कन्या पर पिता का अधिकार नहीं रहता है (स च स्वाम्यादितकामें इस्तूनां प्रतिरोधनात्) । मनु से पहले गौतम (१८१२१-२३) ने भी यह घोषणा की थी कि ऋतुकाल से पहले कन्यादान न करने वाला पिता दोषी होता है (प्रदानं प्रागुतोः, अप्रयच्छन् दोषी)। दूसरी दशा में ऋतुकाल से पहले कन्यादान न करने का महापाप नरक ले जाने वाला माना जाने लगा। पराशर (८।७,८), यम (२२,२३) स्मृतियों में यह कहा गया है कि बारहवें वर्ष में कन्या की शादी न करने वाले माता-पिता और बड़ा भाई नरक-गामी होते हैं (व्रयस्ते नरकं यान्ति दृष्ट्वा कन्यां रजस्वलाम्)। महाभारत में यह घोषणा की गयी है कि रूपसम्पन्ना कन्या का विवाह न करने वाला पिता ब्रह्महत्या का पापी होता है। कुछ अन्य स्मृतियों ने कन्यादान न करने से उत्पन्न

कुछ अन्य नये कारण भी बालिववाह की प्रथा में सहायक सिद्ध हुए । वौद्ध धर्म से एक नवीन संकट उत्पन्न हो गया था, वौद्ध धर्म में अविवाहित स्त्रियाँ भी प्रव्रज्या प्राप्त करके भिक्षुणी वन सकती थीं। यदि कन्याओं का विवाह उनवे समझदार और सयानी होने तक टाला जाता तो उनके बौद्धधर्म में वीक्षित होने की संभावना बनी रह सकती थीं। इस संभावना को बिलकुल समाप्त कर देने के लिए, यह आवश्यक था कि कन्याओं का विवाह शीघ कर दिया जाय।

- (२) वैवाहिक नियमों को कठोरता—आठवीं-नवी णताब्दी ने जानियों के साथ-साथ उपजातियों के भी बंधन मुदृक होने लगे थे। इग कारण ने भी बालविवाह की प्रवृत्ति बढ़ी। उपजातियों के बन्धनों के कारण वरों के चुनाव का क्षेत्र बहुत छोटा होने लगा, थोड़े से वरों के लिए संघर्ष चलने लगा। इसमें जो माता-पिता जन्दी करते थे, वे स्पष्टतः लाभ में रहते थे। जितनी जल्दी अपनी बन्या के लिए वर मुरक्षित करा लिया जाय उतना ही अधिक लाभ था।
- (३) सती प्रया—इस समय तक समाज में सती प्रथा भी चल चुकी थी। एक यूरोपियन यात्री फिंच ने बंगाल में प्रचलित वालविवाह का एक कारण यह प्रथा भी बताया है, यदि अकस्मात् बालिका का पिता मर जाता है तो माता को सती होना पड़ेगा। यदि कन्या का विवाह शीघ्र कर दिया जाय तो माता-पिता के मर जान पर भी श्वणुरालय में उसकी देखभाल होती रहेगी।

संयुक्त परिवार पद्धति में वालविवाह बहुत उपयोगी सिद्ध हुआ। यदि वधू तरुण

होने वाले पाप की अधिक स्पष्ट व्याख्या की है। उनका यह कहना है कि प्रति रजीवर्शन के समय कन्या में गर्म धारण की तथा सन्तान की संभावना होती है, यिव रजस्वला कन्या का विवाह नहीं होता तो प्रतिमास उसमें संभावित गर्म या भ्रूण की हत्या होती है, अतः उसे भ्रूणहत्या का पाप लगता है। याज (१।६४) में कहा गया है अप्रयच्छन् समाप्नोति भ्रूणहत्या मृतावृतौ मि० वसिष्ठ १७।२१, नारद १२।२६। तीसरी दशा में बालविवाह की प्रथा अधिक प्रचलित होने पर रजोवर्शन के पहले विवाह न करने वाली कन्या को जातिच्युत और पिता को पतित तथा कन्या को विवाह के अयोग्य बताया गया (व्यास स्मृति २।७)। बृहस्पित (संस्कारप्रकाश पृ० ३७३) की सम्मित में ऐसी कन्या वृष्वली या शूत्रा हो जाती है। विष्णुस्मृति (२४।४१) ऐसी कन्या को वृष्वली बताते हुए उसके अपहरण में कोई दोष नहीं मानती (सा कन्या वृष्वो जेया हरंस्तां न विवुष्यति)। पराशर की सम्मित में ऐसी वृष्वो के साथ शावी करने वाला बाह्मण बातचीत करने लायक तथा बाह्मणों की पंक्ति में बैठने लायक नहीं होता है (असंभाष्यो ह्यपांक्तेयः स विप्रो वृष्विपितिः)।

एवं समझदार हो और अपने स्वतन्त्र विचार रखती हो तो यह संभव है कि कई वार अपनी सास, ससुर और घर के माननीय वृद्धों से उसकी असहमति हो जाय और पारि-वारिक कलह उत्पन्न हो। किन्तु यिद वधू बहुत छोटी उम्र में ही व्याही जाय तो उसका सारा चरिन्न-निर्माण श्वशुरालय द्वारा ही होगा। इस दशा में वह बिलकुल ऐसी नर्म मिट्टी के समान होगी जिसे इच्छानुसार अभीष्ट रूप दिया जा सकता है। बचपन से ही वह अपनी किन्त, प्रवृत्ति और स्वभाव को श्वशुरालय की परम्पराओं के अनुकूत ढालने का प्रयत्न करती थी और यही कारण था कि संयुक्त परिवार में कभी कोई वैमनस्य या कलह उत्पन्न नहीं हो सकता था।

## पूर्व मध्य युग के तरुण विवाह

बालविवाहों का रिवाज होने पर भी पूर्व मध्य यग (६००-१२००) के पहले हिस्से में हमें तरुण विवाह के कुछ उदाहरण मिलते हैं। हर्ष की बहिन राज्यश्री विवाह के समय तरुणी थी। विवाह के बाद उसने अपने पति के साथ सहवास किया। किन्त्र कल्याण के राजा विक्रमांक चालक्य की कन्या का गोवा के कदम्बवंशी राजकुमार से वाल-विवाह हुआ था। सम्राट पृथ्वीराज का भी पहला विवाह छोटी आयु में हुआ था। अल्बे-रुनी (१०३० के लगभग) ने यह लिखा है कि हिन्दुओं में विवाह छोटी उम्र में हो जाते हैं, इसलिए वधू का चुनाव माता-पिता ही करते हैं। ११वीं गती के बाद केवल क्षत्रियों में और कुछ विशोष जातियों में तरुण विवाह के उदाहरण मिलते हैं। १५ वीं गती में पराशर स्मृति के व्याख्याकार माधव ने लिखा है कि केरल देश में कन्याओं का ऋत्मती होना दोप नहीं है। यह उसी पाण्ड्य देश के साथ लगा हुआ है जिसके बारे में ४ थी श० ई० पूर्व में मेगस्थनीज ने यह बात लिखी है कि वहाँ की कन्याएँ ६ठे साल में बच्चे जना करती हैं । १९००-१३०० (ई० पण्चात्) के बीच में दाक्षिणात्य हरदत्त ने आण्वलायन गृह्य-सूत्र की टीका करते हुए लिखा है कि कई देशों में विवाह के बाद तीन दिन के ब्रह्मचर्य की गर्त का पालन नहीं किया जाता अपित् अविलम्ब सहवास गुरू हो जाता है। क्षत्रिय बहधा अपनी कन्या की शादी रजस्वला होने के बाद ही करते थे। मिल्रिमिश्र ने १७ वीं शती में क्षतियों को इस प्रकार की छूट देते हुए लिखा है कि बालविवाह की विधि बाह्मणों के लिए ही है। किन्तु मध्यकालीन हिन्दू समाज में बालविवाह ही प्रथा सामान्य रूप से प्रचलित थी, उपर्युक्त उद्धरण इसका अपवाद मात्र ही है।

१६वीं शताब्दी में अकवर के समय तक यह वुराई इतनी वढ़ चुकी थी कि अकबर ने इसे सुधारने का यत्न किया, किन्तु कट्टर मुल्लाओं के विरोध के कारण वह इस प्रयत्न में सफल न हुआ। १६ वीं शती के अंग्रेज व्यापारी फिच ने बंगाल में १० और ६ वर्ष की बालक-बालिकाओं के विवाह देखे। १७ वीं शती का इतालवी यावी मनूची कहता है कि प्रायः लड़कियों का विवाह वोलना शुरू करने के पहले ही हो जाता है और १० वर्ष

की आयु से पहले-पहले ही सब कन्याएं ब्याह दी जाती हैं। फेंच यात्री टैंवर्नियर कहना है कि विवाह की आयु ७-- वर्ष होती थी। एब्वे दुवाइस ने १० वीं शती के अन्त में दक्षिण भारत का वर्णन करते हुए लिखा है कि १६ वर्ष का ब्राह्मण पाँच, सात या अधिक में अधिक नीं वर्ष की कन्या से शादी करता है।

ग्रामग्रीत तथा बालविवाह--मध्य युग में शास्त्रों द्वारा बालविवाह के अनिवार्य बना दिये जाने पर भी युवक और य्वतियों के विवाह की प्रथा सर्वथा ल्प्त नहीं होने पायी। ग्राम गीतों में हमें जो विवाह का आदर्ण मिलता है, वह उसमे गर्वथा भिन्न है। उससे बाल-विवाह का समर्थन नहीं होता। इन गीनों में प्रायः वर और कन्या के एक दूसरे के प्रति आकृष्ट होने तथा एक दूसरे के पसन्द करने के बाद ही विवाह करने का वर्णन मिलना है। पहले अध्यायों में इस प्रकार के गीनों के कुछ उदाहरण दिये गये है। एक गीन में वर कन्या को पसन्द करता है, उसके शाथ विवाह की इच्छा प्रकट कर रहा है, किन्तू कन्या के भाई को यह गवारा नहीं हो सकता कि वह अपनी बहिन को उसके पास ने जाय। वह उसे माँगने वाले को मारने के लिए तलवार लेकर दीवृता है। इसके बाद भीतर मे लाड़ में पली हुई कन्या निकलती है, उसकी माँग मोतियों से भरी होती है, वह कहती है-हे भाई, इस तपस्वी को मत मारो, इसे मार डालोगे तो मेरे जीवन की नैया कौन पार लगायेगा। २६ क्या यह भाव ५, ६ वर्ष की कत्या प्रकट कर सकती है ? कई ग्रामगीतों में वर ढुंढ़ने जाते समय कन्याएँ पिताओं से प्रार्थना करनी हैं कि हमारे लिए इस प्रकार के वर खोजना। मारवाड़ के एक गीत में कन्या पिता से कहती है-"मेरे लिए काला वर मत ढूंढ़ना। वह कुटुम्ब को लज्जित करेगा। ऐसा वर ढुंढना, जो काशी में वास कर चुका हो अर्थात् शिक्षित हो। 30 कत्या समझदार होने पर ही ऐसी बातें कह सकती है। एक अन्य गीत में एक युवक कहता है कि मै जब दक्षिण देश से पढ़कर लौटा तब मेरा विवाह हुआ। ये सब गीत सूचित करते हैं कि बालविवाह की कुप्रथा प्रचलित होने के बहुत बाद तक भी हिन्दू समाज में कुछ तरुण विवाह होते रहे।

मध्य युग में अन्य देशों में बालिववाह—बालिववाह भारत की विशेषता हो, यह बात नहीं है। मध्यकाल में यूरोप में भी यह कुप्रथा अपना प्रभाव जमाये हुए थी। रोम में कन्या की शादी ९० वर्ष की उम्र में हुआ करती थी। उन् रोमन कानून द्वारा पुरुष १४ तथा स्त्री १२ वर्ष की उम्र में विवाह कर सकते थे (इंस्टीट्यूट आफ दी जस्टी-नियन, खण्ड १, धारा १०, १३)। मध्यकाल में चर्च ने विवाह की यही आयु स्वीकार

रव रामनरेश विपाठी—ग्रामगीत कविता कौमूवी पृ० १३७ भीतर से निकली लाडली मोतियन मांग भरो। जिन मारो पूत तपितया जमन मेरो को खेह है। ' रिंग कविता कौमुबी, तु० भा०, प्०२०६

<sup>&</sup>lt;sup>२५</sup> म्यूलर-फीमली, पु० २६०

की थी। प्रायः सभी देशों के कानूनों में इसका अनुसरण किया गया, किन्तु प्रायः इस मर्यादा का पालन नहीं होता था। चाइल्ड मेरिजिस एण्ड डाईवोर्स (बालिववाह व तलाक) नामक पुस्तक में यह बतायागया है कि १६वीं भ्राती में इंगलैण्ड में खूब बाल-विवाह होते थे, ६ तथा १० वर्ष के और कभी दो और तीन वर्ष के बालक-बालिकाओं की भी णादी होती थी। १६२६ ई. तक इंगलैण्ड में लड़के-लड़िकयों की विवाह की उम्र १४ और १२ थी। १६२६ में भारत में णारदा कानून के बनने के साथ ही इंग्लैण्ड में पालियामेण्ट ने कानून द्वारा बालक-बालिकाओं के लिए विवाह की कानूनी आयु १६ वर्ष नियत की। २६

## मध्ययुग में वालविवाह प्रचलित होने के कारण

उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट है कि मध्ययुग में हिन्दू समाज में बालविवाह का प्रच-लन बहुत अधिक बढ़ गया था। उस समय इसके प्रचलित होने के कारणों में प्रमुख कारण निम्नलिखित थे । पहला कारण शास्त्रीय व्यवस्था और रुढ़िवाद था । विभिन्न स्मृतियों में इस व्यवस्था पर बल दिया गया था कि रजोदर्शन से पूर्व ही कन्या का विवाह हो जाना चाहिए, रजोदर्णन के बाद उनका विवाह करने वाले माता-पिता को बृहद्यम स्मृति ने पापी घोषित किया था। ऊपर दिये गये विवरण के अनुसार यह भ्रूणहत्या के महापातक के समान था, इससे माता-पिता जाति से वहिष्कृत तथा कत्या शूद्रा तथा विवाह के योग्य नहीं रहनी थी। इस पाप से बचने के लिए बाल विवाह की प्रथा बद्धमूल हुई। दूसरा कारण अग्रान्त राजनीतिक परिस्थिति थी। मध्य युग में विदेशी एवं विधर्मी जातियों के प्रबल आक्रमण होने से तथा उनका शासन स्थापित होने पर देश की तत्कालीन स्थिति बड़ी असुरक्षित और अनिश्चित हो गयी थी। विदेशी आक्रमणकारी अपने साथ स्त्रियाँ नहीं लाये थे। उन्हें इस देश की स्त्रियों को लेने में आपत्ति नहीं थी, किन्तु हिन्दू विधर्मी म्लेच्छों को अपनी कन्याएँ देने को तैयार नहीं थे। कन्याओं को मुस्लिम हाथों में पड़ने से बचाने का सरल उपाय छोटी आयु में उनका विवाह कर देना था। क्योंकि इस्लाम में विधर्मी विवाहित स्त्री से विवाह करना हराम या निषिद्ध कार्य समझा जाता था, इनसे विवाह करना वैध नहीं था। अतः हिन्दू स्त्रियों को मुसलमानों से सुरक्षित रखने का सर्वोत्तम उपाय बालविवाह था। तीसरा कारण लड़िकयों के कौमार्य की रक्षा की चिन्ता थी। कौमार्य हिन्दू विवाह की आधारभूत शर्त थी, खण्डित कौमार्य वाली लड़की का विवाह समाज में संभव नहीं था। कन्या के बड़ी होने पर उसके पथभ्रष्ट हो जाने पर कौमार्य-भंग की संभावना बनी रहती थी। इसे दूर करने के लिए बालविवाहों की प्रथा

२६ १६२६ जार्ज फिपथ चैष्टर ३६, गुडसैल-ए हिस्टरी आफ मैरिज एण्ड फैमिली त्यूयार्क १६४४, पृ० १६६-७।

को प्रोत्साहन मिला। <sup>3 °</sup> चौथा कारण कृपि प्रधान संयुक्त परिवार की प्रथा थी। कृपि प्रधान समाजों में खेती के काम के लिए जितने अधिक व्यक्ति मिल सकें, फमल की जुनाई, बोआई और कटाई के समय ये उतने ही अधिक उपयोगी होते हैं। छोटी आयु मे विवाह से अधिक सन्तानें मिलती हैं। संयुक्त परिवार की व्यवस्था में इनका पालन-पोपण परि-वार के संयुक्त कोश से होता है, किसी एक व्यक्ति द्वारा नही होता है। आजकल अपने परिवार से पुथक रहने वाला नवयुवक आर्थिक दृष्टि में स्वावलम्बी होने के बाद ही विवाह करना चाहता है, क्योंकि उसे अपनी पत्नी और बच्चो के भरण-पोपण की व्यवस्था करनी है। मध्ययुग में ऐसी स्थिति नही थी। पत्नी का भरण-पोषण संयुक्त परिवार से होता था। जल्दी विवाह होने से घर का काम निपटाने के लिए एक उपयोगी प्राणी मिल जाता था, यह विवाह जितनी छोटी आयु में हाँ उनना अच्छा था, छोटी बच्ची को जिस किसी कार्य में जोता जा सकता है, वहाँ जरा भी नन्तच नहीं करती, बड़ी आय् की लड़की ऐंठ भी दिखा सकती है। पांचवां करण दहेज की प्रथा थी। लड़की की आयु बढ़ने के साथ-साथ उसकी हैमियत अधिक होने से दहेज की माला में वृद्धि होती जाती है। छोटे बच्चों के लिए दहेज का प्रश्न अधिक विकट नहीं होता है, अतः दहेज की चिन्ता से बचने का इलाज छोटी आयु में विवाह करना था। छठा कारण बालविवाह से एक बड़ा लाभ यह था कि इससे सजातीय विवाह के नियम का पालन आमानी मे हो सकता था। मध्यकालीन शास्त्रकार अपनी ही जाति में विवाह के पक्षपानी थे। उमके पालन में भी बालविवाह उपयोगी था। यदि विवाह बड़ी आयु में हो नथा सुबक-सुबती अपनी इच्छा से विवाह करने लगें तो वे अपनी जाति और विरादरी से बाहर विवाह कर सकते हैं। माता-िगता द्वारा बालिववाह के किये जाने के कारण उसमें यह संभावना नही रहती है। सातवां कारण इस अवस्था में वैवाहिक जीवन में सीमनस्य और आनुकृत्य बने रहने का लाभ है। बड़ी आयु में विवाह की व्यवस्था की दणा में गादी होने तक वर-वधु की आदतें आयु अधिक होने के कारण परिपक्व हो जाती हैं, इन्हें बदलना आसान नहीं होता है। यदि दोनों के स्वभाव में विरोध या मतभेद हो तो दाम्पत्य कलह की संभावना बढ जाती है, गृहस्थ जीवन नरक बन जाता है। बालविवाह की प्रथा में यह खतरा नहीं है। इसमें बहू बहुत छोटी आयु में श्वशुराज्य में आती है, वह गीली मिट्टी के समान होती है, उसे बड़ी आसानी से किसी भी सांचे में ढाला जा सकता है। वह शीघ्र ही अपने को नये परिवार के अनुकूल बना लेती है। इसके साथ उसका पूरा मामंजस्य हो जाने के कारण परिवार में तथा दाम्पत्य जीवन मे किसी प्रकार के विरोध अथवा संघर्ष की संभावना नही रहती है। इसी बात को दृष्टि में रखते हुए कर्वे ने लिखा है कि बालविवाह की प्रथा के प्रचलन का एक कारण यह था कि इसमें वधु अपने पिता

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>° रास--वी हिन्दू फैमिली इन अर्बन सैटिंग, पु० २४६

के प्रभुत्व से पित के प्रभुत्व में चली जाती थी, यह कार्य छोटी आयु में अधिक आसान था, क्योंकि इसमें बहू में अभी ऐसी क्षमता का विकास नहीं होता था जिसमें वह पित के अधि-कार पर कोई सन्देह कर सकती थी। <sup>3 9</sup>

आधुनिक युग में वालविवाह की हानियां

उपर्युक्त परिस्थितियों तथा कारणों के प्रभाव के मध्ययुग से हिन्दू समाज में बाल-विवाह की पद्धति अत्यधिक प्रचलित हो गयी, लड़िकयों का विवाह समाज में न केवल रजोदर्भन से पूर्व ६ से १० वर्ष की आयु में किया जाना आवश्यक एवं अच्छा समझा जाने लगा, अपित कुछ माता-पिता बच्चों के जन्म से पहले ही उनके विवाह तय करने लगे। 32 किन्तु १६वीं शताब्दी के मध्य में भारत में नयी राष्ट्रीय चेतना तथा नव जागरण उत्पन्न होने से बालविवाह के दूषित परिणामों को हिन्दू समाज भली-भाँति अनुभव करने लगा । इस की पहली बड़ी हानि यह थी कि अपरिपक्व आयु में विवाह होने का पति-पत्नी के तथा सन्तान के स्वास्थ्य पर बुरा प्रभाव पड़ता था। यद्यपि द्विरागमन या गौने की व्यवस्था से कई बार इस दुप्प्रभाव का समुचित प्रतिकार हो जाता था, किन्तु बालक बालिकाओं के सहंवास तथा सन्तानोत्पादन पर बहुत कम कान्नी प्रतिबन्ध थे। १५६० के भारतीय दण्डविधान में लड़की के लिए दाम्पत्य सहवास की न्यूनतम अवस्था (Age of Consent) दस वर्ष थी। इससे कम आयु के सहवास को ही दण्डनीय अपराध बनाया गया था। यह आयु संभवतः स्मृतिकारों के उपर्युक्त वचनों को तथा बालविवाह की प्रथा को देखते हुए तय की गई थी। १८६० में बंगाल में फूलमणि नामक सुकोमल कन्या का ११ वर्ष की आयु में पित के साथ सहवास के कारण देहान्त हो गया। पित पर पत्नी की हत्या का अभियोग चलाया गया, किन्तु भारतीय दण्डविधान की १० वर्ष की आयु में दाम्पत्य सहवास की उपर्युक्त व्यवस्था के आधार पर पति निर्दोष समझा गया। इस घटना ने इस प्रथा की भीषण हानियों की ओर तथा इसके संशोधन की ओर समाज-सुधारकों का ध्यान आकृप्ट किया। इससे सब लोगों को यह पता लगा कि छोटी आयु में विवाह एवं कामसम्बन्ध करने से वर-वधु जवानी में बूढ़े हो जाते हैं, उनका स्वास्थ्य चौपट हो जाता है, उनकी सन्तान निर्वल होती है, अल्पायु में प्रसव होने पर स्त्रियों का शरीर निर्वल होते के कारण अनेक बीमारियों का घर बन जाता है, फूलमणि जैसी अभागी स्त्रियाँ अकाल में ही काल का ग्रास बनती हैं, स्त्रियों की तथा बच्चों की मृत्यु संख्या में वृद्धि होती है, बचपन में ही विवाह का उत्तरदायित्व आ पड़ने से पति-पत्नी का विकास अवरुद्ध हो जाता है, लड़के-लड़िकयों की शिक्षा में बाधा खड़ी हो जाती है, वे शिक्षा पाने के अवसरों से वंचित हो जाती हैं। इन सब हानियों का अनुभव करते हुए १६ वीं

३१ कर्वे किनशिप आर्गेनिजेशन, इन इंडिया पृ० १६८

<sup>&</sup>lt;sup>3२</sup> कर्वे-कितशिप आर्गेनिजेशन इन इंडिया, पृ० १३८

शताब्दी के सभी धार्मिक और समाजसुधारकों ने, ब्राह्मसमाज एवं आर्यसमाज ने, स्वामी दयानन्द, ईश्वरचन्द्र विद्यासागर, महादेव गोविन्द रानडे आदि सुधारकों ने इस बुराई को दूर करने पर बल दिया, इसके विरुद्ध प्रवल लोकमत बनाया और कानून द्वारा इसे रोकने का प्रयत्न किया गया।

### बालविवाह की प्रथा दूर करने के कानूनी प्रयत्न

कानून द्वारा बालिवाहों को रोकने का पहला प्रयत्न १ न ६० के भारतीय दण्ड-विधान द्वारा निर्धारित दरा वर्ष की महवास की अवस्था को ऊँचा उठाना था। एक पारसी सुधारक श्री बहरासजी मलाबारी (१ न ५३ – १६१२) ने १ न ५ दं में एम विषय में एक आवेदन-पत्न भारत सरकार को भेजने हुए सरकार में यह अनुरोध किया कि इस प्रथा के भीषण दुष्परिणामों को देखते हुए इस आयु को ऊंचा उठाना चाहिए। वे इस विषय में प्रचार के लिए इंग्लैण्ड गये। इस गर पर्याप्त विचारविसर्ण और वाद-विवाद के बाद भारत सरकार ने यह निण्चय किया कि हिन्दू समाज के आंतरिक मामलों में सरकार को हस्तक्षेप नहीं करना चाहिए। किन्तु १ न ६० में फूलमणि की मृत्यु में वाल-विवाह निषेध आन्दोलन पुनः प्रवल हुआ और १ न ६० में फूलमणि की मृत्यु में वाल-विवाह निषेध आन्दोलन पुनः प्रवल हुआ और १ न ६० में भारतीय दण्डविधान में मंगो-धन करते हुए दाम्पत्य सम्बन्ध की न्यूनतम अवस्था (Age of Consent) दस वर्ष से बढ़ा कर बारह वर्ष कर दी गयी।

किन्तु लड़िक्यों के लिए यह अवस्था भी बहुत कम थी, अतः इसे बढ़ाने का आंदो-लन और प्रयत्न किया जाने लगा। १६२४ में श्री हरिसिंह गौड़ ने इस उम्र को १४ वर्ष तक करने का प्रस्ताव केन्द्रीय विधान सभा में रखा। इसके पास न होंने पर १६२७ में सहवास की आयु के प्रथन पर विचार के लिए उनके प्रस्ताव के आधार पर सहवास अवस्था कमेटी (Age of Consent Committee) बनायी गयी, इसने अपनी रिपोर्ट में यह कहा कि कन्या के विवाह की १२ वर्ष की अवस्था हानिप्रद है, यह नम में कम १४ वर्ष होनी चाहिए। श्री हरविलास भारदा ने इस कमेटी की सिफारिणों को क्रिया-न्वित करने के लिए एक बालविवाह निषेधक कानून (Child Marriage Act) १६२६ में पास कराया। यह उनके नाम से णारदा कानून कहलाता है।

सारदा कानून—इसके अनुसार विवाह के समय लड़के की आयु १८ वर्ष से तथा लड़की की आयु १४ वर्ष से अधिक होनी चाहिए। १६४६ के एक संशोधन के अनुसार लड़की के विवाह की आयु को १४ वर्ष से बढ़ाकर १५ वर्ष कर दिया गया है। इससे कम आयु वालों को बालक समझा जाता है। उनका विवाह वालिवाह है तथा इसे करने वालों के लिए निम्नलिखित दण्डव्यवस्था की गयी है। यदि १८ से २१ वर्ष तक की आयु वाला लड़का १४ वर्ष से कम आयु की लड़की के साथ विवाह करता है तो इसे १५ दिन का साधारण कारावास या एक हजार रुपये तक का जुर्माना या दोनों दण्ड दिये जा सकते

हैं। २९ वर्ष से अधिक आयु के लड़के द्वारा १४ साल से कम आयु की लड़की के साथ विवाह करने पर उसे तीन मास तक की कैंद की सजा दी जा सकती है। बालविवाह कराने में सहायता करने वालों को भी तीन महीने की जेल का दण्ड दिया जा सकता है, बालविवाह कराने वाले माता-पिता के लिए भी इसी प्रकार के दण्ड की व्यवस्था की गयी है। इस कानून के अनुसार किसी स्त्री को कारावास का दण्ड नही दिया जा सकता । ऐसे मामलों की जांच प्रथम श्रेणी का मैजिस्ट्रेट ही कर सकता है। बालविवाह का अपराध सिद्ध हो जाने पर भी इसे असंपन्न या त्याज्य अथवा कानुन द्वारा कभी न हुआ घोषित नहीं किया जा सकेगा, यह विवाह तो माना जायगा, किन्तु उसके लिए दण्ड दिया जायगा, विवाह को रह नहीं घोषित किया जा सकता है। बालविवाह शासन द्वारा हस्तक्षेप्य अपराध नहीं किन्तु अहस्तक्षेप्य (Non-recognizable) अपराध है। हस्तक्षेप्य अपराध वे हैं जिन पर पुलिस स्वयमेव कार्यवाही करती है, हत्या आदि के भीषण अपराध इसी कोंटि के हैं। अहस्तक्षेप्य अपराध वे होते हैं, जिन पर पुलिस तभी कार्यवाही करती है, जब इसकी सूचना कोई व्यक्ति पुलिस को देता है। स्वयमेव पुलिस ऐसे अपराधों पर कोई कार्यवाही नहीं करती है। इस कानून के अनुसार वालविवाह की जो भी शिकायत हो, वह एक वर्ष के भीतर सूनी जा सकती है। विवाह के बाद एक साल बीत जाने पर कोई शिकायत नहीं सूनी जा सकती है।

इस कानून के १६२६ में पास हो जाने के बाद भी हिन्दू समाज से बालविवाहों का पूरी तरह लोप नहीं हुआ है। १६५१ की भारतीय जनगणना की रिपोर्ट के अनुसार भारत में पांच से चौदह वर्ष की आयु के विवाहित पुरुषों की संख्या २६ लाख ३३ हजार, विवाहित क्षियों की संख्या ६६ लाख १० हजार, विवाह पुरुषों की संख्या ६६ हजार तथा विधवाओं की संख्या १ लाख ३४ हजार थी। बालविवाह की प्रथा प्रचलित रहने के कुछ बड़े कारण—इल्वादिता, धर्म शास्त्रीय आदेशों के पालन की भावना तथा शास्त्रा कानून की व्यवस्थाओं का शिथिल होना है। फिर भी शानै:-शनै: नवीन परिस्थितियों से तथा आगे बताये जाने वाले कारणों से भारत में विवाह की आयु ऊँची उठ रही है तथा इस कुप्रथा का प्रचलन कम हो रहा है। यह बात अगले पृष्ठ पर दी गई तालिका के आंकडों से स्पष्ट हो जायगी। ३३

इस तालिका से यह स्पष्ट है कि १९२१-२१ की दशाब्दी को छोड़ कर स्तियों की विवाह की औसत आयु में निरन्तर वृद्धि हो रही है, इस दशाब्दी में वृद्धि न होने का कारण यह था कि शारदा कानून के पहली अप्रैल १९३० से लागू होने से पहले इससे बचने के लिए सारे देशा में बहुत बड़े पैमाने पर बालिवाह किये गये थे। <sup>१४</sup>

<sup>33</sup> एस० एन० अग्रवाल--एज एट मैरिज इन इंडिया, पृ० ७२

<sup>&</sup>lt;sup>3४</sup> सेन्सस आफ इंडिया १६३१, भाग १, खं० १, पृ० २२६-३४

भारत में विवाह की औसत आयु<sup>3 ४</sup>

| जनगणना के वर्ष       | पुरुषों की आयु | स्त्रियों की आयु |  |
|----------------------|----------------|------------------|--|
| 9589-9809            | २१.०१          | ૧૨.७७            |  |
| 9809-99              | २०,४४          | १३.०४            |  |
| <b>9 8 9 9 - 2 9</b> | २०,७४          | १३. ४२           |  |
| 9 & 2 9 - 7 3 9      | १५.४५          | 92.40            |  |
| 9839-89              | २०,३४          | 98.83            |  |
| <u>ባ</u>             | 98.87          | ባሂ. ३⊏           |  |

वर्तमान समय में वालविवाह कम होने के कारण

वीसवी णताब्दी में अनेक आधुनिक नवीन प्रवृत्तियों के कारण बालिवाह की प्रथा हिन्दू समाज में, विणेपतः शहरों के मध्य वर्ग में कम होने लगी है। इस विषय में श्री कापड़िया द्वारा किये गये एक अध्ययन से यह प्रतीत होता है कि इसमें केवल २५ प्रतिशत लड़िकयों का विवाह १७ वर्ष की आयु से पहले हुआ था, ३३ प्रतिशत के विवाह की आयु १७-१५ वर्ष थी, २२ प्रतिशत का विवाह १९-२० वर्ष की आयु में हुआ था, १७ प्रतिशत का २१ तथा २१ से २४ वर्ष की आयु में तथा ४ प्रतिशत का २५ से २७ वर्ष की आयु में । इस प्रकार ७५ प्रतिशत लड़िकयों का विवाह १७ वर्ष की आयु के बाद हुआ। ३६ इससे यह स्पष्ट है कि स्त्रियों के विवाह की आयु ऊंची उठ रही है।

इसके चार प्रधान कारण हैं। पहला कारण शिक्षा का है। अब बर-वधू के लिये शिक्षा को अधिक महत्त्व दिया जाने लगा है। पहले संयुक्त परिवार की प्रधा होने के कारण नविवाहित वम्पती उस में रहते थे और उनका भरण-पापण परिवार के संयुक्त धन से होताथा, युवकों को अपने परिवार का आधिक दायित्व उठाने की चिन्ता नहीं होतीथी। किन्तु संयुक्त परिवार प्रथा का विघटन हो जाने से अब युवकों को अपने परिवार का आधिक बोझ स्वयमेव अपने कन्धों पर उठाना पड़ता है, अतः वे तब तक विवाह नहीं करना चाहते, जब तक वे आधिक दृष्टि से स्वावलम्बी न हो जायं। ऐसा होने का प्रधान साधन नौकरियाँ हैं और वे शिक्षित युवकों को ही मिलती हैं, अतः युवक अपनी शिक्षा समाप्त करने से पहले विवाह के बंधन में नहीं पड़ना चाहते है। रास के अध्ययन में १८ अविवाह विवाह नहीं करना चाहते। ३० एक युवक कार्कहना था कि "२९ वर्ष की आयु में मैं

<sup>&</sup>lt;sup>3 ध</sup> एस० एन० अग्रवाल-पूर्वोक्त पुस्तक पु० ७ ध

उर कापड़िया—मैरिज एण्ड फैमिली पृ० ६४, १५०-५१

उण रास--वी हिन्दू फैमिली इन इट्स अर्बन सैटिंग पृ० २४८

पी-एच० डी॰ की उपाधि प्राप्त कर लूगा, उस समय मुझे अच्छे वेतन वाली नौकरी मिल जायगी, तभी विवाह करने का विचार करूँगा। ऐसे युवक प्रायः पढ़ी-लिखी शिक्षित पत्नी की माँग करते हैं, अतः अब हिन्दू समाज में स्तियों की णिक्षा पर बहुत बल दिया जान लगा है। स्त्रियों के लिए न्युनतम शिक्षा मैट्कि की है, इसे प्राप्त करने तक वे १५-१६ वर्ष की हो जाती हैं, बी० ए० पास करने तक १६-२० की आय हो जाती है। इस आय् तक कल्याओं का विवाह कम होने लगा है। समाज के मध्य एवं उच्च वर्ग में अब इस आयु तक प्राय: कन्याएँ शिक्षा प्राप्ति के लिए अविवाहित रहने लगी है। दूसरा कारण आधिक है। युवक आधिक दृष्टि से स्वावलम्बी होने की इच्छा के कारण नौकरी पाने पर ही विवाह करना चाहते हैं, अतः उनका विवाह और भी बड़ी आय में होने लगा है। ऊपर २६ वर्ष की आयु में विवाह करने वाले युवक का उदाहरण दिया गया है क्योंकि वह समझता था कि इस आयु तक पी-एच० डी॰ करने के बाद उसे ऊँचे वेतन वाली नौकरी मिल जायगी। तीसरा कारण लड़िकयों के लिये उपयक्त वर ढंढ़ने में लगने वाला ममय है, जात-पांत, गोत्र, प्रवर, जन्मपत्नी आदि के अनेक वैवाहिक प्रतिबन्धों के कारण हिन्दू समाज में वर ढुंढ़ना आसान कार्य नहीं है, इसमें बहुत समय लगता है, इस कारण भी विवाह की आय ऊँची उठ रही है। चौथा कारण दहेज तथा विवाह में किया जाने वाला भागी व्यय है। इनके लिये आवश्यक धनराशि जुटाने में बहुत समय लग जाता है।

अतः हिन्दू समाज में बालिबवाह की प्रथा का उपर्युक्त कारणों से स्वयमेव लोग हो रहा है। इसका स्पष्टीकरण रास के अध्ययन की निम्निलिखित दो तालिकाओं से हो जायगा। पहली तालिका में इस अध्ययन में सिम्मिलित होने वाले स्ती-पुरुषों को दो बगों में बांटा गया काफी समय पहले शादी करने वाले (Old married) तथा नविवाहित (Young married)। विभिन्न आयु समूहों की दृष्टि से दोनों वगों के पति-पत्नी के निवाह की आयु इस तालिका में प्रदिशत है (रास पृ ०२४६)।

विवाह की आयु

| विवाह की आयु             | पुराने विवाह वाले दम्पती |         | नव विवाहित दम्पर्त |       |
|--------------------------|--------------------------|---------|--------------------|-------|
|                          | पति                      | पत्नी - | पति                | पत्नी |
| 90-93                    | -                        | 97      | _                  | २     |
| १४–१५                    | _                        | ٧       | -                  | ሂ     |
| <b>9 4 - 9 =</b>         | Ę                        | 9       |                    | १२    |
| 98-28                    | 93                       | ٧       | 39                 | १४    |
| २५ वर्ष से तथा इससे अधिक | 3                        |         | 9 ሂ                |       |
|                          | २८                       | २७      | ३४                 | 33    |

इस तालिका से स्पष्ट है िक १० से १३ वर्ष की आयु मे जहाँ पुरानी णादी वाली स्तियों की संख्या १२ थी, वहां नविवाहितों मे यह घट कर केंबल २ ही रह गयी है। १६ से १० तथा १६ से २४ वर्ष की आयु मे विवाह करने वाले नव दम्पतियों की संख्या बढ़ रही है। २५ वर्ष तथा इससे अधिक आयु वाले पतियों की मंद्र्या पुराने दम्पतियों में ६ थी, किन्तु नविवाहितों में यह १५ हो गयी है (राम पृ० २४६)।

दूसरी तालिका विवाह की आयु के सम्बन्ध में नवीन प्रवृत्ति को सूचिन करनी है। इसमें अविवाहित स्त्री-पुरुषों में यह प्रण्न पूछा गया था कि वे किस आयु में विवाह करने की इच्छा रखते है। उन के उत्तरों का वर्गीकरण निम्मलियिन नालिका में है।

विवाह करने की अभीष्ट आयु

|                             | अविवाहित पुरुष |       | अविवाहित स्त्रियां |       |
|-----------------------------|----------------|-------|--------------------|-------|
|                             | पति            | पत्नी | पनि                | पत्नी |
| 90-93                       |                | ••••  |                    | h     |
| 9 <b>४</b> –9 <del></del> 4 | -              | _     |                    |       |
| 95-95                       | -              | X     | -                  |       |
| 98-28                       |                | 96    | 6                  | 9     |
| २५ तथा इससे अधिक            | २५             | 8     | V,                 | ٩     |
| सर्वयोग                     | २५             | ঽঽ    | 3                  | 4     |

इस तालिका से स्पष्ट है कि अब हिन्दू समाज में शिक्षित म्बियाँ १६ वर्ष में पहले विवाह करना पसन्द नहीं करती हैं।

## कानून द्वारा स्त्रियों के विवाह की आयु वढ़ाने का प्रस्ताव

तेजी से बढ़ती हुई जनसंख्या इस समय हमारे देश की मम्पन्नता और समृद्धि में भीषण बाधा बनी हुई है। विभिन्न पंचवर्षीय योजनाओ द्वारा देश की आय में जो वृद्धि होती है, उसे बढ़ती हुई जनसंख्या ममाप्त कर देती है। अतः भारतवासियों की सम्पन्नता बढ़ाने की दृष्टि से आजकल जनसंख्या कम करने के लिए परिवार नियोजन के कार्यक्रम पर बहुत बल दिया जा रहा है और यह प्रयत्न किया जा रहा है कि भारत की वर्तमान जन्म दर को ४९.५ प्रति हजार में घटा कर २५ प्रति हजार कर दिया जाय। अभी तक इस जन्म दर में इस प्रकार की कमी बम्बई आदि शहरों के णिक्षित वर्ग में हो सकी है। इसे देश में व्यापक रूप से शीघ्र ही करने की दृष्टि से कृष्ठ वैज्ञानिकों और विवार को स्मुझाव है कि भारत में लड़िकयों के विवाह की न्यूनतम आयु कानून द्वारा

यदि २० वर्ष कर दी जाय तो जन्मदर में तीस प्रतिशत की अभीष्ट कमी शीघ्र ही हो सकती है। किन्तु इस सुझाव का भारत के महिला संगठनों तथा नेताओं की ओर से इस-लिए तीव्र विरोध हो रहा है कि भारत सरकार अभी तक १५ वर्ष की न्यूनतम आयु निर्धा-रित करने वाले शारदा कानून का पालन नहीं करवा सकी है तो वह २० वर्ष वाले कानून का पालन कैसे करा सकेगी। शादी की आयु को और बढ़ाने का कानून यह जानते हुए पाग्नि करना कि उसका पालन नहीं होगा, कानून के उल्लंघन को बढ़ावा देना है, यह किसी भी समाज के लिए हितकर या वांछनीय नहीं है। स्त्रियों की विवाह की आयु को बढ़ाने का मर्बोत्तम साधन उनकी शिक्षा की तथा रोजगार की सुविधा बढ़ाना है। इससे कन्याओं के विवाह की आयु स्वयमेव ऊँची उठ जायगी।

# विधवाविवाह

विधवा विवाह के निपेध की क्रमिक अवस्थाएं

बालिविवाह की भाँति विधवाविवाह के निषेध की घातक प्रथा भी वर्गमान समय में हिन्दू जानि को क्षीणना एवं विनाश के पथ पर ले जा रही है। यह प्रथा वैदिक काल में प्रचलित नहीं थी, बाद में इसका प्रचलन हुआ। विधवा विवाह का निषेध तीन ऐतिहासिक अवस्थाओं में से होकर गुजरा है—

- (१) प्रारम्भिक काल से २०० ई० पू० तक विधवा विवाह प्रचलित था।
- (२) २०० ई० पू० के बाद मे क्षतयोंनि विधवाओं के विवाह को निन्दा की दृष्टि से देखा जाने लगा। मनु ने ऐसे विवाहों की घोर निन्दा की। अगले १४०० वर्षी में क्षतयोंनि विधवाओं का विवाह बिल्कुल बन्द हो गया, किन्तु अक्षतयोंनि विधवाओं का विवाह हो सकता था।
- (३) १३ वीं शाती से अक्षतयोंनि विधवा का विवाह भी अधर्म समझा जाने लगा और समाज के उच्च वर्ग में विधवा विवाह के निपेध की प्रया पूर्ण रूप से प्रचिन्ति हो गयी। हिन्दू समाज की बहुत सी नीची समझी जाने वाली जातियों ने विधवा विवाह के निषेध को उच्च जातियों से प्रहण किया, किन्तु फिर भी इन जातियों ने अब तक इसे पूर्ण रूप से नहीं अपनाया। हिन्दू समाज की अनेक निम्न जातियों में विधवाओं के पुनिववाह की प्रया अब तक प्रचलित है। इस अध्याय में विधवा विवाह निपेध के ऐति-हासिक विकास का प्रतिपादन किया जायगा।

### वैदिक युग में विधवा विवाह

वैदिक युग में पित के मर जाने पर पत्नी नियोग कर सकती थी या दूसरे पुरुष से विवाह कर लेती थी। अथर्ववेद के पितृमेध सूक्त (१६।३) में इसका स्पष्ट उल्लेख है। यह सूक्त अन्त्येष्टि संस्कार से संबद्ध है और इसके प्रारम्भिक मन्त्यों में पित की मृत्यु के दुःख से सन्तप्त एवं विलाप करने वाली पत्नी को सान्त्वना दी गयी है। उसे सान्त्वना देते हुए कहा गया है कि "अब तेरे गोक करने का कोई लाभ नहीं है, तू मृत पित के पाम से उट, अपने सांसारिक कर्त्तव्यों की ओर ध्यान दे और प्राचीन धर्म का पालन करते

हुण पुर्निववाह द्वारा सन्तान उत्पन्न कर।" इतना ही नही, अपितु यह भी कहा गया है कि जब उसने पुनर्विवाह कर लिया तो उसका ग्रोक दूर हो गया और फिर उसकी अध्न्या गौ के साथ उपमा देने हुण उसके दूसरे पित को गोपित (बैल) कहा गया तथा पत्नी को यह आदेश दिया गया कि तू उसकी प्रीतिपूर्वक मेवा बरा। एक लेखक ने पित की मृत्यु के बाद अन्ये ए विधि मे पढ़े जाने वाले इन मन्त्रों मे पुनर्विवाह की चर्चा को बेहूदा बनाया है। कि कन्तु पत्नी के गांक को णान्त करने के लिए सान्त्वना देने हुण पुनर्विवाह की प्रेरणा करने में हमें कोई बेहूदगी नही प्रतीत होती है। इन मन्त्रों का शब्दार्थ इस प्रकार है—"हे मनुष्य, पित के मरने के बाद पित को चाहती हुई और सनानन धर्म का पालन करनी हुई यह नारी तेरे पास आती है। तू इस लोक मे इसे सन्तान और सम्पत्ति दे।" दि नारी, तू इस मृत पित के साथ लेटी हुई है, तू यहाँ में उठ और जीवित रहने

- अल्तेकर—पो० बु० ए० इं० द्वितीय संस्करण पृ० १५०, जब स्मृतियों में पत्नी का दाहकर्म करके एकदम विवाह करने की आज्ञा दी गयी है (याज्ञ० १।६६) तो पत्नी के लिए इस प्रकार के विधान को बेहदा क्यों समझा जाये ?
- अथर्व १८।३।१, इयं नारी पितलोकं वृणाना निपद्यत उप त्वा मर्त्य प्रेतम् ।
   धर्मं पुराणमनुपालयन्ती, तस्यै प्रजा द्रविणं चेह धेहि ।

सायणाचार्य ने इस मन्त्र का अर्थ यह किया है--''हे मरनेवाले मनुष्य, यह स्त्री पति द्वारा किये गये कर्मों के स्थान--स्वर्गलोक का सेवन करती हुई (वृद्ध संभक्तौ) मरे हुए अर्थात् पृथ्वीलोक से गये हुए तुझ पित के पास पहुँचती है। पुराणधर्म का अर्थात् अनादि काल के शिष्टाचार से प्राप्त या स्मृतियों और पुराणों में लिखे धर्म का पालन करती हुई और तेरे साथ सती हो जाने वाली इस स्त्री के लिए तू इस लोक में अर्थात दूसरे जन्मों में (भवान्तरे) सन्तान और धन को दे। सायण ने इस प्रकार सती प्रथा को वेदानुमोदित बतलाते हुए स्मृति के एक प्रमाण से भी अपने अर्थ को पुष्ट करना चाहा है। किन्तु सायण का यह अर्थ कई कारणों से समीचीन नहीं प्रतीत होता। सायण के समय में सती प्रथा प्रचलित थी। सायण ने इस मन्त्र से उस प्रथा की सिद्धि की है। वास्तव में वैदिक काल में सती प्रथा प्रचलित नहीं थी। इस विषय में वेदों तथा गृह्यसूत्रों के प्रमाण अन्यत्न दिये गये हैं। इसी मुक्त का ही अगला मन्त्र सती प्रथा का खण्डन करता है, उसमें स्त्री को पित की चिता के पास से उठने का आदेश दिया गया है। सायणाचार्य स्वयं दूसरे मन्त्र की उत्थानिका में इसे स्वीकार करते हैं 'यदि वह इस लोक में जीना चाहे तो "उदीर्व्य" के दूसरे मन्त्र (ऋ० १०।१८।६) से मृत पति के साथ लेटी हुई पत्नी को उठाये' (सा यदि इहलोके पुनर्जीवितुमिच्छेत् तदा उदीर्घ्वं इत्यनया द्वितीयर्चा प्रेतेन सह संबिष्टां तामिभमन्त्रय उत्थापयेत )।

वाले प्राणियों के इस लोक मे आ। विधवा का पाणिग्रहण करने वाले तथा पुनिववाह की इच्छा करने वाले पित को प्राप्त हो। मैंने मृतकों में (मृत व्यक्तियों के स्थान-ष्मणान से) दूर ले जायी जाती हुई तथा व्याही जाती हुई युवती को देखा है। वह पहले शोका-स्थवार से विरी हुई थी, उसे मैं पहली दणा सं शोकरहित दूमरी दणा में ले आया हूँ। हे अध्न्ये, तू इम जीवलोंक को अच्छी तरह जानती है, मज्जन लोगों के पथ का अनमरण करती है। यह तरा गोपित है, तू इमकी मेवा कर और मुखमय लोक को प्राप्त कर।"

अथर्ववेद मे एक दूसरे स्थान (६।४।२०~२ पर कहा गया है कि "जा स्वी पहले पित को प्राप्त कर उसके बाद दूसरे पित को प्राप्त करनी है और वे पचीदन अज (एक वकरी तथा भात की पाच थालियो) को देने है, वे दोनो कभी अलग नहीं होते। यह दूसरा पित जो दक्षिणा मे ज्योंित या प्रकाण का तथा पचीदन अज का दान करना है, पुनविवाहित स्त्री के साथ एक ही लोक को प्राप्त होना है।"

अथर्ववेद (५।१७।१८-१६) मे यह कहा गया है—"यदि कोई स्त्री गहलं दस अब्राह्मण पित करे, किन्तु अन्त में यदि वह ब्राह्मण में विवाह करे तो वह उमका बाग्त-विक पित है, न कि क्षत्रिय या वैश्य। यह बात सूर्य पच मानवों (पाँच प्रकार के मानव गणो या समूहो) में घोषित करता चलता है।" इसका तात्पर्य यह है कि यदि स्त्री का पहले क्षत्रिय या वैश्य पित प्राप्त होना है और इसकी मृत्यु के बाद वह किसी ब्राह्मण में विवाह करती है तो वही उसका वास्तविक पित समझा जायगा।

उपर्युक्त मन्त्रों से यह स्पष्ट है कि वैदिया काल में नियोग के साथ-साथ विधवा-विवाह भी प्रचलित था। पित के मन्ते ही विधवा दूसरा विवाह कर लेनी थी और ऐसा करते हुए वह अनादि काल से चले आने वाले सनातन धर्म का पालन करती थी। बाद में पूर्व काल से चले आने वाले इस विधवा-पुनर्विवाह के धर्म को अधर्म समझा जाने लगा और सनातन धर्म के पालन का अभिमान करने वालों ने विधवा विवाह-निपेध के मर्वथा असनातन धर्म के पालन पर आग्रह करके हुआरों हिन्दू स्त्रियों को वैधव्य की दारुण यन्त्रणा सहने के लिए बाध्य किया।

दूसरी बात यह है कि 'इह' शब्द संस्कृत में परत्र (परलोक) के प्रतियोगी के रूप में आता है। सायणाचार्य ने पितलोक तथा इह दोनो शब्दों के अर्थ क्रमशः स्वर्ग में पित का स्थान तथा दूसरे जन्म की यह दुनिया किये हैं। दोनों अर्थों में स्पष्ट दिलष्ट कल्पना है। फिर वेद में प्रयुक्त पुराण शब्द के अर्थ को वर्तमान काल के पुराणों के अर्थ में प्रयुक्त करना वैदिक शब्दों के साथ अन्याय करना है। अतः हमें यह अर्थ ठीक नहीं जान पड़ता। तैं० आ० ६।१।१३ में यही मन्त्र आया है और वहां 'धमं पुराण' के स्थान पर विश्वं पुराण' का पाठ है। सायणाचार्य ने उसका अर्थ 'अनादिकालप्रवृत्तं कृत्स्नं स्त्रीधमं' किया है।

धर्मसूत्रों में विधवाविवाह

धर्मसूत्रों में विधवा-विवाह के स्पष्ट संकेत हैं। विसष्ठ धर्मसूत्र (१७।१८-२०) पीनभंव पुत्र की व्याख्या करता हुआ कहता है कि पुनर्भू का पुत्र पौनर्भव होता है और पुनर्भू वह स्त्री है जो अपने अविवाहित (कौमार) पित को छोड़कर दूसरे के साथ विचरण करती है और उसके बाद फिर अपने पहले पित के पास लौट आती है, अथवा जो नपुंगक, जातिश्रष्ट, उन्मत्त या मृत पित को छोड़ कर दूसरे पित को प्राप्त करती है।

गई बार ऐसा होता था कि कन्या का वाग्दान हो जाता था, किन्तु विवाह से पहले ही उसका पित मर जाता था। इस अवस्था में भी धर्मसूत उसके पुनर्विवाह की व्यवस्था करते हैं। यदि पाणिग्रहण हो गया हो और कन्या अभी अक्षतयोनि हो तो उस अवस्था (पित की मृत्यु हो जाने की दशा) में भी उसका दूसरा विवाह हो सकता था। अ बीधायन धर्मसूत्र (४।३।९८) ने विसच्छ से मिलती-जुलती व्यवस्था की है। कौटिल्य (३।४) ने पित के मर जाने पर सात महीने की प्रतीक्षा के बाद पत्नी को पुनर्विवाह का अधिकार दिया है।

वालिववाह की वृद्धि से अक्षतयोगि विधवाओं के लिए उपर्युक्त व्यवस्थाएँ बनाना आवश्यक हां गया। इन अवस्थाओं के अतिरिक्त कुछ ऐसी दशाओं में, जब पित को मृत के नृज्य समझा जाता था, स्त्री को पुनर्विवाह का अधिकार प्राप्त था। इन दशाओं की अन्यह (पृ. २०६-६७) विस्तार से चर्चा की जा चुकी है। वसिष्ठ धर्मसूत (१७।७५।६०) तथा कौंटिल्य (३।४।३३।४१) पित के विदेश जाने के बाद नियतकाल तक समाचार न मिलने पर पत्नी को दूसरे विवाह की आज्ञा देते हैं और हिन्दू स्त्रियों को छठी शती ई० तक यह अधिकार प्राप्त रहा है।

# रामायण तथा महाभारत में विधवाविवाह

रामायण, महाभारत और पुराणों में विधवा विवाह के अनेक उदाहरण पाये जाते हैं। रामायण में वाली के मरने पर तारा बड़े करुणाजनक शब्दों में अपने पित की मृत्यु पर विलाप करती है और राम से यहाँ तक कहती है कि तुम मुझे मार दो, तुम्हें स्त्रीवध का पाप नही लगेगा, किन्तु अन्त में विधवा तारा सुग्रीव की पत्नी बन जाती है। उसका पुत्र यद्यपि अपने पितृघाती चाचा की नापसन्द करता है, किन्तु तारा सुग्रीव से सच्चा सनेह रखती है।

महाभारत में नल-दमयन्ती के उदाहरण से स्पष्ट है कि उस समय विधवा विवाह

### <sup>3</sup> वसिष्ठधर्मसूत्र १७।६६

पाणिग्राहे मृते बाला केवलं मन्त्रसंस्कृता । सा चेवक्षतयोनिः स्यात्पुनःसंस्कारमहीत ॥ को बुरा नहीं माना जाता था। दमयन्ती ने तल को ढूँढने के लिए एक बनावटी स्वयंवर की रचना की थी (महाभा० ३।७०)। उमें मन्देह था कि नल राजा ऋतुपर्ण के घर पर है। उसने माता से परामर्थ करके ऋतुपर्ण को अपने द्वितीय स्वयंवर में शीघ पहुँचनं का निमन्त्रण भेजा। यदि विधवाओं का विवाह अधमें ममझा जाता तो ऋनुपर्ण आने में कभी इतनी शीध्रतान करता। नल ने दमयन्ती को बाद में यह उपालम्भ भी दिया है कि तुम अनुरक्त पित को छोड़कर दूमरे विवाह के लिए फैंगे नैयार हुई (ग० भा० ३।७५।७६)। मत्यवती विचिववीर्य की मृत्यु पर भीष्म में यह प्रार्थना करनी है कि वह उसके पुत्र की विधवाओं में विवाह करें। आजीवन ब्रह्मचर्य क्षम के पालन की प्रतिज्ञा भीष्म द्वारा विवाह करने में बाधक थी, किन्तु गर्यवनी का प्रस्ताव विधवायिवाह के प्रचलन को अवश्य सूचित करता है। नागराज ऐरावत ने अपनी विधवा पृत्री का अर्जुन के साथ विवाह किया। इस विवाह से अर्जुन का इरावान नामक पृत्र उत्तन्न हुआ (भीष्म पर्व ६९।७-६)।

बौद्ध ग्रन्थों में विधवाओं के पुनिववाह के कई स्पष्ट उल्लेख है। नन्द जातक (सं० ३८) में एक ऐसे पित का वर्णन है जो यह मोचकर घवरा जाता है कि उमकी युवती पत्नी उसकी मृत्यु के बाद किसी अन्य पुरुष में शादी कर लेगी और उमके पुत्र को सम्पत्ति में कोई हिस्सा नहीं मिलेगा। उच्छंग जातक (सं० ६७) में यह वर्णन है कि किसी स्त्री का पित, भाई और पुत्र राजा द्वारा वन्दी बना लिये गये। स्त्री ने राजा के आगे बड़ा करुण विलाप किया। राजा ने उस पर दया दिखाते हुए कहा कि यदि मैं इन नीनों में से किसी एक को बन्धनमुक्त करने की आजा दूँ तो तुम इनमें से किसकी मुक्त चाहोगी। स्त्री ने कहा—"महाराज यदि मैं जीवित रहूं तो मुझे दूसरा पित और दूसरा पुत्र मिल सकता है किन्तु मेरे माता-पिता मर चुके हैं, अतः मैं भाई को छुड़वाना गमन्द कर्लगी।' स्त्री के इस उत्तर से स्पष्ट है कि उस समय स्त्रियों का पुत्रिववाह प्रचलित था।

## विधवाविवाह के निषेध का आरम्भ

महाभारत से यह ज्ञात होता है कि उस ममय न केवल विधवाओं के अपितु स्त्री मात्र के पुनर्विवाह को बुरा समझा जाने लगा था। दीर्घतमा ऋषि की पत्नी प्रद्वेपी दीर्घतमा को छोड़कर दूसरे के पास जाने को तैयार हुई (महाभा० १।१०४)। उस समय ऋषि ने कहा कि "आज से मैं ऐसी मर्यादा स्थापित करता हूँ कि जन्म भर के लिए स्त्री का एक ही पति हो। पति जीवित हो या न हो, स्त्री को दूसरे पित के पास नहीं जाना चाहिए" (१।१०४।३४–३६)। स्पष्टतः यह विधवा के पुनर्विवाह का स्पष्ट निपेध था। महाभारत के समय मे यह आदर्श कितना लोकप्रिय होने लग गया था, यह दमयन्ती को नल द्वारा दिये गये एक उपालस्भ से स्पष्ट है। दमयन्ती ने उस उपालस्भ का यह उत्तर दिया है कि "तुम्हें यहाँ बुलाने के लिए ही मैने इस युक्ति से काम लिया है।

तुम्हारे सिवाय कोई मनुष्य सौ योजन नहीं जा सकता। जो मैं इसमें पाप करती हो जें तो यह वायु मेरे प्राणों का नाश कर दे।" इसका यह आशय हुआ कि दमयन्ती पुर्नाववाह को पाप मानती थी। दुर्योधन ने कहा है कि श्रेष्ठ क्षत्नियों के मर जाने पर इस पृथ्वी को भोगने की इच्छा मुझमें उसी तरह नहीं है जैसे विधवा स्त्री को भोगों के लिए इच्छा या उत्साह नहीं होता (म० भा० ६।३१।९४)। रामायण से विधवा विवाह के समर्थन में जो उदाहरण ऊपर दिये गये हैं वे अनार्य—किप एवं राक्षस जातियों के हैं। इनसे यह स्पष्ट है कि आर्य जाति में उस समय विधवा विवाह को निन्दित समझा जाने लगा था।

## विधवा विवाह के निषेध के कारण

(१) संस्कारों की पविव्रता का विचार—वैदिक काल में जो सनातन धर्म समझा जाता था, वह बाद में निन्दित क्यों माना जाने लगा? इसका पहला कारण तो यह प्रतीत होता है कि ब्राह्मणों के प्रभाव की वृद्धि के साथ-साथ संस्कारों की पविव्रता एवं शुद्धता को आवश्यकता से अधिक महत्त्व मिलने लगा। मौर्यवंश की समाप्ति के साथ भारत में बौद्ध धर्म के विकद्ध प्रवल प्रतिक्रिया हुई। ब्राह्मण धर्म का नवीन अभ्युद्य एवं उत्कर्ष हुआ। रामायण, महाभारत और मनुस्मृति के वर्तमान संस्करण इसी उत्कर्षकाल की रचनाएँ हैं। विवाह एक समझीता (Contract) है या पवित्र धार्मिक वन्धन (Crament), यह विवाद पहले से चला आता था। किन्तु इस प्रतिक्रिया के बाद विवाह को अविच्छेद्य सम्बन्ध मान लिया गया। मनुस्मृति (६।४५-४६) में कहा गया है कि स्त्री और प्रत पित के शरीर का अंग होता है, अतः भार्या पति से किसी भी दशा में वियुक्त नहीं हो सकती। मनु के इस सिद्धान्त का सीधा-सादा अर्थ यह है कि जो एक बार पत्नी हो गयी, वह सदा के लिए पत्नी है। बाद में यह सम्बन्ध जन्म-जन्मान्तरों के लिए समझा जाने लगा, एक स्त्री का एक व्यक्ति से अधिक व्यक्तियों के साथ सम्बन्ध निन्दित और असम्भव समझा जाने लगा।

मनु ने इसी दृष्टि से नियोग का विरोध किया और विधवा के पुर्नीववाह का स्पष्ट उल्लेख नहीं किया। विधवा विवाह में अन्य व्यक्ति का सम्बन्ध आवश्यक था, किन्तु वह उक्त सिद्धान्त के विपरीत था। अतः मनु ने क्षतयोनि कन्या के पुर्नीववाह को स्वीकृत नहीं किया। पिछले धर्मसूत्रकारों ने पित के विदेश चले जाने पर कुछ वर्षों के उपरान्त पत्नी को विवाह का अधिकार दिया था। मनु इन परिस्थितियों की सम्भावना करता है, वह पत्नी को प्रतीक्षा करने के लिए कहता है किन्तु उस प्रतीक्षा के बाद पत्नी क्या करे इस विषय में वह सर्वथा मौन है। मनु के टीकाकारों में नन्दन ने ही इस मौन का यह अर्थ किया है कि वह पुनिववाह कर ले। किन्तु मेधातिथि आदि ने विधवा के पुनिववाह का विरोध किया है। मेघातिथि का अर्थ मनुस्मृति की भावना के अनुकूल जान पड़ता है। मनु (५११५७-६२)के मत में "पति के मर जाने पर पत्नी को अन्य पुष्प का नाम भी न लेना चाहिए, वह आमरण ब्रह्मचारिणी रहे, पित के मरने पर जो स्त्रियां अपुता होने पर भी

ब्रह्मचर्य धारण करती हैं वे स्वर्ग मे जाती है। पुत के लोभ मे जो स्त्री दूसरे पुरुष के पास जाती है वह निन्दित होती है। साध्वी स्त्रियों का कोई दूसरा पति नहीं होता।"यह बात मन् के विवाह संस्कार सम्बन्धी विचारों के सर्वथा प्रतिकृत थी कि विधवा के साथ कोई दूसरा व्यक्ति शादी करे । अतः उसने विधवा के पुनर्विवाह को स्पष्ट गव्दों में यह कहकर निपिद्ध किया कि साध्वी स्त्रियों का कोई दूसरा पनि नहीं होता। मनु (=।२२६, ६।४७) यह मानता है कि विवाह की विधि में विधवाओं के पुनर्विवाह का कोई स्थान नही है, पाणि-ग्रहण के मन्त्र तो कन्याओं के लिए, ही हैं, और कन्यादान एक ही बार होता है। उस सिद्धान्त का कारण हिन्दु धर्म के पुनरुत्थान एवं विवाह संस्कार के बन्धन को अधिकाधिक महत्त्व देना था, किन्तु मनु ने बाल विधवाओं के सम्बन्ध में प्राचीन धर्मसूत्रों की व्याख्या को यथा-पूर्व रखा। यह बड़े दु:ख की बात है कि मन् ने संस्कार के पवित्र बन्धन की एकांगी अर्थान् पत्नी के लिए ही रखा। यदि पित-पत्नी में कोई अविच्छेश सम्बन्ध है तो वह दोनों और से होना चाहिए, यदि पत्नी पति से अलग नहीं हो गकनी नो पनि भी पत्नी से पृथक् नहीं हो सकता। किन्तु पुरुष के सम्बन्ध में यह मंस्कार बाधक नहीं माना गया, उससे एकपत्नीव्रत होने की आशा नहीं रखी गयी। याज्ञवन्वय ने स्त्रियों के लिए आमरण वैधव्य की व्यवस्था की (१।७५) किन्तु पुरुष के लिए यह कहा कि पत्नी के मरने ही उसे तूरन्त दूसरा विवाह कर लेना चाहिए (१।=६)।

(२) अक्षतयोनि कन्या की आकांक्षा--विधवा विवाह के निषेध का दूसरा कारण यह था कि उस समय धीरे-धीरे यह विण्वाम दृढ़ हो रहा था कि विवाह के समय वधू अनुपभुक्त एवं अक्षतयोनि होनी चाहिए । क्षत्रियों में यह अभिमान होना स्वाभाविक है कि वे दूसरे द्वारा उपभुक्त स्त्रियों की ग्रहण न करें। यह आकांक्षा अधिकांण जातियों में पायी जाती हैं। महाभारत में द्रौपदी (१।१६८।१४) के विवाह के सम्बन्ध में यह विचित्र बात कही गयी है कि वह वर्ष पर्यन्त एक पांडव के सहवास में रहकर भी अगले वर्ष पून: पूर्व-वत् सर्वथा कुमारी रूप में ही दूसरे पांडव को प्राप्त होनी थी। कुन्नी सूर्य द्वारा सहवास के बाद भी अक्षतयोनि रही। ययाति की कत्या माधवी (५।११५।२१) को यह वर प्राप्त था कि वह प्रत्येक प्रसूति के बाद कुमारी हो जायेगी और उसने गालव से कहा था कि तू मुझे चार राजाओं को देकर ५०० घोड़े प्राप्त कर । अर्जुन जयद्रथ-वध की प्रतिज्ञा करते हुए कहता है कि यदि मैं यह प्रतिज्ञान पूरी कहँ तो मै आग में जल महँगा। इस प्रतिज्ञा के समय उसने अनेक शपथें ली हैं, उनमें से एक यह भी है कि यदि मैं यह प्रतिज्ञा न पूर्ण करूँ तो मुझे वह निन्दनीय लोक प्राप्त हो जो भुक्तपूर्वा स्त्री से गादी करने पर होता है। इससे स्पप्ट है कि क्षतयोनि स्त्री से विवाह उस समय बहुत निन्दनीय समझा जाता था। जब समाज यह सिद्धान्त मानने लगा तो स्वभावतः विधवा से शादी का अधिकार छिन गया। मनु की तरह महाभारतकार भी अक्षतयोनि कन्या को ही पुर्नीववाह का अधिकार देता है। २०० ई० पूर्व से उपर्युक्त कारणों द्वारा विद्यवा विवाह को घृणा की दृष्टि से

देखा जाने लगा तथा विधवा स्त्री के लिए यही आदर्श समझा जाने लगा कि वह ब्रह्म-चर्यपूर्वक अपना जीवन बिताये । किन्तु ऐसा जान पड़ता है कि विधवाओं के विवाह अगले ७००--=०० वर्षों तक अर्थात् गुप्त युग की समाप्ति तक होते रहे ।

वात्स्यायन के कामसूत्र से ज्ञात होता है कि जो विधवाएँ ब्रह्मचर्य व्रत का पालन करना कठिन समझती थी वे दूसरी शादी कर लेती थी। पराशर (४।३०) ने विधवा विवाह का समर्थन किया है। उसके मतानसार पति के लापता होने, मरने, सन्यासी नगुंसक होने या पतित होने की पांच आपत्तियों में स्त्री दूसरा विवाह कर सकती है। नारद (४,1६७) ने इसका अनुमोदन किया है। गृप्त युग में विधवाओं के विवाह का ऐतिहासिक प्रमाण विधवा ध्वबदेवी का चन्द्रगुप्त द्वितीय से विवाह है । गुप्त युग एवं पूर्व मध्ययुग की अधिकांश स्मृतियों में अक्षतयोनि विधवा के अधिकार को स्पष्ट रूप से माना गया है, किन्तु क्षतयोनि विधवा के पूर्नीववाह की उपेक्षा की गयी है। आगे चलकर मध्ययग में पराग्रार की पूर्नाववाह विषयक स्पष्ट व्यवस्था को भी टीकाकारों ने अपने पांडित्य एवं व्याख्याकीशल से बदलने का यत्न किया । ऐसा जान पडता है कि दसवीं शती तक क्षतयोनि विधवा के विवाह को बहुत बुरा समझा जाने लगा था। मेधा-तिथि ने विधवा विवाह के समर्थक परागर के उपर्युक्त ग्लोक की यह व्याख्या की है कि यहां पित का अर्थ पालन करने वाला पुरुष है, भर्ता नहीं। विधवा को चाहिए कि वह आजीविका के लिए नौकरानी का काम करे और इस काम के लिए किसी पालक की शरण ग्रहण करे। १० वी शताब्दी के बाद कलिवज्यों की कल्पना बहुत चल पड़ी थी और धर्मशास्त्रकार जिस प्राचीन विधि को अपने मन के अनुकूल नहीं पाते थे, उसके बारे में यह कह देते थे कि यह विधि कलिकाल में निषिद्ध है। आदित्य पुराण तथा ब्रह्मपूराण (अपरार्क, पृ०६८) ने विवाहित स्त्री के पुनर्विवाह को कलिवर्ज्य बताया है। पराशर स्मृति के टीवाकार माधव ने पराशर के उक्त ख्लोक की टीका करते हुए यह कहा है कि यह विधि दूसरे युगों के लिए है, यद्यपि कलियुग के धर्मों का प्रतिपादन करने का श्रेय परा-गारस्मृति को ही दिया जाता है। ११ वीं गती में अलबेरूनी ने यह लिखा है कि हिन्दुओं में विधवा का विवाह नहीं होता, वे या तो सती हो जाती हैं या तपस्वी की तरह अपना जीवन व्यतीत करती है। इससे स्पष्ट है कि ११ वी शती तक क्षतयोनि विधवाओं का पुन विवाह बिल्कुल बन्द हो चुका था।

(३) सम्पत्ति की रक्षा—पूर्वं मध्ययुग में विधवाओं के पुनर्विवाह निषेध की व्यवस्था को सर्वमान्य बनाने में जो अन्य कारण भी सहायक हुए, उनमें साम्पत्तिक कारण मुख्य था। अत्यन्त प्राचीन काल में विधवाओं के साम्पत्तिक अधिकारों की चर्चा बहुत कम मिलती है। विधवाओं का पुर्नाववाह निषद्ध होने पर भी स्मृतिकारों तथा टीकाकारों और निबन्धकारों ने उनके सम्पत्ति के अधिकार को स्वीकार किया। याज्ञ-वल्वय १।१३५-६ में पत्नी के लिए स्पष्ट रूप से पित की सम्पत्ति में अधिकार का विधान

किया गया है। बृहस्पति (स्मृति चिन्द्रका पृ० २६०) ने कहा कि पत्नी पित का अर्धांग है, उसके रहते हुए कौन उसकी सम्पत्ति ले सकता है यद्यपि नारद, कात्यायन आदि विधवा के इस अधिकार के घोर विरोधी थे, किन्तु विधवा को गर्नै:-गर्नै: सम्पत्ति का अधिकार प्राप्त हो रहा था। ४ यदि विधवा पुनर्विवाह कर नेती तो उसका यह अधिकार छिन जाता था। सम्पत्ति की रक्षा के निए यह आवण्यक था कि वह विधवा हो रहे।

- (४) सजातीय विवाह के नियमों की कठोरता—विधवा विवाह के निर्मध करा एक अन्य कारण यह था कि पूर्व मध्ययुग में सजातीय विवाह के निर्मम कठोर होने नमें थे। इसका स्वाभाविक परिणाम यह हुआ कि चुनाव का क्षेत्र बहुत गंकुचित हो गया। एक कन्या के लिए वर तलाश करने में बहुत दौड़-धूप करनी पड़नी थी और वर को दहेज का पर्याप्त प्रलोभन देना पड़ता था। विधवाओं के लिए यह दौड़धूप कीन करे तथा दहेज के दायित्व को कौन उठाये। कन्या के माता-पिता ने तो उसे प्रयत्न करके एक बार ब्याह दिया और अपने सिर से एक बड़ा बोझ उनारा। अब दुवारा वे उसके लिए क्यों प्रयत्न करें? जब कन्या के माता-पिता की यह हालत हो तो कन्या के प्रवारात्म वालों से यह आशा दुराशा मात्र है कि वे विधवा का पुनर्विवाह करेंगे। इस प्रकार विधवा का पुनर्विवाह बहुत जटिल एवं कठिन कार्य हो गया।
- (५) शास्त्रीय बाधाएँ—इसका एक अन्य कारण शास्त्रीय प्रतिपेध भी था। विवाह के समय कन्या का वान किया जाता है। पहली बार पिता ने कन्या का वर को दान किया, वर का ही उस पर स्वामित्व है, वही उसका दान कर सकता है। किन्तु उसके मर जाने पर उस कन्या का कीन दान करे ? विना दान के विवाह कैसे हो सकता है ? फिर विवाह के समय असगोत्नता आवण्यक है। विश्ववा के पुनर्विवाह के समय उसका गोत्व कौनसा माना जाय। वह पिता के गोत्व की समझी जाये अथवा पित के, प्राचीन शास्त्रों में इसका समाधान नहीं मिलता। गोत्न का अनिर्णय भी विधवा के विवाह में बाधक रहा होगा।

क्षतयोनि विधवाओं के विवाह का निषेध— १२०० ई० तक क्षतयोनि विधवाओं के पुनर्विवाह का अधिकार छिन चुका था, किन्तु अक्षतयोनि विधवाओं का विवाह संस्कार हो सकता था। शास्त्रकारों ने अब वह अधिकार भी छीनना शुरू किया। हम देख चुके हैं कि इसी समय से बहुत छोटी आयु के बालिवाह बहुत वढ़ गये थे। इसके साथ-साथ अब विधवाओं के पुनर्विवाह के अधिकार को छीनना हिन्दू जाति के लिए बहुत ही घातक सिद्ध हुआ। देवण्ण भट्ट ने कहा है कि अक्षतयोनि के विवाह का जो विधान पुराने ग्रन्थों में मिलता है वह दूसरे युगों के लिए है। अक्षतयोनि के प्रवाह का जो विधान पुराने ग्रन्थों में मिलता है वह दूसरे युगों के लिए है। अक्षतयोनि (स्मृ० च० सं० का०, पृ० २०) कहा

४ हरिदत्त वेदालंकार—हिन्दू परिवार मीमांसा पू० ४७४-४८९

स्मृतिचिन्त्रिका संस्कार काण्ड पृ० २२१—एवं च याति संस्काराबूध्वमक्षतयोन्याः पुनरुद्वाहपराणि तानि युगान्तराभिप्रायाणीति मन्तव्यम् । मिलाइए लघु आध्य-

कि यदि कन्या का वाग्दान हो गया है और विवाह होने से पहले उसका पित मर जाता है तो ऐसी कन्या कुलाधम है और उसके साथ विवाह नहीं करना चाहिए। क्यथप की यह उक्ति ऊपर उद्धृत विसञ्धमंसूल व मनु आदि के सर्वथा प्रतिकूल एवं स्त्रियों के लिए घार अन्यायपूर्ण थी। वाग्दत्ता कन्या के प्रति यह अमानुषिक कूरता थी। हिन्दू समाज ने इस आत्मघाती शास्त्रीय विधान को अपनाया, किन्तु फिर भी मध्यकाल में अक्षतयोति कन्याओं के विवाह हुए। प्रसिद्ध राजा हमीरसिंह ने सरदार मालदेव की विधवा पुत्नी से विवाह किया।

मध्यकाल में विधवाविवाह प्रचलित करने के यत्न

रघनन्वन तथा राजवल्लभ के प्रयास-मध्यकाल में कई समझदार व्यक्तियों ने विधवा-विवाह के निपेध की बुराई को दूर करना चाहा, किन्तु वे इसमें सफल नहीं हुए। वंगाल में प्रचलित हिन्दू कानून के प्रसिद्ध व्याख्याकार रघुनन्दन भट्टाचार्य (ग्रन्थरचना-काल १५२०-७०) ने १६ वीं गती में अपनी विधवा कन्या का विवाह करने के लिए प्राणपण से प्रबल प्रयत्न किया, किन्तु वह उसमें सफल नहीं हो सका । १८ वीं शती के मध्य में विक्रमपुर निवासी वैद्यवंणावतंस राजा राजवल्लभ (१९६८-१७६३) अपनी नवयुवती विधवा कन्या की वैधव्य यन्त्रणा से बहुत ही व्यथित हुए । उन्होंने विधवा विवाह को प्रचलित करने का वहुत उद्योग किया। राजवल्लभ ने पूर्व और पश्चिम के अनेक पंडितों से यह व्यवस्था मंगायी कि विधवाविवाह शास्त्रविकद्ध नहीं है। नबद्वीप के पंडितों में उक्त व्यवस्था की स्वीकृति पाने के लिए राजवल्लभ ने वह व्यवस्थापन कई पंडितों के हाथों में दिया तथा राजा कृष्णचन्द्र की सभा में भेजा। बंगाल में ऐसा प्रवाद प्रसिद्ध है कि कृष्णचन्द्र ने अपनी सभा के पंडितों को एकान्त में बुलाकर उक्त व्यवस्था के विषय में उनकी सम्मित माँगी। पंडितों ने कहा कि यह व्यवस्था शास्त्रानुकूल है। यह सुनकर कृष्णचन्द्र ने डाह के मारे पंडिनों को आदेश दिया कि ''यह व्यवस्था शास्त्रा-नुकूल होने पर भी लौकिक व्यवहार के विरुद्ध है, इस कथन से राजवल्लभ को निराण करना होगा । वैद्य जाति का एक आदमी चिरकाल से अप्रचलित व्यवहार को प्रचलित कर दे, और इस प्रकार यश का सम्पादन करे, यह मुझे सर्वथा असहा है। किन्तु इस समय राजवल्लभ का बड़ा दबदवा है। इस कारण खुल्लमखुल्ला मैं उसके विरुद्ध कार्रवाई करना पसन्द नहीं करता। उसके सन्तोष के लिए मैं आप से व्यवस्थापत्र पर हस्ताक्षर करने के लिए बहुत कुछ अनुरोध करूँगा। परन्तु आप लोग किसी तरह न मानियेगा। आप यही कहियेगा कि महाराज किसी के भी अनुरोध पर इस व्यवस्था पर हस्ताक्षर करके हम पाप के भागी नहीं वर्नेंगे।"

लायन २९।१४, युगान्तरे स धर्मः स्यात् कलौ निन्द्य इति स्मृतः ।

अगले दिन राजवल्लभ के पिडन जब सभा मे आये उस समय राजा कृष्णचन्द्र ने निदया के पिडनो से कहा कि राजवल्लभ ने जो व्यवस्था भेजी है, वह अवश्य ही णास्त्र-सम्मन होगी। यदि वह णास्त्रसम्मन न हो, नो भी जब उन्होंने अनुगध किया है नो आप लोगों को स्वीकार करना ही पडेगा। पिडनो ने पहले सिखायी हुई सलाह के अनसार अनेक आपत्तिया उठायी और हस्ताक्षर करना स्वीकार नहीं किया। परिणाम यह हुआ कि कृष्णचन्द्र की ईप्यों के कारण बगाल मे पिटनो की व्यवस्था द्वारा विधवाविवाह प्रचलित नहीं हो सका। व

जयसिंह व परश्राम भाऊ के प्रयत्न--यह बड़े आश्चर्य एव दृख की यान है कि मुगल एव गराटा युग में कई बार रिवयो ने विधया विवाह के प्रचलन में बाधा उाली। जयपुर के राजा जयसिह द्वितीय (१६६०-१७४३) ने अपने राज्य में विधवा विवाह चलाना चाहा। यदि उराकी विधवा माता उसके इस प्रणसनीय प्रयत्न में बाधक न बनती तो यह प्रयत्न अवश्यमेव मफल हो जाता। राजा जयमिह की माता ने अपने पुत्र की विधवा विवाह के लिए ताना भारते हुए कहा कि यदि तू राज्य में विधवा विवाह ण्रू करना चाहता है तो सबसे पहले मेरी णादी कर, टमके बाद ही किसी विधवा की णादी हो सकती है। यह कितना कूर उपहास था ? इसमें भी अधिक करुण उदाहरण प्रसिद्ध मराठा सेनापति परण्राम भाऊ पटवर्धन (१७३६-१७६६) की कन्या का है। उसने अपनी कत्या दुगीबाई का विवाह बहुत छोटी उमर में (कत्या की निश्चित आयु में बहुत मतभेद है। कुछ लोग उसकी आयु ४ वर्ष बनाने है और दूसरे ६ वर्ष) जोशी कुल के एक वालक के साथ किया। विवाह की विधि एव ख्णियों के पूरा होने के पहते ही वर का विण्चिका ज्वर से देहान्त हो गया। परण्राम भाऊ को अपनी कन्या के विधवा हो जाने से भारी धनका लगा, उसने पेशवा दरबार के मेनापति पद से त्यागपत दे दिया। महाराष्ट्र ्का राज्य उन दिनो बड़ी सकटपूर्ण परिस्थितियों में से गुजर रहा था। पेशवा ऐसे समय परशुराम भाऊ जैसे कुशल एवं अनुभवी सेनापति को नही छोड़ सकता था। उसने भाऊ को विश्वास दिलाया कि वह उसके इस महान् दुख को दूर करने का पूरा प्रयतन करेगा। पेशवा ने शकराचार्य से इस विषय में सम्मति माँगी। शकराचार्य का भाऊ में कुछ वैयक्तिक झगडा था। शकराचार्य ने कहा कि वह यवन से बदतर भाऊ की सुखी करने के लिए कोई सलाह नहीं दे सकता। पेशवा के दरबार ने काशी के पिंडतों में व्यवस्था माँगी। इन पडितो ने कन्या को अक्षतयोनि ममझा तथा यह सोचा कि यदि भाऊ सार्व-जिनक कार्यों से हट गया तो ब्राह्मणों की प्रभुता घट जायेगी, भाऊ को इस तरह उपकृत बना कर अपने प्रभाव की खूब वृद्धि की जा सकती है। इन दोनो बातो को दृष्टि मे रखते हुए काशी के पडितों ने दुर्गाबाई के पुनर्विवाह के पक्ष मे व्यवस्था दी। इस व्यवस्था पर शकरा-

<sup>&</sup>lt;sup>६</sup> चण्डीचरण सेन—-ईश्वरचन्द्र विद्यासागर

चार्य भी णान्त हो गया और पूना के पंडितों ने भी दक्षिणकेमरी परशुराम से खुल्लम-खुल्ला विरोध करना उचित न समझा। किन्तु निदया के कृष्णचन्द्र की राजसभा के पंडितों के समान पूना के धर्मध्वजी भी यह अधर्म का कार्य नहीं देख सकते थे। उन्होंने भाऊ की धर्मपत्नी के आगे विधवा विवाह के महापाप का सज़ीव चित्र खीचा, णास्त्रीं और पुराणों की दुहाई दी। परिणाम यह हुआ कि परणुराम भाऊ जब सब णास्त्रीय विधन-द्याधाओं का निराकरण कर अपनी कन्या के पुनिववाह के लिए तैयार हुआ, तब उसकी पत्नी अड़ गयी। उसने कहा कि अपनी कन्या के बैधव्य के दुःख को मैं देख सकती हूँ, किन्तु इस नये अधर्म को नहीं देख सकती। भाऊ ने हताण और हैरान होकर कहा कि मैं नुम्हारे सुख के लिए कन्या का विवाह कर रहा था, तुम इसमें सुखी नहीं हो तो फिर मैं यह विवाह किसके लिए कराऊँ? धार्मिक श्रद्धा से जड़ हुई माता अपनी विधवा लड़की के पुनिववाह का विरोध करे, इससे अधिक स्नेहमय क्रूरता और क्या हो सकती है!

### विधवा के कर्तव्य

मध्य युग में विधवा विवाह के निपेध के साथ-साथ विधवा के कर्त्तव्यों एवं दायित्वों में भी वृद्धि हुई। ऋषि-मुनियों द्वारा भी न पाला जाने वाला कठिन ब्रह्मचर्य का व्रत विधवाओं के लिए मनु (४।१४७) के समय मे ही आदर्श समझा जाने लगा था। कात्यायन और बृहस्पति ने भी इसी आदर्श का समर्थन किया। वृद्ध हारीन ने (१९।२०५-९०) उसे वाल सजाने, पान चवाने, मुगन्धित द्रव्य, फूल और अलंकार आदि का व्यवहार करने और दिन में दो बार खाने का निषेध किया। उसे सफेद वस्त्र पहनने चाहिए, जिनकोध और जितेन्द्रिय रहना चाहिए, चालाकियां नही करनी चाहिए, रात को चटाई अथवा जमीन पर सोना चाहिए। अन्य स्मृतियों में भी यही बातें दुहरायी गयी है। स्कन्द पुराण (काशी खण्ड ४।७१-१०६,३ ब्रह्मारण्य ७।६७-४-१) ने विधवाओं के विषय में दो नयी व्यवस्थाएँ बढ़ायी। पहली तो यह थी कि विधवा सबसे बड़ा अमंगल है, उसके दर्शन से कभी सिद्धि नहीं होती। विधवा माता का आशीर्वाद सांप के विष के तुल्य है, बुद्धिमान् उसे ग्रहण न करे । इस व्यवस्था का परिणाम यह हुआ कि विधवा को सब मांगलिक उत्सवों में से अछूत की तरह पृथक् कर दिया गया। इसका चरम विकास हमें बिहार तथा अन्य स्थानों की कृछ जातियों में दिखायी पड़ता है। इन जातियों में यह प्रथा है कि शादी-ब्याह आदि के शुभ अवसरों पर विधवाओं को ताले में बन्द कर दिया जाता है।

स्कन्द पुराण द्वारा प्रतिपादित दूसरी नयी कठोरता यह थी कि विधवा अपना सिर मुँडवाये । सिर मुँडवाने के लिए बहुत विचित्न युक्ति दी गयी है । विधवा यदि बालों को वेणी में बांधेगी तो इससे उसका पित बँध जायेगा, इसलिए उसे सदा सिर

मुंड्वा कर रखना चाहिए। अबम्बई हाईकोर्ट ने लक्ष्मीबाई बनाम रामचन्द्र के मुकद्दमे में इस श्लोक के प्रामाण्य में सन्देह प्रकट किया है। इसमें कोई शक नहीं कि यह प्रथा उत्तर मध्ययुग में शुरू हुई। पूर्व मध्ययुग के प्रारम्भ में बाण के वर्णनानुसार विधवा सिर नहीं म्"ड्वाती थी, किन्तु बालों को विशेष प्रकार से बाँधे रखती थी (हर्षचरित, उच्छ्वास ५)। किसी व्यक्ति की मृत्यु पर उसके आत्मीय एक बार क्षीर कराते है। गायद इसी तरह विधवा भी क्षीर कराती होगी। बाद में विधवा के लिये संन्यासी की तरह अनेक कठार नियम पालने का विधान किया गया। संन्यासी क्षीर कराते थे, इसलिए विधवाओं का भी क्षौर होने लगा। पंडितों ने इस विधि को वैदिक सिद्ध करने का पूरा प्रयत्न किया है। किन्तु इसके लिए स्कन्दपुराण से पहले का कोई सन्तोषजनक प्रमाण नही दूँ ढ़ा जा सका। 5 १४ वी शती से विधवाओं के सिर मुंड़वाने की पद्धति प्रचलित हुई है। इसका अधिक प्रचार दक्षिण और बंगाल में है। विधवाएँ जब तक सिर नहीं मुँड़वा लेतीं, तब तक उन्हें देवदर्शन का अधिकार नहीं मिलता और नहीं कोई कट्टर व्यक्ति उनसे छुआ हुआ अस या जल ग्रहण करता है। विधवाओं के लिए यह अत्यन्त अपमानजनक और सदा उनके घावों को हरा करने वाली पद्धति है। महाराष्ट्र में गत शती की अन्तिम दशाब्दी में श्री आगरकर ने इस प्रथा के विरुद्ध आंदोलन किया। उनके लेखों से मराठा समाज में हलचल मच गयी। अब यह प्रथा धीरे-धीरे मिट रही है, किन्तु कट्टरपन्थी इसे बनाये रखने का पूरा प्रयत्न करते हैं। कुछ वर्ष पहले पंढरपुर के पूजारियों ने विठोबा की मूर्ति के चरणों में प्रणाम करने से एक विधवा ब्राह्मणी को इसलिए रोका कि उसके वाल मुंडे हुए नहीं थे। इस पर यह मामला अदालत में गया और अदालत ने विधवा के पक्ष में फैसला दिया।

# आधुनिक युग में विधवाविवाह

विधवाओं की संख्या—वर्तमान युग में हिन्दू समाज में विधवाओं की संख्या बहुत अधिक एवं जातीय वृष्टि से अतीव हानिकर है। १६३१ की जनगणना के अनुसार भारत में १४,६६,६६० विधवायें थीं। हिन्दुओं में एक हजार स्त्रियों के पीछे १६६ विधवाएँ हैं। इनमें से एक चौथाई विधवाओं की आयु २० वर्ष से कम है। १६३१ की जनगणना में १ वर्ष से कम आयु की दुधमुंही विधवाओं की संख्या १५१५ थी। १ से २, २ से ३, ३ से ४ वर्ष की नन्हीं विधवाओं की संख्या कमशः १७८५, ३४८५ और ६०७६ थी। १ से १०व १० से १५ वर्ष की १०४४८२ तथा १८३६ बालिकाएं वैधव्य का दुःख भोग

विधवाकबरीबन्धो भर्तुं बन्धाय जायते । शिरसो वपनं तस्मात् कार्यं विधवया सवा ॥

स्कन्द पुराण काशी खण्ड ४।७४——

<sup>&</sup>lt;sup>च</sup> काणे—हिस्टरी ऑफ धर्मशास्त्र, खण्ड २, भाग १, पृ० ३३२ ।

रही थी। जो आयु खेल-कूद की होती है, जिस आयु में अभी पति-पत्नी सम्बन्ध का ज्ञान नहीं होता, जिस आयु तक अन्य देणों की अधिकांश वालिकाओं का विवाह नहीं होता, उस आयु में हजारों की संख्या में हमारी कन्याएँ विधवा हो जाती हैं और उन्हें धर्म के नाम पर जीवन भर वैधव्य का जीवन विताने के लिए वाधित किया जाना है। अब नवीन परिस्थितियों में विवाह की आयु ऊँची हो रही है, इस कारण वाल विधवाओं की संख्या घटने लगी है।

**ईश्वरचन्द्र विद्यासागर के प्रयत्न-४** दिसम्बर १८२६ की लार्ड विलियम बैंटिक की आजा में भारत में मती प्रथा बन्द कर दी गयी। इस आजा से जबर्दस्ती जलायी जाने वाली मिनयों की चिता की आग वझ गयी, किन्तू इसके स्थान पर आजीवन निरन्तर मुलगन वाली बाधिन वैधव्य की अग्नि प्रज्ज्वलित हो उठी। मती प्रथा में स्त्री थोड़े समय में ही जलकर समाप्त हो जाती थी, किन्तु वैधव्य-विह्न उसे जीवन भर तिल-तिल करके जलाती रहती है। ईपवरचन्द्र विद्यासागर ने बाल्यकाल में यह देखा था कि उनके गर शम्भचन्द्र वाचम्पिन ने बढापे में एक बालिका के साथ विवाह किया । वे मत्य के गर्त में पांव लटकाये वैठे थे, थोडे दिनों में बालिका को विधवा बनाकर चल बसे। विद्यासागर के बाल हृदय को इस घटना से गहरा धगका लगा। उनसे पहले यद्यपि कृष्णनगर के एवः राजा ने नवद्वीप के पंडितों से विधवा विवाह की व्यवस्था लेने का प्रयत्न किया, नील कमल बनर्जी ने इमें प्रचलित किया, तथापि इस आन्दोलन को ईण्वरचन्द्र विद्यासागर की तत्त्वबोधिनी में आंजस्विनी भाषा में लिखे गये लेखों से ही बल मिला। विधवा विवाह को शास्त्रसम्मत सिद्ध करने के लिए, उन्होंने शास्त्रों का गहरा मन्थन किया। जिस दिन उन्हें विधवा-विवाह विषयक पराणर संहिता का प्रमाण मिला और उसके अर्थ की ठीक संगति लगी, उस दिन रात भर ईशवरचन्द्र विद्यासागर उसकी व्याख्या लिखते रहे। उन्हें यह भूल गया कि कितनी रात बीत चुकी है। सबेरे की ठण्डी हवा और धूप निकलने पर जब उनका लेख पूर्ण हुआ, तभी उन्होंने अपनी लेखनी को विराम दिया। १५५३ में विद्या-सागर ने माता-पिता की अनुमति से अपना विधवा विवाह विषयक क्रान्तिकारी ग्रन्थ प्रकाशित किया। १८४४ में विरोधियों द्वारा उठाये गये आक्षेपों का परिहार करते हए उन्होंने उक्त ग्रन्थ का द्वितीय संस्करण निकाला। वंगाल का हिन्द समाज इस ग्रन्थ से अत्यन्त विक्षुच्ध हो उठा। विद्यासागर को नास्तिक, किस्तान आदि उपाधियों से विभू-षित किया गया। गालियों की खुब बौछार की गयी। उनको मारने के भी कुछ असफल प्रयत्न हए, किन्तु विद्यासागर इन बातों से जरा भी नहीं घबराये। विधवा विवाह को शास्त्रसम्मत सिद्ध करने के बाद उन्होंने इसे प्रचलित करने का प्रयत्न किया। किन्तु विधवा विवाह के प्रचलन में सबसे बड़ी अड़चन यह थी कि विधवा के पुनर्विवाह के बाद उसके बच्चे तत्कालीन कानून के अनुसार पैतुक सम्पत्ति के अधिकारी नहीं समझे जा सकते थे। अब विद्यासागर ने इस अड़चन को दूर करने का प्रयत्न किया।

विधवा पुनर्विवाह कानून-इस कानूनी बाधा को दूर करने के लिए बंगाल के तत्कालीन प्रतिष्ठित एवं प्रमुख सज्जनों के हस्ताक्षरों के साथ भारत सरकार के पास एक आवेदन-पत्र भेजा गया। इसमें विधवा विवाह के निषेध को निष्ट्र, अस्वाभाविक तथा हिन्दू शास्त्रों के सर्वथा प्रतिकूल बनाने हुए यह प्रार्थना की गयी थी कि वर्नमान हिन्दू कानुन के अनुसार विधवा विवाहों से उत्पन्न बच्चों को पैनुक सम्पत्ति से बंचिन किया जा सकता है, अतः सरकार को यह चाहिए कि उस दीए की दूर करने के लिए एक कानून बना दें, इस कानून द्वारा विधवा-विवाहों की वैध स्वीकार कर लिया जाय। भारत सरकार के पास इस तरह के अनेक आवेदन-एव भेजे गये । कानून बनाने के लिए प्रवान आन्दोलन हुआ । श्री ईश्वरचन्द्र के विधवा विवाह सम्बन्धी गीत हर जगह गांग जान लगे। शान्तिपुर के जुलाहों ने बहुमूल्य कपड़ों के किनारों में विधवा विवाह के गाने बनकर खूब रुपया कमाया। विरोधियों ने इस आन्दोलन की असफल बनाने में कोई की र-कमर बाकी नही रखी। उन्होंने सरकार के पास कानून के विरोध में हजारों व्यक्तियों में हरना-क्षर करवाकर अनेक आवेदन-पत्न भेजे। भारत सरकार के कानून सदस्य सर जे. पी. ग्राण्ट ने अपनी वक्तता में बताया था कि बिल वे पक्ष में ५००० व्यक्तियों के हरनाक्षरों के साथ २५ आवेदन-पत्न 'आये, किन्तु विपक्ष में ५०-६० हजार व्यक्तियों के हम्नाक्षर वाले ४० आवेदन पत्न थे। सरकार ने काशी के पंडितों से सम्मति मांगी। पंडितों ने अपनी सम्मति विधवा विवाह के पक्ष में दी। अन्त में ईश्वरचन्द्र विद्यासागर का यह आन्दा-लन सफल हुआ और २५ जुलाई १८५६ को विधवा पुनर्विवाह कानून (Widow Remarriage Act) पास हो गया।

इस बिल को उपस्थित करते हुए, भारत सरकार के कातून नदस्य प्राण्ट ने कहा था कि सती प्रथा को कातून द्वारा बन्द किया जा चुका है, उसके बाद विधवा विवाह की अनुमति देने वाला कातून अवश्य बनना चाहिए, यदि उन्हें यह निश्चय हां जाय कि इस कानून के पास होने मे एक भी बालिका वाधित ब्रह्मचर्य वे असह्म कप्ट से बच जायगी, तो एक बालिका के लिए भी इस कातून को पास करता चाहिए। यदि यह विश्वास हो जाये कि यह कातून पास होने पर भी सर्वथा निरुपयोगी ही रहेगा ना भी अंग्रेजों के गौरव के लिए यह कातून पास होना उचित है।

कानून का स्वरूप—यह आठ धाराओं का एक छोटा-सा कानून है। इसकी भूमिका में कहा गया है कि इस कानून का उद्देश्य विधवा-विवाह को वैध बनाना है। अतः भविष्य में कोई विधवा-विवाह या उससे उत्पन्न सन्तान नाजायज नही समझी जायेगी (धारा १)। पुनर्विवाह करने वाली विधवा का अपने पहले पित की सम्पत्ति में कोई अधिकार नहीं होगा। पुनर्विवाह के बाद पहले पित के बच्चों के संरक्षण का अधिकार विधवा से छीना जा सकता है, बणतें कि पित उसे वसीयत द्वारा यह अधिकार न दे गया हो। सन्तानरहित विधवा यदि इस कानून के पास होने से पहले जायदाद पाने

की अधिकारिणी नहीं थी तो अब भी वह उस जायदाद को पाने की हकदार नहीं होगी। साधारण विवाह को जायज बनाने के लिए जो विधियाँ हैं, वही पुनर्विवाह को भी जायज बनायेंगी (धारा ६) नावालिंग विधवा अपने पिता या अन्य सम्बन्धियों से पूछ कर ही पुनर्विवाह कर सकती है (धारा ७)।

कातून को किमयाँ— इस कानून की दूसरी धारा विशेष महत्त्व रखती है। इसके अनुगार विधवा पुर्नीववाह करने पर पित की सम्पत्ति में अपना स्वत्व खो देती है। इस धारा ने इस कानून के उद्देण्य को बहुत कुछ विफल कर दिया है। विधवा के लिए पित के मर जाने पर उमकी सम्पत्ति ही कुछ अवलम्ब हो सकती है और वह सम्पत्ति उमके पाम तभी तक रह सकती है जब तक वह पुर्नीववाह नहीं करती। अतः इस धारा का प्रभाय यह हुआ है कि इस कानून ने विधवा-विवाह को बहुत कम प्रोत्साहन दिया है।

बंगाल में विधवा विवाह आग्दोलन—विधवा विवाह की कानूनी अड़चन दूर होने के बाद विधवा-विवाहों के लिए प्रयत्न शुरू हुए। उपर्युक्त कानून पास होने के ३ महीन के भीतर ही ईश्वरचन्द्र विद्यासागर ने श्रीणचन्द्र शर्मा का एक विधवा के साथ ७ दिनम्बर १०५६ की वंगाल में गहला विवाह कराया। इस विवाह को देखते के लिए उत्तनी भीड़ हुई कि पुलिस का प्रवन्ध करना पड़ा। इसके वाद अनेक विधवानिवाह हुए। विद्यासागर उन विवाहों में बहुन उत्साह से भाग लेते थे। उनके पुत्र ने भी विधवा-विवाह किया। उन्होंने अगन खर्च से १०० से अधिक विधवा-विवाह कराये और वन्याओं को आभूपणों से अलंकुत करके दान करते-करते वे ऋणी एवं निर्धन हो गयं। उनके अन्तिम दिन बड़ी दरिद्रता में कटे, किन्तु विद्यासागर को अपनी दरिद्रता का इनना दुःख नहीं था जितना अपने देशवासियों की मूर्खता और जड़ता का। कानून द्वारा विधवा-विवाह के बैध हो जाने पर भी लोकाचार एवं प्राचीन रूढ़ियों में प्रस्त होने के कारण लोगों ने विधवा विवाह नहीं किये। ईश्वरचन्द्र विद्यासागर को इससे मर्मान्तक वेदना होती थी। यह वेदना उनकी विधवा-विवाह विपयक पुस्तक के अन्तिम भाग में भली-भाँति व्यक्त हुई है।

इसमें उन्होंने यह लिखा था— "चिरसंचित कुसंस्कारों के वशीभूत एवं देशाचार के दास भारतीयों की बुद्धि और धर्म प्रवृत्ति ऐसी कलुषित हो गयी है कि अभागी विध-वाओं की दुर्देशा पर उनके हृदयों में कारुण्य का संचार होना कठिन है। देश में व्यभि-चार और भ्रूणहत्या का प्रवल प्रवाह देख कर भी तुम्हारे हृदयों में उस पर घृणा होना असम्भव है। तुम प्राणप्यारी कत्याओं को वैधव्य की आग में जलाने के लिए राजी हो, वे अजेय इन्द्रियों के वशीभूत हो व्यभिचार दोष से दूषित हों तो उसमें तुम्हें लज्जा

<sup>&</sup>lt;sup>६</sup> चण्डीचरण सेन के 'ईश्वरचन्द्र विद्यासागर' में इनका विस्तृत वर्णन दिया गया है।

नहीं आयेगी। जिस देण के पुरुषों में दया नहीं है. धर्म नहीं है, न्याय-अन्याय का विचार नहीं है, हिताहित की समझ नहीं है, जो लोकाचार की रक्षा को प्रधानकार्य और परम धर्म मानते हैं, हे ईण्वर, अबला स्वियों को ऐसे देण में पैदा ही मत करों। हा अवलाओं, तुम किस पाप के कारण भारतवर्ष में जन्म ग्रहण करनी हो।" १०६१ में अपने प्रयन्तों में असफल एवं निराण होकर ईण्वर्चन्द्र विद्यासागर ने अपने भौतिक जीवन को समाप्त किया। इसके ३५ वर्ष बाद बंगान के दूगरे महापुरुष गर गुरेन्द्रनाथ बनर्जी ने अपनी आत्मकथा में ईण्वरचन्द्र के प्रयन्तों की अमफलना स्वीकार करने हुए यह लिया कि हिन्दू विधवा की स्थित आज १६२४ में भी बटी है जो आज से ५० वर्ष गहने थी।

भारत के अन्य प्रान्तों में भी ईण्यरनन्द्र यिद्यागागर की भांति अनेक गमाजगुधा एकी ने विधवा विवाह की प्रथा की प्रचलित कराने का भगीरथ उद्योग किया। इनमें महाराष्ट्र के विष्णु परश्राम पंडित (१८२७-७६), गोपाल हरिदेणम्ख, महादेव गोविस्त रानाडे, पारसी सज्जन श्री बहरामजी मलाबारी के नाम उल्लेखनीय है। उत्तर भारत में महाप दयानन्द द्वारा स्थापित आर्यसमाज ने नया सर गंगाराम की विधवा-विवाह सहायक सभा ने इस विषय में बहुत कार्य किया है। फिर भी अभी तक प्राचीन विख्यों एवं विश्वासों के कारण उपर्युक्त कानून बन जाने पर भी विधवाओं के पुनर्विवाह समाज में बहुत कम होते हैं, उनकी दशा पहले की भौति दयनीय है। एक आधुनिक महिला के मान्दों में---"विधवा का समाज में कोई स्थान नहीं है। पुराने जमाने में वह भौतिक रूप से सती हुआ करती थी, अब वह मनावैज्ञानिक रूप से सती है। आज भी आध्निक परिवारों में वह विवाहादि के आमोद-प्रमोद वाले पारिवारिक संस्कारों से बहिंग्कृत की जाती है; पति के घर में एक बोझ समझी जाती है, उससे नौकर जैसा व्यवहार किया जाता है। उसे कुछ सहान्भृति मिलती है, किन्तु यह अधिक नहीं होती है। उसे प्रायः पति की मृत्यु का कारण समझा जाता है।" । हिन्दू परिवार में उस समय तक विधवा की समस्या बनी रहेगी जब तक विधवा के सम्बन्ध में प्रचलित वर्तमान कृढियों और अन्धविश्वासों का उन्मूलन नहीं हो जाता है।

<sup>&</sup>lt;sup>९०</sup> मार्गरेट कोरमैक—वी हिन्दू बुमैन, भारतीय संस्करण १९६१, पृ० १६४

#### अध्याय १२

# सती प्रथा तथा नियोग

ऐतिहासिक विकास की तीन अवस्थाएं

आज से १५० वर्ष पहले सती प्रथा हिन्दू समाज की सर्वमान्य व्यवस्था थी। पितव्रता हिन्दू नारियाँ पित की मृत्यु पर उसकी चिता पर उसके साथ जलने में बड़े गौरव और गर्व का अनुभव करती थीं, इसे उस समय सनातन काल से चली आने वाली व्यवस्था समझा जाता था। किन्तु यह बात ऐतिहासिक दृष्टि से सत्य नहीं है। वैदिक युग में हमें इस प्रथा की सत्ता का कोई प्रमाण नहीं मिलता है। वस्तुतः हिन्दू समाज में इसका विकास कई किमक दशाओं में से होकर गुजरा है। पहली दशा वैदिक युग से ३००ई० पू० तक की है। इस समय भारत में इसकी सत्ता के कोई प्रमाण नहीं उपलब्ध होते हैं। दूसरी दशा ३००ई० पू० से ७०० ई० तक की है। इस समय इसका विकास शनै:-शनै: होने लगा, पहले यह प्रथा क्षत्रियों में प्रचलित हुई, समाज के अन्य वर्गों ने क्षत्रियों से इसे ग्रहण किया। इस समय कुछ विचारकों ने सती प्रथा का विरोध भी किया। तीसरी दशा ७०० से १६२६ई० तक थी। इस समय धर्मशास्त्रकार इसका प्रवल समर्थन करने लगे, सती प्रथा का हिन्दू समाज में व्यापक रूप से प्रचार हुआ, कई बार स्त्रियों को जबरदस्ती चिता पर चढ़ने के लिए बाधित किया जाने लगा। कुछ विशेष कारणों से बंगाल में इसका विशेष विकास हुआ। यहाँ विभिन्न युगों में सती प्रथा के विकास पर प्रकाश डाला जायेगा।

सती का मूल शब्दार्थ उत्तम स्त्री है। मध्यकाल में सती का सर्वोत्तम धर्म पित की चिता पर जलना समझा गया, अतः इस प्रकार देहत्याग करने वाली स्त्री को सती कहा जाने लगा। इसको संस्कृत में सहमरण, सहगमन या अन्वारोहण (मृतपित की चिता पर चढ़ना) कहा जाता है, किन्तु अनुमरण तब होता है जब पित किसी अन्य स्थान पर मरता है और वहां जला विया जाता है और विधवा उसके किसी चिह्न पादुका आदि के साथ अथवा उसकी मस्म के साथ पृथक् रूप से सती होती है (अपरार्क, पृ० १११)। वैदिक युग में सती प्रथा का अभाव

विशाल वैदिक वाङ्मय में सती प्रथा का कोई संकेत नहीं है। यह साहित्य वुद्ध के आविर्भाव के समय—६ टी शि० ई० पू० तक विकसित हो चुका था। इसके वाद विकसित होने वाले गृह्यसुत्रों (६०० ई० पू० में ३०० ई० पू०) में विभिन्न मंस्कारों तथा विधिविधानों का विस्तृत उल्लेख है। यदि मती प्रथा उस ममय प्रचलित होनी तो गृह्यसूत्रों के मरणोत्तर विधि-विधानों में इसका अवश्य उल्लेख होता, किन्तु हमें कोई ऐसा वर्णन नहीं मिलता। अपितृ उसके प्रतिगूल आख्वलायन गृह्यमुद्ध (४।२।१६) की मरणोत्तर प्रतिविधि में यह व्यवस्था मिलती है कि विधवा म्त्री को पित से उसका पतिस्थानीय देवर, शिष्य या बृह्य नौकर उठाये, यह आणा प्रकट की गयी है कि विधवा और उसके मंत्रंधी गृखी एवं समृद्ध जीवन व्यतीत करें। अश्ववंवेद (१६। २।१) के प्रतिविधि के मंत्रों में विधवा के लिए इसी प्रकार से धन-सम्पत्ति और मन्तान की प्रार्थना की गयी है।

पिछली शताब्दी में जब राजा रामममाहन राय ने सनी प्रथा के उन्मुलन के लिए प्रवल आन्दोलन किया, तो सती प्रथा के समर्थक रूढ़िवादियों ने मख्यरूप में दो प्रमाणों के आधार पर इसे वैदिक व्यवस्था मिद्ध करने का प्रयत्न किया। किन्तु ये दांनों प्रमाण विश्वसनीय नहीं प्रतीत होते हैं। पहला प्रमाण ऋग्वेद के दणममण्डल (१०।१=13) का है। इसके अठारहवें सुक्त के मानवें मन्त्र में कहा गया है कि णव का चिना पर जनाने से पहले सधवा नारियाँ उस पर घी लगायें, इसमें मनी प्रथा का कार्र वर्णन नहीं है। किन्तु इस मंत्र के अन्त में 'आरोहन्तु जनया योगिमग्रे' का पाठ है, मध्ययग में बंगाल के धर्मशास्त्री रघनन्दन ने इसमें 'अग्रे' के स्थान पर 'अने' का पाठ माना तथा उस मंत्र के भ्रांतिपूर्ण पाठ के आधार पर विधवा स्त्री द्वारा पनि की चिना पर आरोहण के नांका-चार को वैदिक विधि सिद्ध करने का प्रयत्न किया। वस्तृतः इस मंत्र में अग्नि गब्द का उल्लेख ठीक नहीं है और यह मंत्र वैदिक युग में सती प्रथा के प्रचलन की भिद्ध नही कर सकता है। दूसरा प्रमाण नारायणीय तैस्तिरीय उपनिषद् के ८४ वें अनुवाक में और औख्यशाखा की संहिता से उद्धृत की गयी एक ऐसी प्रार्थना है, जिसमें विधवा अग्नि-देवता से यह प्रार्थना करती है कि वह पित की मृत्यु के बाद उसका अनुगमन करते हुए चिता पर चढ़ने अथवा पत्यनुगमनव्रत का पालन करना चाहती है, अग्नि देवता उगे इस ब्रत का पालन करने की शक्ति प्रदान करें। 3 किन्तु नारायणीय तैतिरीयोपनिपद

ऋ० १०।१८।७ इमा नारीरिवधवाः सपत्नीरांजनेन सर्पिषा सं विशन्तु । अनश्रवो अनमीवाः सुरत्ना आरोहन्तु जनयो योनिमग्रे ॥ इसमें अग्रे ही शुद्ध पाठ है, अग्ने नहीं ।

अग्ने व्रतानां व्रतपतिरसि पत्यनुगमनवतं करिष्यामि तच्छकेयं तन्मे राध्यताम्।

वैदिक युग का नहीं, अपितु उसके बहुत बाद का लिखा गया ग्रन्थ है। हमें आजकल औष्ठ्य शाखा नहीं मिलती है। अतः इस वचन के आधार पर वैदिक युग में सती प्रथा की सत्ता सिद्ध करना युक्तियुक्त नहीं प्रतीत होता है।

वैदिक युग में इस प्रथा का न पाया जाना वस्ततः कुछ आश्चर्यजनक है। सुप्रसिद्ध जर्मन विद्वान् श्राडर ने यह बताया है कि पुरानी आर्य जातियों में सती प्रथा का प्रचलन था। किन्तु भारत के आर्यों में तथा उनके वैदिक साहित्य में इस प्रथा की सत्ता सूचित करने वाले कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं होते हैं। संभवतः इसका कारण वैदिक धर्म और संस्कृति का उच्चतम विकास था। श्री अल्तेकर के शब्दों में वैदिक आर्यों ने इस समय तक ऐसे उदात्त दृष्टिकोण का विकास कर लिया था कि वे सती

श्राडर--प्रिहिस्टारिक एण्टोक्विटीज ऑफ दी आर्यन पीपल (१८६०) प्०३६९; वैस्टरमार्क--ओरिजिन एण्ड डेवलपमेण्ट ऑफ मारल आइडियाज (१६०६) खण्ड १, पु० ४७२-४७६, पेन्जर---ओशन ऑफ स्टोरी, खण्ड ४, पु० २५५-द५। इन ग्रंथों में दिये हुए उदाहरणों से यह स्पष्ट है कि इस प्रथा का प्रसार प्राचीन काल में यरोप तथा एशिया के विभिन्न देशों में था। तीसरी से छठी शताब्दी के बीच में योरोप में फैलने वाली ट्यटानिक जातियां उसका अनुसरण करती थीं। ग्रिम ने स्कैण्डेवियन तथा राल्स्टन ने स्लाव जातियों में इस प्रथा के उदाहरण दिये हैं। हिराडोटस ने यनान की च्येशियन जातियों के बारे में लिखा है कि पति की मत्य पर उसकी स्त्रियों में स्पर्धा होती थी कि कौनसी स्त्री उसकी प्रियतम पत्नी है ताकि पति की समाधि पर उसे मारा जा सके। हिरोडोट्स (४।७१) ने सीथियन या शक राजाओं के एक रिवाज का उल्लेख करते हुए कहा है कि इनकी मृत्य पर इनकी समाधि पर परलोक में जीवन के लिए आवश्यक इनकी न्त्रियों, नौकरों तथा घोडों को मारा जाता था। मोनियर विलियम्ज (इंडियन विजडम, प० २८४ की पाद टिप्पणी) ने कहा है कि भारत के हिन्दुओं में यह प्रथा मध्य एशिया के शकों के सम्पर्क से आयी। प्राचीन मिस्त्री लोगों में इस प्रथा की सत्ता थीब्स में आमेन हेतेप द्वितीय की समाधि में प्राप्त अनेक स्त्रियों के अवशेषों से सूचित होती है। यहां १८ वें राजवंश के समय में राजा की प्रिय स्त्रियां या तो स्वयमेव आत्महत्या करती थीं, या उन्हें गला घोटकर या जहर देकर मारा जाता था ताकि वे परलोक में पित के पास पहुँचें और उसकी सेवा करें। डीग्रुट ने लिखा है कि चीन में विधवा के पुर्नीववाह को बुरा समझा जाता था, पति की मृत्यु पर आत्महत्या करने वाली स्त्रियों के स्मारक सम्राट् के आदेश से बनाये जाते थे। ऋफर्ड ने लिखा है कि बालि द्वीप में एक राजा के मरने पर उसकी सब स्त्रियां और रखेलें उसके साथ सती होती हैं, कई बार इनकी संख्या सौ से ऊपर पहुंच जाती है।

प्रया को बर्बर समझने लगे थे। इसके अतिरिक्त आक्रान्ता होने के कारण भारत में उनकी अल्पसंख्या थी, अपना राजनीतिक प्रभुत्व सुदृढ़ करने के लिए अपनी जनसंख्या बढ़ाना उनके लिए अति आवश्यक था। इस दशा में विधवाओं को जलाने की अपेक्षा यह अधिक अच्छा था कि विधवाओं को जीवित रखा जाय, पुनर्विवाह तथा नियोग द्वारा उनमे सन्तानोत्पादन कराकर जनसंख्या में वृद्धि की जाय। प

वैदिया साहित्य के बाद विकसित होने वाले बौद्ध साहित्य में हमें सनीप्रथा का एक भी संकेत नहीं मिलता है। इसके बाद मेगम्थनीज और कीटिल्य ने भी इसका कोई वर्णन नहीं किया है। धर्म सूत्र तथा मनु, याज्ञवरूक्य आदि आरंभिक स्मृतिकार सनी-प्रथा का कोई उल्लेख नहीं करते है।

### सती प्रथा की पहली घटना

भारत में सती प्रथा का संभवनः पहला ऐतिहासिक उल्लेख ३१६ ई० पूर की एक घटना में मिलता है। यह यूनानी सेनापित एण्टीगोनस के विरुद्ध लड़ने वाले भारतीय सेनापित केटियस (Keteus) के युद्ध में मारे जाने पर उसकी छाटी पत्नी का वितारोहण है। यूनानी विवरणों के अनुसार भारतीय मेनापित की दो पित्नयां थी, अधिक आयु वाली बड़ी पत्नी की सन्तान थी, किन्तु कम आयु वाली छाटी पत्नी की कोई सन्तान नहीं थी। पित के मरने पर दोनों मती होना चाहनी थी। किन्तु यूनानी सेनापित ने सन्तान होने के कारण बड़ी पत्नी को वितापर चढ़ने की अनुमित नही दी। यूनानी लेखकों ने छोटी पत्नी के वितारोहण का बड़ा रोचक बृतान्त लिखा है कि किस प्रकार उसका छोटा भाई उसे चितापर लेगा और वह अग्नि की ज्वालाओं में दग्ध होने पर भी मुस्कराती रही और प्रमन्न बनी रही। अन्य यूनानी लेखकों ने पंजाब की कट (Kathians) जाति में इस प्रथा के प्रचलन का उल्लेख किया है। वि सती प्रथा का प्रचलन इनी-गिनी जातियों तक ही सीमित था। सिकन्दर को पंजाब में पग-पग पर विभिन्न भारतीय राज्यों के साथ संघर्ष करना पड़ा था। इसमें अनेक भारतीय सेनापित और सैनिक मारे गये थे। किन्तु इनके

अल्तेकर—वी पोजीशन ऑफ वृमैन इन हिन्दू सिविलिजेशन, पृ० ११८

धर्मसूत्रों में केवल विष्णु (२४।१४) ने इसका उल्लेख करते हुए कहा है कि विधवा अपने पित की मृत्यु पर या तो ब्रह्मचर्य व्रत का पालन करती थी अथवा उसकी चिता पर चढ़ जाती थी ।

स्ट्रैंबो १४।१।३० तथा ६२, इस लेखक ने यह भी लिखा है कि भारत में इस प्रथा का विकास इस आशंका से हुआ कि पत्नियां अपने पतियों को छोड़ बॅगी या उन्हें विष दे बेंगी।

साथ इनकी पित्नयों के सती होने के केवल उपर्युक्त इने-गिने दृष्टान्त यह सूचित करते हैं कि उस समय इस प्रथा का व्यापक रूप से प्रचलन नहीं था।

ऐसा प्रतीत होता है कि चौथी शती ई॰ पू॰ में कुछ क्षत्रिय कुलों में सती प्रथा प्रचलित होने लगी थी। रामायण में सती प्रथा का एक ही दष्टान्त वेदवती की कथा (७।१७।१४) है। यह उत्तरकाण्ड में होने के कारण मूल रामायण का भाग नहीं प्रतीत होता है। रामायण में दशरथ की मृत्यु होने पर उसकी कोई पत्नी उसके साथ सती नहीं हुई। महाभारत में सती प्रथा के इने-गिने उदाहरण मिलते हैं। इनमें सबसे प्रसिद्ध माद्री का पाण्डु की चिता पर आरोहण है (१। १३८)। किन्तु इस संबंध में यह स्मरण रखना चाहिए कि सब ऋषिमुनि माद्री को इस कार्य से रोकने का प्रयत्न करते हैं। किन्तु माद्री उनकी बात न मानने के तीन कारण बताती है। पहला कारण यह है कि वह पाण्डु की अकाल मृत्यु का हेतु अपने आपको मानती है और इसके प्रायश्चित स्वरूप वह चिता-रोहण करना चाहती है। दुसरा कारण अपनी कामवासना पर नियन्त्रण न कर सकना तथा तीसरा कारण सब पुत्नों से समान व्यवहार न कर सकना है (१।१३८।७१)। इससे स्पप्ट है कि उस समय तक सहमरण को धार्मिक महत्त्व नहीं प्राप्त हुआ था। महाभारत में दूसरा उदाहरण कृष्ण की मृत्यु का समाचार आने पर उनकी पं च पितनयों रुक्मिणी, गैंक्या, जाम्बवनी आदि का चितारोहण है, किन्तु सत्यभामा चिता पर न चढ़कर तपस्या करने के लिए वन में चली जाती है (महाभारत १६।७।१८)। इसी प्रकरण में, मौसल पर्व में वसुदेव की चार पत्नियों—देवकी, भद्रा, रोहिणी और मदिरा के सती होने का वर्णन है (१६।७।१८ मि० विष्णुपुराण ५।३८।२) ।

किन्तु इन थोड़े से उदाहरणों को अतिरिक्त महाभारत में पित की मृत्यु पर सती न होने वाली स्त्रियों के उदाहरणों की संख्या बहुत अधिक है। अभिमन्यु, घटोत्कच और द्रोणाचार्य की पित्नयों सती नहीं हुईं। यादवों में वसुदेव की चार पित्नयों के सती होने का उत्लेख है, किन्तु इसके साथ ही यादवों की हजारों विधवाओं का अर्जुन के साथ हस्तिनापुर आने का वर्णन है। महाभारत का युद्ध समाप्त होने पर इसमें वीरगित प्राप्त पतियों के लिए स्त्रीपर्व में सैकड़ों विधवाएँ विलाप करती हैं, किन्तु इनमें से एक भी स्त्री सती नहीं होती है।

३०० ई० पू० से हिन्दू समाज में सती प्रथा के कुछ अधिक उदाहरण मिलने लगते हैं। वात्स्यायन, भास, कालिदास और शूद्रक अपनी रचनाओं में सती प्रथा का संकेत करते हैं। कालिदास के कुमारसम्भव में कामदेव के भस्म हो जाने पर उसकी पत्नी रित उसके साथ सती होना चाहती है, किन्तु दैवी वाणी उसे ऐसा करने से रोक देती है। कामसूत्र (६।२।४३) में वात्स्यायन यह बताता है कि किस प्रकार नर्तिकयाँ प्रेमियों का दिल जीतने के लिए उन्हें यह झूठा आख्वासन देती हैं, कि वे उनके साथ सती हो जायेंगी। भास दूतघटोत्कच और उद्दर्भग नामक नाटकों में महाभारत के वर्णन के

सर्वथा विपरीत उत्तरा, दुःशला और पौरवी के अभिमन्यु, जयद्रथ और दुर्योधन की चिता पर सती होने का वर्णन करता है। मृच्छकटिक में चारदत्त की पत्नी पित के प्राणदण्ड का समाचार मिलने पर चितारोहण का संकल्प करनी है। वृहत्संहिना (६ ४। १६) सती होने वाली स्त्रियों के साहस की प्रणंमा करनी है। गुप्त युग में सनी प्रथा का ऐति-हासिक उदाहरण ४,१० ई० में हुणों के विरुद्ध लड़ते हुए दिवंगन होने वाले मेनापित गोपराज के साथ उसकी पत्नी के सती होने का है (फ्लीट खं० ३ पृ० ६३)। ६०६ ई० में प्रभाकरवर्द्धन की मृत्यु के समय उराकी पत्नी यशोमती चिना पर चढ़कर मती हुई (हर्षचरित उच्छास ४)।

गुप्त युग से स्मृतिकारों के विचारों मे पित्वर्तन आने लगा और वे गती प्रथा का समर्थन करने लगे। पुराने स्मृतिकारों में मनु ने विवाह को अविच्छेय गंबंध मानते हुए विधवा के लिए आजीवन ब्रह्मचर्य ब्रत की व्यवस्था की थी (४।१४०)। किन्नु गुप्तयुग से स्मृतिकार विधवा के लिए ब्रह्मचर्य को आवर्ष मानते हुए भी द्विनीय विकल्प के रूप में उसके सती होने का वर्णन करने लगते है। बृहस्पति (विवादरत्नाकर, १० ४४२), पराशर (४।२६।८) ऐसे ही स्मृतिकार थे। अग्निपुराण (२२१।२३) ने चिता पर चढने वाली नारी द्वारा स्वर्ग जाने का वर्णन किया।

#### सती प्रथा का विरोध

किन्तु इस समय कुछ शास्त्रकारों और विचारकों ने सती प्रथा का प्रवल विरोध किया, वे इसे आत्महत्या का महापाप और निर्थंक कार्य समझते हैं। मनुम्मृति के सुप्रसिद्ध टीकाकार मेधातिथि (५१५७) यह कहा कि अंगिरास्मृति सनी प्रथा का विधान करती है किन्तु यह आत्महत्या का निर्धेध करने वाले वैदिक वचनों का विरोधी है। इस विषय में मेधातिथि ने स्येनयाग का उदाहरण दिया है। यह अपने शत्रु को नष्ट करने की एक याजिक विधि है। जिस प्रकार स्येन या बाज अपने शिकार पर झपटकर उसका नत्काल संहार कर देता है उसी प्रकार शत्रु का विध्वंस करने के लिए स्येनयाग की विधि होती है। वेद में कहा गया है—'स्येनेनाभिचरन् यजेत्'। किन्तु वैदिक विधि होते हुए भी जिस प्रकार स्थेनयाग को अच्छीदृष्टि से नहीं देखा जाता है, उसे धर्म नहीं, अपितु अधर्म माना जाता है (जैमिनि १।९।२ पर शवर भाष्य), उसी प्रकार अंगिरा हारा अनुमोदित सती प्रथा अधर्म है, क्योंकि वह वेद के इस वचन के विद्ध है कि 'जब नक आयु न बीत जाय तब कक किसी को यह लोक नहीं छोड़ना चाहिए।' वराट का यह कहना है कि

किन्तु मिताक्षरा ने याज्ञ० (१।५६) मेधाितिथि के तर्क का विरोध करते हुए कहा है—श्येनयाग वास्तव में अनुचित है अतः अधमं है, क्योंकि उसका उद्देश्य दूसरे को कष्ट में डालना है, किन्तु अनुगमन वैसा नहीं है। 'यहां इसका फल स्वगं प्राप्ति विधवा जीवित रहते हुए विविध प्रकार के धार्मिक कार्यों से पति का कल्याण कर सकती है, किन्तु जब वह चिता पर चढ़ती है तो आत्महत्या के पाप की दोषी होती है। १२ वीं शताब्दी के एक निबन्धकार देवण्ण भट्ट ने (स्मृति-चिन्न्नका व्यवहारकाण्ड, पृ० ४६८) में इसका घोर विरोध करते हुए यह कहा कि सती होना विधवा के ब्रह्मचारिणी रहने की अपेक्षा बड़ा जघन्य कार्य है।

इस प्रथा का उग्रतम विरोध बाण ने कादम्बरी (पूर्वार्ध पृ० ३००) में किया है। उसका यह कहना है कि पित की मृत्यु के वाद सती होना (अनुमरण) बड़ा निष्फल कार्य है, इसे मूर्ख लोग ही करते हैं। यह कार्य मोह से तथा जल्दबाजी में किया जाता है, इससे मृत व्यक्ति को लाभ नहीं होता; इससे उसे स्वर्गलोक नहीं प्राप्त होता और यदि उसे अपने कर्मों के अनुसार नरक में जाना है तो सहमरण से वहाँ वह जाने से नहीं बच सकता है। सती न होने से मरने पर वह कर्मों के अनुसार परलोक में उत्तम स्थान प्राप्त करती है, किन्तु सती होने वाली स्त्री आत्महत्या पाप के कारण नरक में जाती है। यदि वह जीवित रहे तो उत्तम कर्म करके अपने को लाभ पहुँचा सकती है। पित के साथ मर जाने पर वह न तो अपने को और न ही पित को कोई लाभ पहुँचाती है।

वाण द्वारा सती प्रथा की उपर्युक्त कड़ी निन्दा का समर्थन तान्त्रिकों ने भी किया। वे नारी को देवी भगवती का अवतार समझते थे। महानिर्वाणतन्त्र (१०।७६) ने स्पष्ट शब्दों में यह घोषणा की कि मोहवश पित की चिता पर चढ़ने वाली स्त्री नरक-गामिनी होती है (मोहाद् भर्तुश्चितारोहाद् भविन्निरयगामिनी)।

उपर्युक्त विरोधों के बावजूद ७०० ई० के बाद के शास्त्रकार सती प्रथा का प्रवल समर्थन करने लगे और इसकी महिमा और गौरव का बखान बड़ी आलंकारिक भाषा में करने लगे। अंगिरा ने मनु के उपर्युक्त वचन (४।१४७) के सर्वथा विपरीत यह कहा कि पति की मृत्यु होने पर साध्वी स्त्रियों के लिए अग्नि में जल मरने (अग्निपतन) के अतिरिक्त कोई दूसरा धर्म नहीं है (अपरार्क याज्ञ० १।६७ पर)। हारीत के मता-

है जो उचित माना जाता है और श्रुतिसम्मत है। ''इसी प्रकार अनुगमन के संबंध में स्मृति श्रुति के विरुद्ध नहीं है, यहां उसका अर्थ है—किसी को स्वर्ग के आनन्द के लिए अपने जीवन का दुरुपयोग नहीं करना चाहिए, क्योंकि स्त्री अनुगमन द्वारा स्वर्ग की इच्छा करती है अतः वह श्रुतिवाक्य के विरोध में नहीं जाती है"। यह तर्क इस बात का सुन्दर उदाहरण है कि शास्त्रों के व्याख्याकार एक ही श्रुतिवाक्य से अपने समय की व्यवस्था के अनुकूल अर्थ को अपने बुद्धिकौशल से किस प्रकार निकाला करते थे। अपरार्क (पृ० १९१), मदनपारिजात (पृ० १९१), पराशरमाधवीय (भाग १ पृ० ४४-४६) ने मिसाक्षरा का तर्क स्वीकार किया है।

नुसार सती होने वाली स्त्री अपने इस कार्य से इतना पुण्य उपार्जन करती है कि वह अपने पित का उसके भीपणतम महापापों से उद्धार कर लेती है। पराश्वर स्मृति (४।३२-३३) में कहा गया है कि पित की मृत्यु के बाद सती होने वाली स्त्री ३५ करोड़ वर्ष तक स्वर्ग में निवास करती है। जैसे सपेरा सांप को बिल में से वलपूर्वक निकाल लेता है, वैसे ही सती होने वाली स्त्री नरक से पित का उद्धार करती है और उसके साथ स्वर्गलोक में आनन्दपूर्वक रहती है। (स्कन्दपुराण, ब्रह्मखण्ड, धर्मारण्य ७।५५)।

# कश्मीर में सती प्रथा के उदाहरण

णास्त्रकारों द्वारा सती प्रथा के प्रवल समर्थन में इमका प्रचलन बढ़ने लगा। ७००-१०० ई० में इसके अनेक उदाहरण उत्तर भारत में, विगेप रूप से कथमीर में मिलते हैं। कल्हण ने राजतरंगिणी (=।३६६) में इस पर आण्चर्य प्रकट किया है कि राजा उच्चल की जयमती जैसी दुःशीला स्त्रियों ने भी चिनारोहण किया। कथमीर में राजा के मरने पर न केवल उसकी स्त्रियां, अपिनु माता, विह्न आदि अन्य संबंधी (६।२३८०,८।४४८,७।२४८६), मन्त्री, नौकर-चाकर (५।२६६, ९।४८९, ९।४८०, ६।१४४७) भी चितारोहण करते थे। कल्हण ने मुस्सल की मृत्यु पर प्रेमवण उसकी विल्ली द्वारा उसकी चिता में कूदने का वर्णन किया है (९।२४४५)। ११०० ई० में कथमीर में लिखे गये कथासरित्सागर की कई कहानियों में सती प्रथा का उल्लेख है। श्री अल्तेकर (पोजीशन आफ वुमेन पृ० १२७) ने यह कल्पना की है कि कथमीर में सती प्रथा के अधिक प्रसारका कारण संभवतः यह या कि इसका सम्पर्क मध्य एणिया से था और हिराडोट्स के मतानुसार एणिया के शकों में सती प्रथा का प्रचलन बहुत अधिक था।

#### शिलालेखों की साक्षी

सतीप्रथा के विषय में शिलालेखों की साक्षी बड़ी महत्त्वपूर्ण है। राजस्थान के शिलालेखों से पता चलता है कि १३०० ई० के बाद से इस प्रथा का प्रचलन बहुत बढ़ गया। १२००-१६०० ई० के बीच में सती होने के बीस उदाहरण मिलते हैं, किन्तु इससे पहले काल में बहुत कम शिलालेख इसका निर्देश करते हैं (अल्तेकर---पू० पु०, पृ० १३०)। इस विषय में सबसे पहला उल्लेख द४२ ई० में चाहमान राजा चण्डमहासेन की पत्नी के सती होने का है। ८६० ई० में घटियाला में सम्पल्लदेवी सती हुई। एक शिलालेख में चेदिराज गांगेयदेव के प्रयाग के बटमूल में अपनी १०० पत्नियों के साथ मुक्ति पाने का वर्णन है (एपि० इं०, खं० १२, पृष्ठ २९१)। यह संभवतः सती प्रथा का नहीं, अपितु प्रयाग के संगम में डूब कर मुक्ति पाने का वर्णन है। १३०० ई० के बाद से हमें उत्तर भारत के, विशेषतः राजपूताने के क्षत्रिय राजपरिवारों में सती प्रथा के बहुत

उदाहरण मिलते हैं। मध्य युग में राजपूताना में राजा के मरने पर उसकी सन्तानहीन सभी विधवाएँ सती होती थीं, कई बार इनकी संख्या बहुत अधिक होती थीं। टाड ने लिखा है (एनल्स, खण्ड २, पृ० =३७) कि मारवाड़ में १७२४ में राजा अजीर्तासह की मृत्यु पर ६४ रानियाँ उसकी चिता पर चढ़ीं, बून्दी के राजा बुधिसह की मृत्यु पर ६४ रिस्तयाँ सती हुई। मदुरा के नायक राजाओं में भी ऐसी स्थित थी। १६१० तथा १६२० में दो राजाओं की मृत्यु पर ४०० तथा ७०० स्नियाँ चिता पर चढ़ीं।

दक्षिण भारत के शिलालेख भी यही सूचित करते हैं। कर्नाटक के शिलालेखों के ग्रन्थ (Epigraphica Carnaticia) में १०००-१४०० ई० तक सती प्रथा के केवल १९ उल्लेख मिलते हैं, किन्तु १४००-१६०० ई० के शिलालेखों में इस प्रकार के ४९ उदाहरण मिलते हैं। सती होने वाली अधिकांश स्त्रियाँ दक्षिण भारत की योद्धा जातियों के नायक और शासक वर्गों से संबद्ध थी। दो उदाहरण जैनों के भी हैं, किन्तु ब्राह्मण जाति की स्त्रियों के सती होने के बहुत ही कम उदाहरण मिलते हैं। ध्रम्थ प्रदेश के शिलालेख यह सूचित करते हैं कि १४००-१८०० ई० के मध्य में यहाँ जुलाहा, नाई, राज आदि सभी सामाजिक श्रेणियों और वर्गों की स्त्रियों सती हुआ करती थीं। मध्य प्रदेश में सतियों के अनेक शिलालेख और स्मारक मिलते हैं।

## मुस्लिम शासकों द्वारा विरोध

मध्य युग में मुहम्मद तुगलक जैसे कुछ मुस्लिम शासकों ने इस प्रथा को बन्द करने का प्रयत्न किया। हुमायूं ऐसी सभी विधवाओं का सती होना बन्द करना चाहता

ह इस प्रसंग में यह उल्लेख करना उचित प्रतीत होता है कि अनेक शास्त्रकार ब्राह्मण विधवाओं के लिए सती होना वर्जित ठहराते हैं। बृहद्देवता (४।१४) इसे केवल क्षित्रयों के लिए उपयुक्त समझता है। पद्मपुराण (सृष्टि खण्ड ४६।७२-३) स्पष्ट शब्दों में ब्राह्मणी द्वारा पित की मृत्यु पर सहमरण का विरोध करता है तथा इसे ब्रह्महत्या मानता है (न म्त्रियेत समं भर्त्री ब्राह्मणी ब्रह्मशासनात्)। अपराकं ने (याज्ञ०१।८७ पर) पैठिनिस, अंगिरा, ज्याद्र्यपाद आदि की उक्तियों के आधार पर ब्राह्मणियों के सती होने का विरोध किया है। इसका कारण यह था कि आरम्भ में इस प्रथा का प्रचार राजघरानों तथा क्षत्रिय कुलों तक सीमित था। मध्य युग में इसका प्रसार व्यापक होने पर निबन्धकारों ने अपराकं के निषध की व्याख्या इस प्रकार की कि ब्राह्मणों की पत्नियां अपने को केवल पित की विता पर ही मस्म कर सकती हैं, यदि पित की मृत्यु कहीं दूरस्थान, या विदेश में हुई हो, वह वह वहीं जला विया गया हो तो पत्नी को उसकी मृत्यु का समाचार सुन कर अपने को नहीं जलाना चाहिए।

था, जो बच्चा पैदा करने की अवस्था पूरी कर चुकी हों। अकबर ने अपने राज्य के २२ वें वर्ष में सती प्रथा बन्द करने के लिए ऐसे सरकारी निरीक्षक नियुक्त किये जिनका काम यह देखना था कि किसी को उसकी इच्छा के विरुद्ध मती न किया जाय। उनके परिणाम-स्वरूप आगरा के आसपास सती होना बन्द हो गया। अनेक प्रदेशों में मुस्लिम णासकों ने यह नियम बना दिया था कि कोई भी विधवा स्थानीय अधिकारी की अनुमिन के बिना सती न हो सके। इसका उद्देश्य इस प्रथा को बन्द करना था, किन्नु इस नियम का इस प्रथा पर विशेष प्रभाव नहीं पड़ा, क्योंकि सण्कारी अधिकारी प्रायः ऐसी अनुमिन दे दिया करते थे।

## सहमरण की विधि

मध्य युग के पिछले निबन्धग्रंथों, णुद्धितत्त्व, निर्णयमिन्धु (भाग ३, पृ० ६२३) तथा धर्मसिन्धु (पृ० ४८३-४) में पहली बार मती होने की विधि का विस्तारपूर्वक प्रति-पादन किया गया है। सती होना एक महान् पूण्य का कार्य समझा जाना था। इसे समाज में उच्चतम गौरव और सम्मान दिया जाना था। जब किसी स्त्री को सती होना होना था तो उसका जलूस बड़ी धूमधाम मे और राजमी ठाठ-बाठ से निकाला जाता था। पद्म-पूराण (पाताल खण्ड १०२।६७) के अनुसार उसे नहला-धुलाकर, मंगल संस्कार करके उसके शरीर पर सब सौभाग्यसूचक चिह्न, आभूपण, अंजन, गन्ध, पुण, ध्रूप, हन्दी, अक्षत धारण कराये जाते थे, पांचों में अलता लगाया जाता था; वह हाथ में दर्पण, कुंकुम, कंघी, पान आदि सौभाग्यसूचक वस्तुएँ लेती थी, इस समय वह अपने शरीर पर अधिक से अधिक आभूषण तथा बहुमूल्य वस्त्र पहनती थी, धूमधाम से नाना बाजों के साथ श्मशान स्थान पर पहुँचकर चिना पर चढ़ने से पहले वह अपने बहुमूल्य वस्त्र तथा आभूषण अपने संबंधियों को दे देती थी, वे इसे बड़े आदर के साथ ग्रहण करने थे और बहुमूल्य स्मृति के रूप में सुरक्षित रखते थे। इस समय कुछ व्यक्ति उसे अपने स्वर्गस्थ संबंधियों तक अपने संदेश पहुँचाने का कार्य भी मींपते थे। चिता पर चढ़ते हुए वह अपने पति का सिर अपनी गोद में रख लेती थी और इसके साथ चिता की ज्वाला में हंमने हुए सती हो जानी थी। यदि एक पुरुष की कई विधवा स्त्रियां हों तो उसकी प्रिय पत्नी ही उसके सिर को अपनी गोद में रख कर एक ही चिता पर सहमरण की विधि पूरी करनी थी, अन्य विधवा स्त्रियां अलग चिताओं पर जलायी जाती थीं। कई बार गृहस्य जीवन के ईर्ष्या-द्वेप को भुला कर कई स्त्रियाँ एक ही चिता पर पति के साथ सती हो जाती थीं। यदि पति की मृत्यु किसी दूरवर्ती क्षेत्र में हुई हो तथा उसके शव के साथ चिता पर चढ़ना संभव न हो तो विधवा पति की पगड़ी, जते या किसी अन्य वस्तु के साथ चिता पर चढ़ती थी।

स्वेच्छापूर्वक पति की चिता पर चढ़ने वाली स्त्रियाँ कई बार आग की ज्वालाओं

से घबरा कर जिता से बाहर भागने का प्रयत्न करती थीं, अतः सितयों की जिता को विशेष रूप से इस प्रकार का बनाया जाता था कि इनके भागने की संभावना न रहे। सती की जिता प्रायः एक गहरा गढ़ा खोद कर बनायी जाती थी, दक्षिण एवं पिष्चम भारत में यह रिवाज विशेष रूप से प्रचिलत था। विदेशी यात्रियों ने इसका कई बार वर्णन किया है। गुजरात और उत्तरी भारत में १२ वर्गफुट की एक झोंपड़ी बना कर उसके खम्भे के साथ सती होने वाली स्वी को बाँध दिया जाता था। बंगाल में जमीन में मजबूती से गाड़े गये दो खम्भों के साथ विधवा के पैरों को मजबूती से बाँध दिया जाता था तथा उससे तीन बार पूछा जाता था कि क्या वह वास्तव में स्वां जाना चाहती है, उससे सहमति लेने के बाद जिता में आग लगायी जाती थी, जिता से बँधे होने के कारण स्त्री का भागना असंभव हो जाता था, उसके आतंनाद और चीतकार की करण ध्विन को दवाने के लिए इस समय ढोल और मृदंग बड़े जोर से बजाये जाते थे। अनेक विदेशी यात्रियों ने भारत के विभिन्न भागों में सती प्रथा के अनेक वर्णन लिखे हैं।

## विदेशी यात्रियों के विवरण

दक्षिण भारत में १४ वीं तथा १५ वीं शती में विजयनगर के साम्राज्य में सती प्रथा का विकास अपनी चरम सीमा पर पहुँच गया था। फर्नाओं निनज (Fernao Nuniz) तथा दुआर्ते बरबोसा (Duarte Baborsa) ने इसके बड़े रोचक वृतान्त लिखे हैं। बरवोसा के कथनानुसार राजा की मृत्यु पर चार सी या पांच सौ स्त्रियां तथा इतनी ही संख्या में पुरुष चिता पर चढा करते थे। निकोलो कौण्टी नामक याली को यह बताया गया था कि विजयनगर के राजा की १२००० स्त्रियाँ होती थीं, इनमें दो या तीन हजार इसी गर्त पर चुनी जाती थीं कि राजा की मृत्यु होने पर वे स्वेंच्छापूर्वक सती होंगी। बरवोसा ने जमीन में एक गढ़ा खोदकर चिता बना कर सती होने का उल्लेख किया है। उसके वर्णनानुसार उच्चकुलों की स्त्रियां सती होते समय खूब ठाठबाठ से बहुमुल्य एवं सुन्दरतम वस्त्र पहनकर सब अलंकार तथा मणि माणिक्य धारण करके सजधज कर सफेद घोड़े पर सवार होकर बाजे गाजे और जलूस के साथ पति की चिता के स्थान पर पहुँचती हैं। यहाँ तीन बार चिता की परिक्रमा करके सती होने वाली स्त्री अपने पूत्रों तथा संवधियों को बुलाती है, उन्हें अपने शरीर पर धारण किए हुए रत्न, आभूषण तथा वस्त्र देती चली जाती है, यहाँ तक कि अन्त में उससे शरीर पर केवल लज्जा निवारण करने के लिए इने-गिने वस्त्र ही रह जाते हैं। ये सब कार्य वह इतनी प्रसन्नता से करती है कि मानों उसे मृत्यु की कोई चिन्ता ही नहीं है। इसके बाद वह तेल का घड़ा अपने सिर पर रख लेकर चिता की तीन बार परिक्रमा करती है, तेल को आग में डालती है और अग्नि की ज्वालाओं में ऐसे कूद जाती है, जैसे वह रुई के मुलायम गद्दे पर कृद रही है। तदनन्तर वह ज्वालाओं में जल कर भस्म हो जाती है। मैण्ड-

स्लो (Mandeslo) ने खम्भात (गुजरात) में तथा पीटर मण्डी ने सूरत में तथा थामस बौरी ने बंगाल में सती प्रथा के अनेक वर्णन लिखे हैं। टैवर्नियर ने १७ वी णताब्दी में कारोमण्डल के तट पर इसका वर्णन किया है। विदेशी यात्रियों के वर्णनों मे यह स्पष्ट है कि यह प्रथा उस समय देश के लगभग सभी भागों में प्रचलित थी। १०

### सती प्रथा में वलप्रयोग

क्या स्त्रियाँ स्वेच्छापूर्वक सती होती थी, या उन्हें मती होने के लिए वाधित किया जाता था ? इन प्रश्नों का सीधा और सरल उत्तर देना बहुत कठिन है। इसमें कोई संदेह नहीं कि मती होने के लिए स्वियों को विवश किया जाता था। कल्हण न राजतरंगिणी में कण्मीर की दो ऐसी रानियों के उदाहरण दिये हैं, जिन्होंने अपने मन्त्रियों को इसलिए घस दी थी कि वे जब चिता पर स्वेच्छापूर्वक चढ़ने का ढोंग करें तो वे मन्त्री उन्हें चिता पर चढने मे रोकें तथा उनकी प्राण रक्षा करें। रानी दिहा ने अपने मंत्री नरवाहन की सहायता से इस प्रकार अपनी जान बचायी थी (६।१६५)। किन्तु जय-मती का धर्त मंत्री गर्ग पैसा लेकर भी ठीक समय पर ग्मणान में नही पहुँचा और अभागी रानी को अनिच्छापूर्वक सनी होना पड़ा। मध्यकालीन विदेशी यानियों ने बलप्रयोग द्वारा सती किये जाने के अनेक उदाहरणों का उल्लेख किया है। मन्ची (खं० ३, प० ६५) ने लिखा है कि क्षतिय स्तियों को जबर्दस्ती सती किया जाता था, उसने ऐसी एक स्त्री की प्राण रक्षा की थी और बाद में इसका विवाह उसके एक योगोपियन मित्र से हो गया था। निकोलो कीण्टी ने यह बताया है कि सती होने के लिए आर्थिक दबाव डाला जाताथा, विधवा को यह धमकी दी जाती थी कि यदि वह सती न हुई तो उमकी स्त्रीधन के अधिकार से वंचित कर दिया जायगा। बर्नियर (१० ३६३-६४) ने १२ वर्ष की एक वालविधवा का लाहौर में सती किये जाने का वर्णन किया है। अकवर का एक राजपूत कर्मचारी अपनी माता के विधवा होने पर उसे जबर्दम्नी सती करना चाहना था; अकबर के हस्तक्षेप से उसकी प्राणरक्षा हुई।

कई वार वलपूर्वंक सती की जाने वाली कुछ स्वियां जलती चिता से भाग खड़ी होती थीं। ऐसी स्वियाँ हिन्दू समाज में अस्पृष्य समझी जाती थीं, उन्हें अपनी जाति और परिवार में ग्रहण नही किया जाता था। ये स्वियाँ चिता तैयार करने वाले निम्न जाति के व्यक्तियों के घरों में चली जाती थीं। कई बार यूरोपियन व्यापारी ऐसी स्वियों के साथ विवाह कर लेते थे। स्वियों को जबदेंस्ती सती करना उनके साथ घोर अन्याय था, किन्तु समाज संभवतः इसे इसलिए सहन करता रहा है कि स्वेच्छापूर्वंक सती होने वाली स्त्रियों की समाज में कभी नहीं थी।

१० पेन्जर--वी ओशन आफ स्टोरी, खण्ड ४, पृ० २६७-२७१

स्वेच्छापूर्विक सती होने के उदाहरण

मध्यकाल के विदेशी यान्नियों ने जहाँ एक ओर मध्य युग में जबर्दस्ती सती होने के उदाहरण दिये हैं, वहाँ दूसरी ओर ऐसे उदाहरणों का भी वर्णन किया है, जिनमें स्तियाँ स्वेच्छापूर्वक बडी प्रसन्नता से पति की चिता पर चढती थीं। १७ वीं सदी के एक फेंच यात्री टैर्वानयर ने लिखा है कि २२ वर्ष की एक विधवा पटना के सबेदार के पास सती होने की अनुमति लेने गयी, सूबेदार ने उसके सच्चे संकल्प की परीक्षा करने के लिए उसके हाथ को मणाल से जलवाया, उसका हाथ पूरी तरह जल गया किन्तु उसने उफ तक नहीं की, अतः उसे सती होने की अनुमति दी गयी (१० ४१४-७)। १४ वीं शताब्दी के एक विदेशी यात्री इब्नवत्ता ने यह लिखा है कि चिता की ज्वालाओं में सहर्ष जलने वाली एक विधवा का साहस देखकर वह दंग रह गया (पृ० १६१)। बर्नियर ने एक स्त्री के सती होने के दृश्य का वर्णन करते हुए लिखा है कि उस समय उसका मुख-मण्डल खशी से चमक रहाथा, उसकी बातचीत में किसी प्रकार की चिन्ता का कोई चिह्न नहीं था, उसका साहस विस्मयजनक एवं अदभत था, उसने मशाल हाथ में ली और स्वयमेव चिता में आग लगा दी। बर्नियर को यह सारा दृश्य वास्तविक तथ्य होते हुए भी एक सपना प्रतीत हुआ (पु० ३१२-३)। एक डच यात्री पीट्रो डेल्ला वाल्ले (Pietro della valle) सती होने वाली स्त्रियों के अद्भृत साहस से इतना प्रभावित था कि उसने यह लिखा है कि जब मुझे यह पता लगता है कि कहीं कोई विधवा सती होने वाली है तो मैं इस दृश्य को देखने के लिए अवश्य जाता हूँ (खण्ड २, पु॰ २६६)।

भारतीय स्त्रियाँ स्वेच्छापूर्वंक सती होने के लिए कितनी उत्कण्ठित, विह्नल और दृढ्संकल्प होती थीं, इसका एक बहुत सुन्दर उदाहरण कर्नल स्लीमैन ने प्रस्तुत किया है। १११ १० २६ में लार्ड विलियम बैंटिक द्वारा सती प्रथा निषेध की घोषणा कर देने के बाद, स्लीमैन को मध्य प्रदेश में इसे कियान्वित करने वा कार्य सौंपा गया था। मार्च १० ६६ में एक परिपत्न द्वारा यह सरकारी आज्ञा सर्वंत्न प्रसारित की गयी कि किसी स्त्री को सती होने के लिए किसी भी प्रकार से प्रोत्साहित करने वाला व्यक्ति अपराधी समझा जायगा और उसे दण्ड दिया जायगा। स्लीमैन सती प्रथा के निषेध के नियम को बड़ी कड़ाई से लागू करने पर तुला हुआ था। इसी समय २६ नवम्बर १० २६ को ६५ वर्ष की एक ब्राह्मणी ने विधवा होने पर सती होना चाहा। किन्तु राजदण्ड के भय से किसी भी व्यक्ति ने उस ब्राह्मणी को चिता बनाने के लिए लकड़ी देना स्वीकार नहीं किया। ब्राह्मणी सती होने पर तुली हुई थी और उसने स्लीमैन से इसके लिए अनुमति चाही। किन्तु स्लीमैन ने पुलिस को आदेश दिया कि वह उस पर निरन्तर निगरानी रखे तथा उसे सतीन होने दे। ब्राह्मणी अपनी पति की चिता के समीप सत्याग्रह करके बैठ गयी।

उसने चार दिन तक अन्न-जल नहीं ग्रहण किया। इस स्थिति में स्लीमैन स्वयं वृद्धा न्नाह्मणी के पास गया और उसने उसे अपना सती होने का संकल्प छोड़ने को कहा, उसे कई प्रकार की धमिकयां और प्रलोभन भी दिये गये। किन्तु वह अपने निण्चय पर अटल बनी रही। अन्त में स्लीमैन को झुकना पड़ा, उसने न्नाह्मणी को मती होने की अनुमित दी। जिस समय यह अनुमित दी गयी, उस समय ब्राह्मणी को वर्णनानीत अपार हर्प हुआ और वह पति की चिता पर सती हो गयी।

मध्य युग में हिन्दू समाज में विधया होने पर सती होने के धार्मिक महत्व का विश्वास इतना बृढ़ और बढ़मूल था कि कर्ष बार वाग्वान मान्न वाली कन्याएँ विधाहित न होने पर भी अपने को विधवा मानती थी और सती हो जानी थीं। मुम्नकी ने एक ऐसे ही उदाहरण का वर्णन किया है। इसमें वाग्वान किये हुए एक पुरुष की मृत्यु अपनी वाग्वत्ता पत्नी को सांप से बचान के प्रयत्न में हो गयी। यद्यपि कन्या का विवाह नही हुआ, था फिर भी उसने सती होने का आग्रह किया और वह अपने प्रेमी की चिता पर जल मरी (ज० ए० सो० बं० १९३५, पृ० २५६)।

# सती प्रथा के विकसित होने के कारण

उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट है कि वैदिक युग में सर्वया अप्रचलित होने पर भी मध्य युग में सतीप्रया का प्रचलन हिन्दू समाज में पराकाण्ठा पर पहुँच गया। यहां इस प्रया को उत्पन्न एवं विकसित करने वाले कारणों की मीमांसा करना समुचित प्रतीन होता है। सती प्रथा केवल हिन्दू समाज में नहीं है, अन्य गमाजों में भी पायी जाती है। इसके प्रादु-भवि के कुछ कारण अन्य समाजों जैसे हैं और कुछ कारण विषेष हैं।

इसके सामान्य कारणों में पहला कारण परलंकिविययक कुछ विश्वास हैं। इनके अनुसार अनेक जातियों में यह माना जाता है कि मृत्यु के बाद परलंकि में मनुष्यों को इस लोक की भाँति विभिन्न वस्तुओं की आवश्यकता पड़ती है। जब कोई राजा, बीर पुरुष या योद्धा मरता था तो परलोक में उसके जीवन के मुखमय यापन के लिए, उसके साथ ऐहिक जीवन की सब वस्तुएँ भेजना आवश्यक समझा जाता था। इनमें उसकी स्त्रियों, नौकर-चाकरों तथा घोड़ों का प्रथम स्थान होता था, अतः इन्हें उसकी गृत्यु के बाद उसके साथ जलाना या गाड़ना आवश्यक एवं उचित समझा जाता था। मिन्न के पिरामिडों में ऐसी व्यवस्था थी। परलोक में पित की आवश्यकताओं की पूर्ति के लिए स्त्री के सती होने की पद्धित भारोपीय आर्य जातियों में, गाल, गाथ, नार्वेजियन, कैल्ट तथा स्लाव लोगों में पायी जाती थी। इसी विश्वास के कारण यिव चीन में कोई विधवा स्त्री पित के पास स्वर्गलोक में जाने के लिए, अपनी हत्या करती थी तो उसके शव का जुलूस बड़ी धूमधाम से निकाला जाता था।

दूसरा कारण योद्धा जातियों में अपनी स्त्रियों की पवित्रता वनाये रखने की

भावता थी। पहले यह बताया जा चुका है कि सती प्रथा का प्रचलन भारत मे क्षित्रय जाति में विशेष रूप से पाया जाता था। अन्य देशों में भी यहीं स्थिति थी। योद्धा जातियाँ अपनी स्त्रियों की सुरक्षा के लिए विशेष यत्न करती है, वे यह ननी चाहती कि लड़ाई में उनकी मृत्यु के बाद विजेता उनकी स्त्रियों का उपभोग करे। उन अत वे स्त्रियों का सती हाना अधिक अच्छा समझते थे। राजपूतों में जौहर इसीलिए किया जाता था। मृत्य के बाद परलों के में भी इन्हें अपनी अन्य प्रिय वस्तुओं के समान पत्नी की आवश्यकता हानी थी। अत इन दो सामान्य कारणों से विभिन्न देशों की योद्धा जातियों में इस प्रया का आविर्भाव हुआ।

भारत मे इसके विशेष रूप से विकसित होने के तीन कारण थे। पहला कारण पातिव्रत्य की भावना थी, १ ३ यहाँ पित की संवा पर इतना अधिक बल दिया गया था कि पत्नी पित के बिना अपना जीवन निरर्थक समझती थी। वह सर्वैव इहलोक मे तथा परलौंक मे उसकी सेवा करना चाहती थी, अत. उसकी मृत्यु पर वह जल्दी से जल्दी उसके पास पहुँचने के लिए सती हो जाती थी। दूसरा कारण वैधव्य का दुखमय जीवन था, अन्यत्र यह बताया गया है कि हिन्दू विधवा का जीवन कितना नारकीय होता हे, और उसे किस प्रकार के वारण दुख झेलने पड़ते है। ये दुख बाल विधवाओं के लिए असह्य होते थे, उन्हें जीवन भर नारकीय यन्वणाएँ भोगने से चिता पर चढ़ना अधिक अच्छा प्रतीत हाना था। इससे उनके सब दारण दुखों का अन्त हो जाता था। तीसरा कारण बगाल के वायभाग की व्यवस्था थी। यहाँ सयुक्त परिवारों मे विधवाओं का अन्य प्रान्तों की विधवाओं की अपेक्षा अधिक साम्मत्तिक अधिकार प्राप्त वे १ ४। अन्य प्रान्तों मे विधवा कां भरण-पोपण के अतिरिक्त सम्मत्ति के कारण पुत्रहीन विधवा को सयुक्त परिवार की सम्मत्ति में वहीं अधिकार था जो उसमें उसके कारण पुत्रहीन विधवा को सयुक्त परिवार की सम्मत्ति में वहीं अधिकार था जो उसमें उसके पति का होता था। इससे उनके अन्य सविधियों तथा उत्तराधिकारियों का घाटा था, अत उनका यह प्रयत्न होता था कि विधवा सती हों

प्राचीन काल मे विजेता विजित लोगो की पित्नयो से बदला चुकाते थे, उन्हें बन्दी बनाकर ले जाते थे और उनसे दासियो जैसा व्यवहार करते थे। मनु (७।६६) ने सैनिको को युद्ध मे अन्य वस्तुओं के साथ स्वियो को भी पकड़ने की अनुमति वी है। प्रभाकरवर्धन की पत्नी यशोमती अपने पुत्र हर्ष को बताती है कि विजित राजाओं की पित्नया उसको पंखा झला करती है (हर्षचिरत ४)। इस प्रकार की हुई बुदंशा से बचने के लिए सती होना एक उत्तम उपाय था।

पातित्रत्य की भावना के विकास के लिये देखिये हरिदत्त वेदालंकार—हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० १२४-६

१४ हरिदत्त वेदालंकार--हिन्दू परिवार मीमांसा पृ० ४८०-१

जाय ताकि वे उसकी संपत्ति प्राप्त कर सकों, अतः वे अपने स्वार्थं के लिए उसकी पित्रभक्ति को खूब उत्तेजित करते थे ताकि वह सती हो जाय। इस कारण की पुष्टि इस बात में भी होती है कि सती प्रथा सबसे अधिक बंगाल में प्रचिलत थी। उदाहरणार्थं १८१४ में १८२८ तक पटना, बरेली और बनारस डिबीजनों में सितयों की संख्या क्रमणः ७०६, १९३ तथा ११९४ थी, किन्तु कलकत्ता डिबीजन में यह संख्या ४०६६ थी। १४ वंगाल में अन्य प्रान्तों की अपेक्षा सती होने का यह कारण था कि यहां स्वार्थी संबंधी अपने आधिक हितों के लिए विधवाओं को चिना पर चढ़ने के लिए विधवाओं करें थे।

#### सती प्रथा का निपेध

राजा राममोहन राय ने अपनी भाभी को जबर्वस्ती सनी किये जाने का दारण दृश्य देखा था। इनसे उनके हत्यटल परमती प्रथा के लिए किये जाने वाले कूरतापूर्ण कार्य भली-भाँति अंकित हो गये। उन्होंने इम अमानुष्यिक एवं बर्वर प्रथा के उन्मूलमें के लिए प्रबल आन्दोलन किया। इिंह्यांदियों ने जुनका उग्र विरोध किया, किन्तु वे ब्रिटिश सरकार से निरन्तर यह आग्रह करते रहे कि सरकारी आज्ञा द्वारा इमका उन्मूलन किया जाना चाहिए। अन्त में उनको अपने प्रयत्न में मफलता मिली। १८२६ में भारत के गवर्नर जनरल लार्ड विलियम वैण्टिक ने इस प्रथा का विरोध करने वाली सरकारी आज्ञा प्रसारित की, सनी होने के कार्य में महायता देना दण्डनीय अपराध बना दिया गया। इससे सती प्रथा की बुराई कम हो गयी, बाधित रूप से विवशतापूर्वक सनी होने वाली सतियों की संख्या बहुत कम हो गयी। किन्तु मच्चे पतिग्रेम से प्रेरित होने वाली स्त्रियों का सनी होना पूर्ण रूप से बन्द नहीं हुआ, अब तक भी कही-कहीं स्त्रियों के सती होने के समाचार आते रहते है।

#### नियोग

#### स्वरूप

पित की मृत्यु पर विधवा होने वाली नारी के लिए प्राचीन हिन्दू समाज में तीन मार्ग बताये गये थे। पहला मनु के मतानुसार संयमपूर्ण, कठोर तपस्या और ब्रह्मचर्य वाला वैधव्य जीवन बिताना था, दूसरा पित की चिता पर चढ़ना और तीसरा शास्त्रों में बताये गये नियमों के अनुसार नियोग द्वारा संतान उत्पन्न करना था। पहले दो का अन्यल का वर्णन हो चुका है, यहाँ नियोग का प्रतिपादन किया जायगा। नियोग का सामान्य अर्थ आदेश देना है, जब किसी सन्तानहीन अथवा विधवा स्त्री को किसी विशिष्ट पूरुप

के साथ सम्भोग द्वारा संबंध स्थापित करके पुत्र पैदा करने का आदेश यां अनुमित दी जाती है तो इसे नियोग कहते हैं। गौतम (१०१४-१४) ने इसका लक्षण करते हुए कहा है कि पितहीना नारी यिद पुत्र की इच्छा रखती है तो इसे देवर से प्राप्त करें (अपित-रपत्यिलिप्सुर्देवरात्)। किन्तु ऐसा करने के लिए उसे गुरुजनों से आज्ञा लेनी चाहिए, सम्भोग केवल ऋतुकाल में ही करना चाहिए। जब देवर न हो तो वह सिपण्ड, सगोत, सप्रवर से पुत्र प्राप्त कर सकती है। कुछ आचार्यों के मतानुसार केवल देवर से ही नियोग द्वारा पुत्र प्राप्त किया जा सकता है। इस प्रथा द्वारा दो से अधिक पुत्र नहीं प्राप्त करने चाहिए। गौतम ने अन्यत्र (२०१३२,४१३) तथा मनु (११३२,३३,५३) ने नियोग से सन्तान उत्पन्न करने वाली स्त्री को क्षेत्र, तथा इसमें नियोग से होने वाले पुत्र को क्षेत्रज, विधवा के दिवंगत पित को क्षेत्रीय या क्षेत्रिक (विधवा स्त्री रूपी खेत का स्वामी) तथा पुत्रोत्पत्ति के लिए नियुक्त देवर आदि पुरुष को बीजी (बीज बोने वाला) अथवा नियोगी (नियोग का कार्य करने वाला, विसण्ड १७१६) कहा है।

### नियोग के उदाहरण

महाभारत में हमें नियोग के कुछ उदाहरण मिलते हैं। आदि पर्व (अध्याय ६५, तथा १०३) में यह बताया गया है कि सत्यवती ने भीष्म को यह प्रेरणा की कि वह अपने दिवंगत छोटे भाई विचित्रवीर्य के निस्सन्तान मर जाने पर उसकी विधवा रानियों से नियोग द्वारा पुत उत्पन्न करें, किन्तु भीष्म ने इसे स्वीकार नहीं किया। अन्त में सत्यवती ने अपने पुत व्यास को इस कार्य के लिए नियुक्त किया और इसके परिणाम स्वरूप धृतराष्ट्र तथा पाण्डु पैदा हुए। पाण्डु पुत उत्पन्न करने में समर्थ नहीं था, अतः उसने अपनी रानी कुन्ती को किसी तपस्वी ब्राह्मण से पुत्र प्राप्त करने के लिए कहा। पाण्डु ने इस विषय में अनेक प्राचीन कथाएं और दृष्टान्त कहे हैं (आदिपर्व अ० १२०–१२३) और अन्त में यह परिणाम निकाला है कि नियोग में अधिक से अधिक तीन पुत्र पैदा करने चाहिए, इससे अधिक नहीं। किन्तु यदि चौथे या पाँचवें पुत्र की उत्पत्ति हो जाय तो स्त्री स्वीरणी (विलासी) या बन्धकी (वेश्या) कही जायगी। जब परशुराम ने क्षतियों का संहार किया तो सहस्रों क्षताणियाँ पुत्रप्राप्त के लिए ब्राह्मणों के पास जाने लगीं (आदि पर्व अध्याय ६४ तथा १०४)। महाभारत में अन्यत्र भी नियोगविषयक कुछ उदाहरणों की चर्चा है (आदिपर्व, १०४, १७७, अनुशासन पर्व ४४।५२–५३, शान्तिपर्व ७२।१२)।

### नियोग के नियम

नियोग की व्यवस्था को नैतिक बन्धनों में मर्यादित बनाये रखने के लिए शास्त्र-कारों ने बड़े कठोर नियमों का प्रतिपादन किया। यहाँ पहले कुछ शास्त्रकारों के वचन

जब्धत किये जायेंगे और फिर इनके आधार पर सामान्य नियमों का प्रतिपादन किया जायगा। बौधायन धर्मसूत्र (२।२।१७) के मतानुसार क्षेत्रज पुत्र वही है जो निश्चित आज्ञा के साथ विधवा से या नपुंसक अथवा रुग्ण पति की पत्नी से पैदा किया जाय। वसिष्ठ ने नियोग का वर्णन करते हुए लिखा है (१७।५६-६५) कि विधवा का पिता या मृत पित का भाई गुरुओं को तथा संबंधियों को एकल करे और विधवा को मृतपित के लिए पुत्रोत्पत्ति का नियोग या आदेश दे। उन्मादिनी विधवा, अपने पति की मृत्यु के असहा वु:ख से अपने को न संभाल सकते वाली, रोगी या बुढ़ी विधवा को इस कार्य के लिए नियो-जित नहीं करना चाहिए । युवावस्था में १६ वर्ष तक ही नियोग होना चाहिए । बीमार पुरुष को नियुक्त नहीं करना चाहिए। नियुक्त व्यक्तिको पतिकी भांति राब्निके अन्तिम प्रहर के ब्राह्ममृहर्त्त में विधवा के पास जाना चाहिए, उसके साथ न तो रित कीड़ा करनी चाहिए न अण्लील भाषण और दुर्व्यवहार करना चाहिए। धन प्राप्ति के लोभ से नियोग नहीं करना चाहिए (लोभान्नास्ति नियोगः १७।५७)। मनु के मत में (६।५६-६१) पुत्रहीन विधवा अपने देवर से या पति के सिपण्ड से पुत्र उत्पन्न कर सकती है, नियुक्त पुरुष को अंधेरे में ही विधवा के पास जाना चाहिए, उसके शरीर पर घृत का लेप होना चाहिए और उसे एक ही पुत्र उत्पन्न करना चाहिए। किन्तु कुछ लोगों के मत में दो पुत प्राप्त करने चाहिए। १६ बौधायन (२।२।६८-७०), याज्ञवल्क्य (१।६८-६६), तथा नारद (स्त्रीपंस ८०-८३) ने भी इन्ही नियमों का समर्थन किया है। कौटिल्य ने १।१७ में रोगपीडित निःसन्तान राजा के लिए तथा ३।६ में निस्सन्तान मरजान वाले ब्राह्मण के लिए नियोग की व्यवस्था की है।

विभिन्न शास्त्रीय विधि-विधानों के आधार पर श्री पा० वा० काणे (धर्मशास्त्र का

१ व नियोग से उत्पन्न किए जाने वाले पुत्रों की संख्या के संबंध में प्राचीन शास्त्रकारों में कुछ मतभेव हैं। महाभारत के मतानुसार इनकी अधिकतम संख्या तीन थी, जब पाण्डु कुत्सी से तीन पुत्र होने के बाद नियोग से और अधिक पुत्र पैदा करने के लिए कहता है तो कुन्ती इसका घोर बिरोध करते हुए कहती है कि चौथे पुत्र को आपत्ति काल में भी पैदा नहीं करना चाहिए (११९३२।६४)। किन्तु ऐसा प्रतीत होता है कि प्रागैतिहासिक युग में क्षत्रिय कुलों में इस प्रकार पुत्र पैदा करने की संख्या पर कोई प्रतिबन्ध नहीं था। राजा व्युषितास्व ने नियोग से सात पुत्र प्राप्त किये थे और बिल ने १७। बिल के सबह पुत्रों में छः पटरानी से हुए थे तथा ११ शूद्रा पत्नी से (महाभारत ११९२७१११)। किन्तु सामान्य क्य से तीन पुत्र पैदा करने का ही नियम प्रचलित था। कुन्ती की बहिन श्रुतसेना ने तीन पुत्र पैदा करने का ही नियम प्रचलित था। कुन्ती की बहिन श्रुतसेना ने तीन पुत्र पैदा किये थे (महाभारत १।१२६)। परवर्ती शास्त्रकारों ने इसकी संख्या एक या दो पुत्रों तक मर्यादित कर दी।

इतिहास भाग १, पृ० ३३६) ने नियोग के लिए निम्नलिखित नियमों को आवश्यक बताया है--(१) इसके लिए मृत पति पुत्रहीन होना चाहिए, यदि पति जीवित है तो पाण्डु की भाँति नपुंसकता आदि से ग्रस्त होने के कारण प्रत्नोत्पादन में असमर्थ होना चाहिए। (२) परिवार के गुरुजनों द्वारा निर्धारित पद्धति से पति के लिए पूत्र पैदा करने का नियोग या आदेश पत्नी को देना चाहिए। (३) नियोग करने वाला पुरुष पति का भाई (देवर), सपिण्ड या पति का सगोत्र (गौतम के मतानुसार सप्रवर तथा अपनी जाति का) होना चाहिए। (४) नियोग करने वाले स्त्री-पुरुष में कामवासना का पूर्ण अभाव तथा कर्त्तेव्य पालन का भाव रहना चाहिए। (५) नियोग करने वाले पुरुष पर घृत का या तेल का लेप होना चाहिए, उसे न चुम्बन करना चाहिए और न ही स्त्री के साथ किसी प्रकार की काम-क्रीड़ा करनी चाहिए। (४) यह संबंधकेवल एक पुत्र होने तक तथा कुछ आचार्यों के मतानुसार दो पुत्र होने तक रहता है। (७) नियोग करने वाली विधवा को बढ़ी, बांझ, प्रजनन शक्ति में असमर्थ, बीमार या गर्भवती नहीं, अपितु युवती होना चाहिए। (६) एक पुत्र की उत्पत्ति होने के बाद दोनों को एक-दूसरे से पति-पत्नी का नहीं, अपित प्रवश्र और बहु का सा व्यवहार करना चाहिए (मन् ६।६२)। (६) पति की मृत्यु के एक वर्ष बाद ही नियोग की अनुमति दी जानी चाहिए। (१०) यदि विधवा नियोग न करना चाहती हो तो उसे इस कार्य के लिए बाधित नहीं किया जा सकता। यह व्यवस्था इसलिए की गयी थी कि कामुक देवरों को भाभी से अवैध संबंध स्थापित करने का बहाना न मिल सके। नियोग का कार्य इसकी अनमति मिलने पर ही किया जा सकता था। इसके बिना अपनी भाभी से नियोग करने वाले के लिए गरुड़पुराण (१।१०५-४२) ने चान्द्रायण ब्रत के प्राय-श्चित की व्यवस्था की है। स्मृतियों ने स्पष्ट रूप से यह विधान किया है कि गुरुजनों का नियोग या आदेश पाये बिना उपर्युक्त दशाओं के अभाव में यदि देवर भाभी से सम्भोग करता है तो वह बलात्कार का अपराधी (अगम्यागामी) माना जायगा (मनु ६।५५,६३, १४३-४,नारद स्त्रीपुंस ५५-६)। इस प्रकार के सम्भोग से उत्पन्न पुत्र को जारज (कुलटो-त्पन्न) कहा जायगा, वह सम्पत्ति का उत्तराधिकारी नहीं होगा (नारद स्त्रीपुंस ५४-५) और वह उत्पन्न करने वाले का पुत्र कहा जायगा (वसिष्ठ १७।६३)। नारद के मतानुसार यदि कोई विधवा या पुरुष नियोग के नियमों का उल्लंघन करता है तो उसे राजा द्वारा दण्ड दिया जाना चाहिए, अन्यथा समाज में अव्यवस्था और नैतिक अराजकता उत्पन्न हो जायगी। इन सब नियमों और नियन्त्रणों से यह स्पष्ट है कि उस समय नियोग की अनमति कठोर प्रतिबन्धों तथा नियन्त्रणों के साथ दी जाती थी ताकि इस व्यवस्था का कामवासना की पूर्ति के लिए दुरुपयोग न हो सके तथा इससे समाज में अनैतिकता की प्रवृत्ति न बढ़े।

क्षेत्रज पुत्र की श्रेष्ठता

आजकल हमें नियोग की परिपाटी बड़ी विचित्र प्रतीत होती है, किन्तु प्राचीनकाल में

वौधायन (२।२।३--४) और मनु (१।६४-६०) अग्रणी थे। आपस्तम्य का यह कहना था कि नियोग से उत्पन्न होने वाला क्षेत्रज पुत्त उसके उत्पादक या जनक का होता है, यह विधवा के पित को कोई धार्मिक लाभ पहुँचाने में समर्थ नहीं होता, अतः यह व्यवस्था विलकुल निरर्थंक है; वौधायन का भी यही मत था। मनु ने नियोग की बड़ी कड़ी निन्दा की है (१।६६), उसका यह मत है कि विद्वान् ब्राह्मण इसे पणुओं का कार्य कह कर इसकी भर्त्सना करते हैं (अयं द्विजैदि विद्वदिभः पणुधमें विगिहतः)। उसके मतानुसार इसका पालन नहीं करना चाहिए। किन्तु इतना तीन्न विरोध करते हुए भी उसने नियोग विषयक विस्तृत नियम विये हैं (१।५१-६१)। इससे यह स्पष्ट है कि णास्त्रकारों का विरोध होते हुए भी यह प्रथा समाज में प्रचलित थी और इसीलिए मनु जैसे नियोग-विरोधी स्मृतिकारों को इसके विशद विधि-विधान बनाने पड़े थे।

किन्त शनै:-सनै: कई कारणों से नियोग-विरोधी विचारधारा समाज में प्रवल होने लगी। इस समय विवाह तथा दाम्पत्य प्रेम के उच्चतम आदर्शों का विकास हो रहा था। मनु ने पति-पत्नी के लिए आमरण एक दूसरे के प्रति सच्चा रहने तथा पति की मत्य के बाद विधवा के लिए ब्रह्मचर्य के आदर्श का प्रतिपादन किया, अतः नियोग को पश्ओं का धर्म बताया गया। इसे पारिवारिक जीवन की पविव्रता और नैतिकता के लिए खतरा समझा गया। नियोग के नियमों में कुछ ढील के कारण देवर-भाभी के सम्बन्ध अवांछनीय एवं आपत्तिजनक संबंध हो सकते थे। इनसे उत्पन्न होने वाली नैतिक अराजकता का निवारण करने के लिए नियोग पर प्रतिबन्ध लगाना वांछनीय समझा गया। देवर की पहली पत्नी के लिए ईर्प्यावश नियोग को बुरा समझना सर्वथा स्वाभाविक था, इससे अनेक प्रकार के झगड़े पैदा होने की सम्भावना थी। परिवार के अन्य व्यक्ति भी इस प्रकार नियोग से पुत्र पैदा करके पारिवारिक सम्पत्ति में अपने एक नये हिस्से-दार के आगमन को अच्छा नहीं समझते थे। अतः इन सब कारणों से नियोग की प्रया धीरे-धीरे ल्प्त होने लगी। 'दूत वाक्य' में भास ने दुर्योधन के मुंह से यह कहलवाया है कि वह पाण्डवों को राज्य का उत्तराधिकारी नहीं मानता है, क्योंकि वे नियोग से उत्पन्न हुए थे (५।२१)। गुप्त यूग में नारद और पराशर ने इसे स्वीकार किया, किन्तू बृहस्पति ने इसकी निन्दा की<sup>२०</sup> इसे वर्तमान युग में करने का निषेध किया । मध्य युग के निबन्धकारों ने शास्त्र सम्मत होते हुए भी नियोग की व्यवस्था कलियुग के लिए वर्जित एवं निषिद्ध होने की घोषणा की। 29

देवराच्च सुतोत्पत्ति कलौ पंच विवर्जयेत ।

२० वृहस्पति, याज्ञ० १।६८।६ की टीका में अपरार्क द्वारा उद्धृत उक्तो नियोगों मुनिना निषिद्धः स्वयमेव तु । युगक्रमादशक्योऽयं कर्तुमन्यैविधानतः । २१ अश्वालम्भं गवालम्भं संन्यस्तं पलपैतृकम् ।

वर्तमान युग में आर्य समाज के संस्थापक स्वामी दयानन्द सरस्वती ने अपने सुप्रसिद्ध ग्रंथ सत्यार्थप्रकाश के चतुर्थ समुल्लास में नियोग का समर्थन किया। २२ श्री अल्तेकर के मतानुसार उन्होंने संभवतः यह इसलिए किया कि वे इस बात को अच्छी तरह जानते थे कि हिन्दू समाज विधवाओं के पुनर्विवाह का विरोधी है, विधवा के कष्टों को दूर करने की एकमाल पद्धति वेदशास्त्रानुमोदित नियोग ही है। किन्तु स्वामी दयानन्द के अनुयायी आर्यसमाजी इस पुरानी पद्धति का पुनरुजीवन नहीं कर सके, उन्होंने नियोग के स्थान पर विधवाओं के पुनर्विवाह को अधिक अच्छा समक्षा।

<sup>&</sup>lt;sup>२२</sup> दयानन्द सरस्वती—सत्यार्थ प्रकाश सटिष्पण; वेदानन्द कृत टिष्पणी सहित, विरजानन्द वैदिक संस्थान गाजियाबाद, तृतीयावृत्ति, पृ० १०२–७

#### अध्याय ५३

# बहुभार्यता

प्राचीन हिन्दू णास्त्रकारों ने विवाहों को ब्राह्म, वैव, आर्प, प्राजागत्य, आगुर, गांधर्व, राक्षस और पैणाच नामक आठ प्रकारों में बौटा था; किन्तु वर्तमान काल के पिष्चमी समाजणास्त्री विवाहों का वर्गीकरण पित-पत्नी की संख्या की दृष्टि से कहते हैं। इस दृष्टि से उन्होंने विवाहों के चार भेद किये हैं: १ एस-विवाह (Monogamy), वहुपत्नीकता या वहुमार्यता (Polygyny) बहुपतित्व या बहुभार्नृ ना (Polyandry) तथा गण-विवाह (Group Marriage)। एक पुरुप का एक स्त्री के साथ विवाह एक-विवाह (Monogomy) कहलाता है, एक पुरुप का कई स्त्रियों के साथ विवाह बहुविवाह (Polygamy), या बहुभार्यता (Polygyny) है। कई पुरुपों का एक स्त्री के साथ विवाह बहुपिनत्व या बहुभार्यता (Polygyny) है। कई पुरुपों का एक स्त्री के साथ विवाह बहुपिनत्व या बहुभार्यता (Polygyny) है। कई स्त्रियों के कई पुरुपों के साथ विवाह को गण-विवाह (Group Marriage) कहा जाता है। ३ इन चार प्रकार के विवाहों में से अंतिम प्रकार हिन्दू समाज में विलकुल नहीं पाया जाता, बहुपतित्व भी बहुन कम पाया जाता है। अतः यहाँ पहले केवल पहले दो प्रकार के विवाहों की ही मीमांसा की जायगी।

#### वैदिक युग में एक-विवाह की प्रथा

वेद में स्पष्ट रूप से एक विवाह का आदेश है। ऋग्वेद के विवाह सम्बन्धी सूर्यासूक्त के मंत्रों से यह बात पुष्ट होती है और आज भी प्रत्येक हिन्दू पित विवाह में पत्नी का पाणिग्रहण करते हुए यह प्रतिज्ञा करता है कि "मैं तेरे हाथ को सीभाग्य के लिए ग्रहण करता हूँ, जिससे तू पित के साथ बुढ़ापे तक पहुँचने वाली हो" (ऋ० १०। ६ ६)। विवाह के समय वर-वधू को यह आशीर्वाद दिया जाता है कि तुम दोनों यहाँ (गृहस्थ आश्रम में) इकट्ठे रहो, दोनों कभी वियुक्त या पृथक् मत हो, पौतों तथा नातियों के साथ खेलते हुए अपने घर में आनन्द मनाते हुए अपना सारा जीवन बिताओं (ऋ० १०। ६ ६। ४०)। अथर्ववेद में यह प्रार्थना की गयी है—"ह इन्द्र, पित-पत्नी को चकवा-चकवी के

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> इंसाइक्लोपीडिया ब्रिटानिका, १४ वॉं संस्करण, पृ० ६४६

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> वेस्टरमार्क-शार्ट हिस्टरी आफ मैरिज, पु० २२६

जोडे की तरह से (इकट्टा रहने की) प्रेरणा करो (अथर्व० १४।२।६)। इन मन्त्रो मे पति-पत्नी द्वारा जीवन पर्यन्त एक-विवाह के उच्चैतम आदर्श को निवाहने का स्पष्ट वर्णन है।

वेद मे उपमा के रूप मे भी अनेक स्थानो पर एक पित-पत्नी के विवाह का वर्णन किया गया है (ऋ० १।२४।७, ऋ० ४।३।२, १०।७१।४)। वैदिक काल मे पित-पत्नी के लिए दम्पती शब्द का व्यवहार होता था। वेद मे दम्पती द्वारा एकमन होकर अनेक कार्य करने का वर्णन है (ऋ० ४।३।२)। सोम के प्रकरण मे कहा गया है कि पित-पत्नी एक मन वाले होकर सोम का अभिस्नावण तथा शुद्धि करते है (ऋ० ६।३१।४)। उपर्युक्त मन्द्रों से यह स्पष्ट है कि वेद में स्पष्ट रूप में एक-विवाह का आदेश है।

#### बहुविवाह के संकेत

किन्तु अनेक स्थानो पर उपमा के रूप मे और कई बार हीनोपमा के रूप मे बहु-विवाह के कुछ सकेत वेदों में अवश्य उपलब्ध होते है। ऋ० १।१०५। में सायण के अनुमार तित तथा स्वामी दयानन्द के अनुमार न्यायाध्यक्ष की एक शिकायत का वर्णन है। मायण के मत से कुएँ मे पडा हुआ वित यह शिकायत करता है कि चारो ओर की ईंटे उमे उसी प्रकार पीडा रही है, जैसे सीने पीडा देनी है (स मा नपन्त्यभित सपत्नी-रिव पर्णव ) । दूसरे मत मे न्यायाधीण वादी-प्रतिवादी की शिकायत से परेशान होकर कहता है कि ये मुझे सौतो की तरह सता रहे है। ऋ० १।१०४।३ मे सौतो के लड-झगड कर नदी के प्रवाह में डूब मरने की उपमा दी गयी है। ऋ० (१०।१०२।११) में दो धराओं का वहन करने वाले बैल के साथ दो पतनी वाले पति की उपमा का वर्णन है। ऋ० ७।१८।२ मे इन्द्रको यह कहा गया है कि तू कान्तियो के साथ उसी तरह निवास करता है जैसे कि राजा स्त्रियो के साथ रहता है। अन्य स्थानो (ऋ० १।६२।११, १।१६६।७, १०।४३।१) पर भी उपमा के रूप में सपत्नियों का वर्णन है। ऋ० १०।१४५ सपत्नीबाधन अर्थात् सौतो से उत्पन्न होने वाली बाधाओ को दूर करने वाला सूक्त हैतथा ऋ० १०।१५६ भी इसी विषय का सुक्त है। पहले मे यह प्रार्थना है कि मेरी सीत को दूर कर और मेरे पित को केवल अर्थात अन्य पितनयो से रहित कर। दूसरे सूक्त में यह कहा गया है कि मैं सौतो का पराभव करने वाली हूँ मैने इन सौतों को जीता है। अथर्ववेद मे इन्ही मन्त्रो की पूनरावृत्ति है (३१।८)।

#### ब्राह्मणग्रथो मे बहुभार्यता

ऐसा जान पडता है कि ब्राह्मण ग्रथो के समय मे आर्य जाति ''चक्रवाकेव दम्पती'' के उच्च आदर्श से कुछ गिर गयी थी। राजाओ मे तथा धनियो मे बहुपत्नी-विवाह की पद्धति प्रचलित हो गयी। प्रारम्भ मे सम्भवत इस पद्धति के प्रचलन का उद्देश्य पुत्र

की आकांक्षा थी। ऐतरेय ब्राह्मण (३३।१) से हमें ज्ञात होता है कि इक्ष्वाकृवंगीय राजा हरिश्चन्द्र अपूत्र था, उसकी सी स्तियाँ थी और उनसे उसे पूत्र प्राप्त नहीं हुआ। मैतायणी संहिता (१।५८) बताती है कि मन् की दस स्तियाँ थी। शतपथ ब्राह्मण (५।२।१।१०) ने बड़े स्पष्ट शब्दों में पत्नी को पति का अर्धा ग बनाकर, एक-विवाह के उच्च आदर्श का प्रतिपादन किया है, किन्तु अश्वमेध के प्रकरण में उसने राजा की चार स्तियों--महिपी, वावाता, परिवृक्ता और पालागली का वर्णन किया है। महिपी पहली पत्नी या पटरानी को कहते थे। वावाता का अर्थ ऐतरेय ब्राह्मण (१२।११) में प्रिय पत्नी किया गया है। परिवक्ता परित्यक्ता पत्नी होती थी और पालागली दरबारी अफसरों के या नीच जाति के यहाँ से आयी हुई स्त्री होती थी। रामायण (१।१४।३५) में अण्वमेध यज्ञ के प्रसंग में इनमें से तीन स्त्रियों के नाम आये है और इनकी होता, अध्वर्य, उदगाता से तुलना की गयी है। सायणाचार्य ने ऐतरेय ब्राह्मण (१२।११) की टीका में वावाता के पद की व्याख्या करते हुए "भूर्भुव: स्व:" की तीन व्याहृतियों से राजा की तीन प्रकार की पत्नियों की तुलना करके बताया है कि राजा की तीन प्रकार की स्त्रियां होती हैं, उत्तम जाति वाली स्त्री को महिषी कहते हैं, मध्यम जाति से उत्पन्न को वाबाता तथा नीच जातिवाली को परिवृक्ता। अश्वमेध यज्ञ में अश्व का अभ्यंजन परिनयों द्वारा होता था (शतपथ ब्राह्मण १३।२।६।७)। तैतिरीय संहिता (६।६।४।३) में एक विचित्र ढंग से बहुपत्नी-विवाह का निराकरण है। उसमें कहा गया है कि जिस प्रकार एक यूप पर वह दो रस्सियों (रशनाओं) का घेरा बाँधता है, उसी प्रकार एक पुरुष दो पत्नियों को पाता है और क्योंकि वह एक रस्सी से दो यूपों का घेरा नहीं बनाता है इसलिए एक स्त्री दो पतियों को प्राप्त नहीं करती। इसी विचित्र तर्क का अनुमोदन करते हुए ऐतरेय ब्राह्मण (१२।११) कहता है कि "इसलिए एक प्रथ की बहत सी स्त्रियाँ होती हैं, किन्तु एक स्त्री के बहुत से पति नहीं होते।"

गृह्यसुतों से भी बहुभार्यता का प्रचलन सुचित होता है। हिरण्यकेणी तथा णांखायन गृह्यसुतों में ध्रव-दर्शन की विधि में जो प्रार्थना है, उसमें अनेक पत्तियों का उल्लेख है। शांखायन की एक विधि में कहा गया है कि सोम स्त्रियों की दृष्टि से समृद्ध है, वह मुझे पित्नियों की दृष्टि से समृद्ध करे। आपस्तम्ब गृह्यसुत्र ने आपित्तियों एवं उपद्रवों के निराकरण तथा विशेष इच्छाएँ पूर्ण करने के प्रकरण में एक पत्नी द्वारा दूसरी सौतों को नियन्त्रित करने का उल्लेख किया है और इस प्रकरण में ऋग्वेद के सप्तनी-बाधन सूक्त का विनियोग किया है। गृह्यसुतों में पारस्कर ने सर्वप्रथम यह व्यवस्था दी कि विभिन्न वर्णों के कम से ब्राह्मण की तीन पित्नयाँ—ब्राह्मणी क्षत्रिया और वैण्या होती हैं, क्षत्रिय की क्षत्रिया और वैण्या दो पित्नयाँ होती हैं और वैण्य की एक। तीनों वर्णों को वैदिक मंत्रों के बिना शूद्रा पत्नी को ग्रहण करने का अधिकार है। आगे चल कर हम देखेंगे कि बाद में अनुलोम विवाह की इस पद्धति

का प्रचलन बहुत बढ़ गया और सभी धर्मसूतों एवं स्मृतियों ने इस नियम का समर्थन किया। यद्यपि इस समय बहुतिवाह होता था, तथापि एकपत्नीत्व को बहुत अच्छा आदर्ण समझा जाताथा और उस समय समाज में एकपत्नीव्रत प्रचलित था। उपाकर्म (श्रावणी) की विधि में ऊर्ध्वरेना तथा एक पत्नी वाले (ऊर्ध्वरेनोम्यः एकपत्नीम्यः) पुरुषों को विशेष प्रनिष्टा के आमनों पर विठाया जाताथा।

बृहदारण्यक उपनिषद् (४।५।५-२) से ज्ञान होता है कि बहुपत्नी विवाह की प्रथा राजाओं के अनिरिक्त दार्णनिक एवं विचारक ब्राह्मणों में भी प्रचलित थी। वहाँ स्पष्ट रूप से वर्णन है कि महाँप याज्ञवल्वय की कात्यायनी और मैंब्रेयी नामक दो पत्नियाँ थीं।

बौद्धकाल में बहुगत्नीविवाह की प्रथा का प्रचलन था। महावंश में यह कहा गया है कि भगवान वृद्ध के पिता को माया और महामाया नामक दो सगी बहुनें ज्याही गयी थीं। तिब्बती अनुश्रति भी इसको पुष्ट करती है। तिब्बती अनुश्रुति में कहा गया है कि यद्यपि शाक्यों में यह कठोर नियम था कि कोई पुष्प एक से अधिक स्वियों को ग्रहण न करे, किन्तु शुद्धोदन ने राजकुमार अवस्था में पांडव नामक पहाड़ी जाति को हराया था, अतः इस महान् कार्य के लिए उसके प्रति आदर प्रदिणत करने के लिए उसे दो स्वियाँ रखने की आज्ञा दी गयी।

बब्बू जातक में यह वर्णन है कि जब एक स्त्री ने पीहर से लौटने में देर की तो उसके पित ने दूसरा विवाह कर लिया। मघ नामक एक मागध गृहस्थ की नन्दा, सुधम्मा, चित्रा, मुजाता नामक चार स्त्रियाँ थीं। सूहक जातक में एक पित ने धोखा देने वाली स्त्री को अलग करके दूसरा विवाह किया।

जनकान (इक्ष्वाकु) राजा की पाँच पित्याँ थीं, विम्बिसार की पाँच सौ (महा-वग्ग मानान)। जातकों में दशरथ की पित्तयों की संख्या २४६ बतायी है। कुछ जातकों (सं० ५१४, ५३म) में कई राजाओं की १६००० स्वियों का वर्णन है, किन्तु सबसे अधिक संख्या रखने का श्रेय कुशावती के राजा सुदर्शन को प्राप्त हुआ है, उसके अन्तःपुर में ४००० रानियाँ थीं (कावेल, जातक प्रथम भाग, प्० २३१)।

इन उदाहरणों से स्पष्ट है कि पुरुष पहली पत्नी के रहते हुए दूसरा विवाह करते थे, बहुधा सौतों को पहली पत्नी का कठोर व्यवहार सहना पड़ता था। कई बार पहली पत्नी संतान न होने पर पित को दूसरे विवाह की प्रेरणा करती थी, किन्तु सौत के गर्भवती या संतानवती होने पर उसके साथ इस आशंका से दुर्व्यवहार करती थी कि पित का प्रेम अब उसकी सौत के साथ हो जायगा। धम्मपद (१।४५) की टीका में श्रावस्ती के एक गृहस्य का वर्णन है जिसने पहली पत्नी से संतान न होने पर उसकी प्रेरणा से सन्तानार्थ

बी. एम. आप्टे—सोशल एण्ड रिलीजस लाइफ इन दी गृह्यसूत्राज् ।

दूसरा विवाह किया। दूसरी स्त्री के गर्भवती होने पर पहली पत्नी ने पति के प्रगाढ़ प्रेम के छिन जाने के डर से दवाइयों द्वारा अपनी सौत का गर्भपात कराया। इस प्रकार तीन बार उसने यह कुकर्म किया और तीसरी बार उसकी सौत गर्भपात तथा दवाई के प्रभाव से मर गयी।

बौद्ध ग्रंथों के अध्ययन से ज्ञात होता है कि बहुपत्नी-विवाह की प्रथा पहने राजाओं में थी और उसके बाद यह बुराई राजाओं से ब्राह्मणों ने ग्रहण की, ब्राह्मण धिम्मक मुक्त में श्रावस्ती में तत्कालीन ब्राह्मणों के अधःपतन की क्रिया पर प्रकाण डालते हुए बृद्ध ने इसका वर्णन किया है।

अस्बब्ध सुत्त में भगवान बुद्ध ने उस समय के ब्राह्मणों की प्राचीन काल के ब्राह्मणों से तुलना की है तथा अम्बब्ध नामक एक ब्राह्मण के मुख से ब्राह्मणों में उग ममय प्रचलित बुराइयों को स्वीकार कराया है। इन बुराइयों में एक बुराई बहु-विवाह भी है। अ आलवक सुत्त में एक गृहपति के घर में चार भायिओं का वर्णन है। र राष्ट्रपाल जब बौद्ध संन्यासी हुआ तो उसके पिता ने उसे संन्यास से लौटाने के लिए अपने घर में भोजन का निमंत्रण दिया और सोने की बड़ी राशि एकत्र करके राष्ट्रपाल की स्त्रियों को आमंत्रित किया— ''आओ, बहुओं, जिन अलंकारों से अलंकृत हो पहले राष्ट्रपाल कुलपुत्र को तुम प्रिय होती थी, उन अलकारों से अलंकृत होओ।''बाद में ये स्त्रियाँ राष्ट्रपाल से वोलीं— ''आयं-पुत्न, कैसी हैं वे अप्सराएँ हैं, जिनके लिए तुम ब्रह्मचर्य का पालन कर रहे हों ('(बृद्धचर्या पृ० ३५५–६)। बौद्ध वाङ्मय के इन उद्धरणों से स्पष्ट है कि उस समय हिन्दू समाज में बहुपत्नी-विवाह का पर्याप्त प्रचलन था।

### बहुभार्यता तथा धर्मसूत्र

धर्मसूत्रकारों में आपस्तम्ब ने बहुविवाह की प्रवृत्ति को रोकना चाहा। विवाह का वैदिक आदर्श एवं उद्देश्य पुत्र की प्राप्ति तथा धर्म का पालन है, इन दो उद्देश्यों के अतिरिक्त अन्य किसी उद्देश्य से किया जाने वाला विवाह निन्दनीय होना चाहिए। आपस्तम्ब धर्मसूत्र (२।४।९१।९२-९३) ने इन दो उद्देश्यों के अतिरिक्त विवाह को न केवल निन्दनीय, अपितु दंडनीय ठहराया है। उसने स्पष्ट शब्दों में यह विधान किया कि पत्नी यदि धर्म और संतान से सम्पन्न हो तो पुरुष दूसरी स्त्री को ग्रहण न करे, यदि धर्म और संतान में से कोई एक उद्देश्य पत्नी से सम्पन्न न हो तो दूसरी पत्नी को ग्रहण करे। इस नियम का अतिक्रमण करके दूसरी स्त्री ग्रहण करने वाले

४ अंगुत्तर निकाय ३।४।४ बुद्धचर्या पृ० ३५०

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> मज्झिम निकाय २।४।२

<sup>&</sup>lt;sup>६</sup> रट्ठपाल सुत्त बुद्धचर्या पृ० ३५५-५६

के लिए उसने यह दंड व्यवस्था की है कि वह गधे की खाल के बालों बाला हिस्सा ऊपर रखते हुए धारण करे तथा छः मास तक सात घरों से भिक्षा माँग कर निर्वाह करे (११९०१२६। १६)। किन्तु आपस्तम्ब की एक पत्नी-विवाह की यह कठार व्यवस्था अन्य धर्मसूत्रों में उपलब्ध नहीं होती। वसिष्ठ धर्मसूत्र (११२४) ने बहुपत्नी-ग्रहण की जो व्यवस्था की है, पिछले स्मृतिकारों ने उसका पूरा अनुसरण किया है। इस व्यवस्था के अनुसार वर्णानुपूर्व्य की वृष्टि से ब्राह्मण की तीन स्त्वयाँ, क्षित्रय की दो और वैष्य की तथा णूद की एक स्वी होती है। वर्णानुपूर्व्य का यह आणय है कि ब्राह्मण क्षित्रय, वैष्य से ऊंचा होने के कारण ब्राह्मणी के अतिरिक्त क्षित्रया और वैष्या की पत्नी के स्प में ले सकता है, अतः उसकी तीन स्त्वयाँ होती हैं और इसी तरह क्षत्रिय की दो और वैष्य तथा णूद की एक।

सरल शब्दों में कहा जाय तो बाह्मण को इस प्रकार बहुविवाह के मामले में सबसे अधिक छट दे दी गयी। वह तीनों वर्णी की कन्याओं से विवाह कर सकता था। बद्ध ने भी बाह्मणों द्वारा निम्न वर्णी की पत्नियां लेने का वर्णन किया है। वसिष्ठ धर्मसुद्र से हमें यह जात होता है कि ब्राह्मणों में अपने से नीचे की तीनों वर्णों की स्तियों से विवाह का रिवाज उस समय प्रचलित था। विसप्ठ धर्मसूत्र से हमें यह भी जात होता है कि आर्य उस समय काले रंग वाली गुद्र स्त्रियों को भी लिया करने थे, किन्तु धार्मिक कार्यों में वह उनकी पत्नी नहीं समझी जाती थीं। वसिष्ठ धर्ममूल कहता है कि अग्नि का चयन करके अर्थात अग्निहोत्न की विधि पूरी करके गुद्रा के पास न जाय। कृष्ण-वर्णा गुद्रा रमण के लिए ही होती है, धर्म के लिए नहीं। यह स्पष्ट है कि इस प्रकार की स्त्री उस समय धर्म-पत्नी नहीं होती थी, किन्तु उपपत्नी (Concubine) या रखैन मान्न होती थी। बौधायन धर्मसूत्र ने आपस्तम्ब की पूत्र न होने की गर्त को कुछ अधिक स्पष्ट किया है। ऐसा जान पड़ता है कि पुत्र न होने की शर्त का कुछ दुख्योग होने लगा था। पुरुष एक दो वर्ष तक पूत्र न होने पर ही दूसरा विवाह कर लेते होंगे। इस प्रवृत्ति को रोकने के लिए बौधायन धर्मसूत्र (२।२।६) ने यह व्यवस्था की है कि पुरुष संतान न होने पर दसवें वर्ष और यदि कन्याएँ ही उत्पन्न होती हों तो १२वें वर्ष अपनी पत्नी का त्याग करे। बौधायन की यह व्यवस्था बहुत उत्तम है, किन्तु उसके बाद उसने पुरुषों को अप्रियवादिनी होने पर पत्नी को छोड़ने की जो व्यवस्था की है, वह हिन्दू नारी के लिए अगली शतियों में बहुत भयंकर सिद्ध हुई। उससे पुरुषों को पहली स्त्री छोड़कर अन्य स्त्रियों से शादी करने के लिए एक बड़ा स्गम बहाना मिल गया।

### वहुभार्यता तथा कौटिल्य

कौटिल्य ने बौधायन की भाँति पुत्र न होने की शर्त की अधिक स्पष्ट व्याख्या की । कौटिल्य (३।२) ने यह व्यवस्था की कि यदि पत्नी पुत्रहीना अथवा बांझ है तो पुरुष दूसरा विवाह करने से पहले आठ वर्ष प्रतीक्षा करे। यदि बच्चे मरे हुए पैदा होते हैं तो १० वर्ष तक प्रतीक्षा करे और यदि कन्याएँ ही उत्पन्न होती हैं तो १२ वर्ष तक प्रतीक्षा करे, इसके बाद यदि वह पुत्र के लिए उत्पुक्त है तो दूसरा विवाह करे। यदि वह इस नियम का उल्लंघन करता है तो उसे राजा को २४ पण दण्ड देना पड़ेगा तथा स्त्री को कुछ सम्पत्ति उसे धन के रूप में देनी पड़ेगी। कीटिल्य ने यद्यपि आगे चल कर यह कहा है कि एक पुरुष कई स्त्रियों से गादी कर सकता है वर्णा कि वह उन स्त्रियों को जिन्हें विवाह के समय कुछ नहीं दिया गया था त्याग करने के समय कुछ धन (अधिवेदनिक) दे तथा उनके जीवन-निर्वाह का उचित प्रबंध करे, क्योंकि स्त्रियों के साथ विवाह पुत्र उत्पन्न करने के लिए ही किया जाता है (अर्थणास्त्र २१२)। इन उदरणों से स्पट्ट है कि पुत्र का अभाव ही कौटिल्य को दूसरे विवाह के लिए उपयुक्त कारण जान पड़ता था, न कि अप्रयवादिनी होने का निस्सार कारण और वह इस कारण दूसरी स्त्री से विवाह करने वाले पुरुष को दण्डनीय समझता था।

# वहुभार्यता तथा स्मृतियां

नारद के अतिरिक्त अन्य स्मृतिकारों ने बहुविवाह को आपस्तम्य तथा कौटिल्य की भाँति बुरा नहीं समझा। मनुस्मृति (५।१६७-१६८) ने तथा याज्ञवल्क्य स्मृति (१। = १) ने पित को पहली पत्नी के मरने पर फीरन दूसरा विवाह करने की आज्ञा दी है। गृहस्य को धर्मकार्य के लिए पहली पत्नी के मरने पर दूसरी पत्नी का ग्रहण करना उचित ही है, पुल न होने की दशा में भी मनु (६। ५१) ने दूसरी पत्नी के ग्रहण का विधान किया है, किन्तु उसके साथ उसने बौधायन की अप्रियवादिनी की गर्त को दूहराया है। इसके अतिरिक्त मनुस्मृति में पहली पत्नी को छोड़ने के अन्य बहुत से कारण बताये गये हैं। पति को उचित है कि मदिरा पीने वाली, निषिद्ध आचरण करने वाली, पति से विमुख रहने वाली, असाध्य रोग से पीड़ित, गर्भ आदि नाग करने वाली, बहुत व्यय करके धन नष्ट करने वाली पत्नी के जीवित रहने पर भी दूसरा विवाह कर ले। कौटिल्य की तरह याज्ञवल्क्य (२।९४८) पहली पत्नी के लिए स्वीधन की व्यवस्था करता है। इस दृष्टि से मनु की व्यवस्था बहुत कठोर है, क्योंकि उसमें पहली पत्नियों को किसी प्रकार के धन को देने का उल्लेख नहीं किया गया। दूसरी पत्नी के आने पर पहली पत्नी की जो शोचनीय दशा हो जाती है, वह सभी जानते हैं। उस समय उसे केवल कुछ धन से ही सुखपूर्वक जीवन व्यतीत करने का संतोष प्राप्त हो सकता है। मनु ने यह संतोष उन दु:खग्रस्त स्त्रियों को नहीं दिया । याज्ञवल्क्य इस दृष्टि से अवश्य उदार है कि उसने अधिविन्ना (पहली स्त्री) को शुल्क देने की व्यवस्था की है (२।१४८) । किन्तु यदि कोई पति पत्नी पर झूठ-मूठ कोई दोष लगाकर दूसरी

स्त्री से शादी करता है तो उसके लिए किसी प्रकार की दंड व्यवस्था नहीं की गयी है।

गुप्तकाल के समृद्ध एवं उच्च आदशों को प्रतिफलित करने वाली नारव-स्मृति को ही यह गौरव प्राप्त है कि पतियों द्वारा उपर्युक्त शतों का दुरुपयोग करने पर उसने उनके लिए दण्ड की व्यवस्था की है। यदि कोई पति अनुकूल, अपशब्दों का प्रयोग न करने वाली, दक्ष, साध्वी, संतान वाली स्त्ती को छोड़ता है तो राजा को उसे कड़ा दण्ड देकर ठीक मार्ग पर लाना चाहिए (स्त्री पुंसयोग ६५)। किन्तु अगले स्मृतिकारों ने मनु द्वारा विणत दोषों वाली पहली स्त्री के रहते हुए अनुलोम विवाह द्वारा ब्राह्मण, क्षविय, वैश्य के बहुविवाह के अधिकार को स्वीकार किया है।

याज्ञवल्क्य स्मृति (१।७३, मि॰ मनु॰ ६।८०) ने विधान किया है कि पति को उचित है कि मदिरा पीने वाली रोगग्रस्त रहने वाली, धूर्त, बन्ध्या, बहुत खर्च करके धन का नाश करने वाली, अप्रिय वचन वाली, कन्या पैदा करने वाली और पति से द्वेष करने वाली स्त्री के रहते हुए दूसरा विवाह कर ले। इस से स्पष्ट है कि बहुविवाह का रोग उस समय बहुत प्रचलित हो चुका था और उसको न्यायोचित सिद्ध करने के लिए उपर्यक्त नये दोष पत्नी में ढ्ँढ़े गये। ऐसी पत्नियों का पति से रुष्ट होना स्वाभाविक था, अतः मनुने ऐसी पत्नियों के लिए दंड की भी व्यवस्था की है। दूसरा विवाह करने पर यदि पहली पत्नी कुपित होकर घर से बाहर निकले तो उसे रोक कर रखे अथवा उसे पिता के घर पहुँचा दे। मनु (३।१२।१३) यह मानता था कि पुरुष विवाह केवल धर्म कार्य के लिए ही नहीं करते, अपितु उनके विवाह कामवासना से प्रेरित होकर भी किये जाते हैं और उन विवाहों के लिए वसिष्ठ की तरह मनु ने अनुलोम क्रम से ब्राह्मण को चारों वर्णों की स्त्रियाँ, क्षतियों को तीन, वैश्यों को दो तथा शूद्र को एक स्त्री ग्रहण की स्वीकृति दी है (मनु० ३।१७)। अगले श्लोकों से (३।१४-१६) स्पष्ट है कि मनु (३।१७) इस अनुलोम विवाह का घोर विरोधी था और उसने अनुलोम विवाह का वर्णन केवल इसलिए किया कि यह उस समय के समाज में प्रचलित था। मनु ने एक-विवाह के आदर्श को स्पष्ट शब्दों में उद्घोषित किया है। पति-पत्नी विवाह करके ऐसा यत्न करें कि वे एक दूसरे के अविरुद्ध होकर रहते हुए कभी भी परस्पर नियम का भंग न करें। पति-पत्नी आमरण एक दूसरे के प्रति सच्चे रहें, यही संक्षेप में स्त्री-पुरुष का परम धर्म (मनु० ६। १०१ - २) है।

दूसरा विवाह करने के विषय में मनुस्मृति का यह आदर्श था कि रोगिणी स्त्री भी यदि पति के हित में तत्पर और सुशीला हो तो उसकी अनुमति लिये बिना पति दूसरा विवाह न करे। ऐसी पत्नी निरादर करने योग्य नहीं है (मनु० ६।५२)। किन्तु मनु ने पत्नियों को यह परामर्श मात्र ही दिया है। पति यदि पत्नी का निरादर करके दूसरा विवाह करता है तो उस पति के लिए मनु ने कौटिल्य या आपस्तम्ब

कों भाँति किसी दण्ड की व्यवस्था नहीं की है। मनु (१९।५) से यह विदित होता है कि बंगाल के कुलीन ब्राह्मणों की तरह उस समय के ब्राह्मण संतान होने पर भी धन के लोभ से विवाह किया करते थे। मनु ने ऐसे विवाहों की निन्दा की है और उनका प्रचलन घटाने के लिए यह व्यवस्था की है कि इस प्रकार के विवाह से उत्पन्न पुत्र ब्राह्मण का नहीं होगा, अपितु धन देने वाले का होगा। मनु के णव्द इस प्रकार हैं— "जब कोई ब्राह्मण पहली स्त्री रहने पर (सन्तित आदि के निमित्त के विवा— कुल्लूक) किसी से धन याचना करके अपना दूसरा विवाह करता है, तब उसको इस विवाह से केवल रितफल मिलता है। पिछली स्त्री से उत्पन्न सन्तान धन देने वाले की होती है" (गनु० १९।५)।

आजकल की तरह मनु के समय में भी दोषों वाली कन्या के बदले अच्छी कन्या दिखाकर पिता विवाह के समय दोष वाली कन्या का दान किया करते थे। कौटिल्य (अध्याय ४६) ने इस अवस्था में दांप वाली कन्या को छोड़ने की व्यवस्था की है। किन्तु मनु कहता है कि दोष वाली कन्या के साथ दूसरी निर्दोप या उत्तम कन्या को भी ले ले (मनु ८।२०४)। जब कोई व्यक्ति वर को उत्तम कन्या दिखाकर विवाह के समय निकृष्ट कन्या दे तो इस अपराध के दण्ड में उसे एक ही गुल्क में दोनों कन्याओं का विवाह उस वर के साथ कर देना पड़ेगा, ऐसा मनु ने कहा है (=।२०४)। याज्ञवल्क्य (१।६६), व्यास (२१८।६७) तथानारद (३१-३३) भी इस प्रकार की व्यवस्था करते हैं। इन सब में धोखा देने वाले को दंडनीय अपराधी बताया गया है, किन्तु इन सबने मनु की इस विचित्र व्यवस्था का समर्थन नहीं किया कि वर दोनों कन्याओं से शादी कर ले। सच्ची बात तो यह है किवर्तमान मनुस्मृति के निर्माणकाल (१५० ई० पू०) से पहले ही हिन्दू समाज में बहुविवाह की प्रथा प्रवल हो चुकी थी। महाभाष्य (१८० ई० पू०) में पाणिनीय सूत्र २।२।२५ पर यह कहा गया है कि अज्ञात वस्तु के पूछने में बहुवचन का प्रयोग करना चाहिए, जैसे आपके कितने लड़के है, आपकी कितनी स्त्रियाँ हैं। स्पष्ट है कि बहुविवाह प्रचलित रहने के कारण ही यहाँ स्त्रियों वाला बहुवचनान्त उदा-हरण दिया गया है। व्यास (२।५०) ने मन् की शर्तों पर ही पित को दूसरे विवाह की अनुज्ञा दी। पदेवल स्मृति ने स्पष्ट रूप से कहा है कि शूद्र की एक स्त्री होती है, वैश्य की दो, क्षत्रिय की तीन, ब्राह्मण की चार तथा राजा की यथेच्छ। ह

<sup>७</sup> महाभाष्य २।२।२५

<sup>५</sup> व्यास स्मृति २।५०

<sup>६</sup> देवल स्मृति,

केचित्ताववाहुर्रानज्ञातेऽर्थे बहुवचनम् प्रयोक्तव्यमिति । तद्यथा कति भवतः पुत्राः कति भवतो भार्या इति । धूर्ता च धर्मकामघ्नीमपुत्रां दीर्घरोगिणीम् । सुदुष्टां व्यसनासक्तां नारीमधिवेदयेत ।। एका शूद्रस्य वैश्यस्य द्वौ तिस्रः क्षत्रियस्य च । चतस्रः ब्राह्मणस्य स्युभीर्या राज्ञो यथेच्छतः ।।

बहुमार्यता तथा रामायण--रामायण मे यह स्पष्ट है कि पुत्र न होने की दशा में पुरुष अनेक विवाह किया करते थे। दणरथ ने कौशल्या, कैंकेयी और सुमिता से सन्तानार्थ ही विवाह किया। तीन विवाहों के बाद भी सन्तान न होने पर पुत्रेष्टि यज्ञ से उनकी चार सन्तानें हुई । यह बहुपत्नीत्व ही दणरथ की अकाल मृत्यु का कारण हुआ । कैंकेयी दशरथ की प्रिय रानी थी। एक ओर सत्यसन्ध राजा कैंकेयी को दिये गये वचन को पूरा कारने के लिए बाधित थे और दूसरी ओर राम के राजा बनने के न्यायपूर्ण अधिकार पर वे कैंकेबी के कुठाराघात को सहन नहीं कर सकते थे। वे बड़ी दुविधा में थे और मृत्यु ने ही उनके इस घार गानसिक दुःखं का अन्त किया। किन्तु कीशल्या को अपनी सौत के कारण होने वाला वु:ख बड़े कप्ट से झेलना पड़ा। उसने अत्यधिक हृदयविदारक शब्दों में करुण विलाप करते हुए कहा है (रामायण २।२०।३५-५५)-- "पति से मैंने किसी प्रकार का कल्याण या सुख नहीं प्राप्त किया, हे राम, पुत्रसुख देखने की आशा से मैंने जीवन धारण किया था। अपने मे छोटी आयु की सीतों से अपमानित होते हुए मैं उनके हृदय-विदारक वचन सुनती हूँ। स्त्रियों के लिए इससे बढ़कर क्या दु:ख हो सकता है ? तेरे पास रहते हुए भी मैं इस प्रकार तिरस्कृत थी, हे प्रिय पुल, तेरे दूर चले जाने पर तो मेरी मृत्य हो जायगी। जो कोई (नौकर) मेरी सेवा करता है, मेरा अनुसरण करता है, कैंकेयी के पुत्र (भरत) को देखकर वह मुझसे बात नहीं करता। कैंकेयी के बरावर या (मान मे) जसमे बड़ी होने पर भी कैंनेयी की दासियों ने मुझे बहुत सताया है। हे राम, तुझे पैदा हुए १७ वर्ष बीत गये। ये वर्ष मैंने अपने कष्टों के नष्ट होने की आकांक्षा से बिताये थे।"

पुर और धूव के उवाहरण—बहुविवाह में जब राजा एक पत्नी के पुन्न से अधिक प्रेम करता है और दूसरे की उपेक्षा करता है तो उन पुनों की दणा दयनीय हो जाती है। ऐसी शोचनीय दणा में अनुभवणील पुन्न कौणल्या की तरह मौत माँगा करते हैं। नहुष के पुन्न राजा ययाति की शांमिष्ठा और देवयानी नामक दो पित्नयाँ थीं। ययाति शांमिष्ठा से और उसके बेटे पुरु से बहुत प्रेम करता था। देवयानी का पुन्न यदु यह अन्याय न सह सका, वह अपनी माता से कहता है—"भृगृवंशी कुल में उत्पन्न होकर तू इस हार्दिक दुःख एवं दुःसह अ .नान को सह रही है। हम दोनों दुःख से मृक्ति पाने के लिए एक साथ अगिन में प्रविष्ट होते हैं, राजा दैत्यपुनी शांमिष्ठा के साथ सुख से रहे। यदि तुझे यह दुःख सह्य हो तो तू मुझे अगिन में प्रवेश की अज्ञा दे।" देवयानी ने जब अपने पुन्न के ये वचन सुने तो उसे बहुत हुआ, क्षोम एवं कोध हुआ। उसने अपने पिता को स्मरण करके बुलाया और यह कहा — "हे मुनिश्चेष्ठ, में तीक्ष्ण विष खा लूँ भी, अग्नि में जलकर या पानी में डूबकर मर जाऊँगी, किन्तु अब मैं जी नहीं सकती। रार्जाष ययाति मेरी अवज्ञा करता है और मेरा सत्कार नहीं करता"। इस पर भागंव ने ययाति को शाप दिया कि तुमने मेरा अपमान किया है अतः तुम्हारा शरीर जीर्ण-शीर्ण हो जायगा। (रामा० ७।५ ॥)

ध्रुव के ईश्वरफक्त बनने में उसके पिता उत्तानपाद का उसकी माता सुनीति के साथ किया जाने वाला उपेक्षापूर्ण व्यवहार था। अपनी चहेती स्त्री सुरुचि के सौतिया जाहे के कारण सुनीति को बड़ा कष्ट भोगना पड़ा। सुरुचि के पुत्र उत्तम के साथ सुनीति के पुत्र घृव ने भी जब राजा की गोद में बैठना चाहा तो सुरुचि ने उसे अपमानपूर्ण शब्दों में कहा—"है वत्स, यह उच्चाभिलाया छोड़ दो, तुम हीन स्थिति रखने वाली सुनीति के गर्भ से उत्पन्न हुए हो, यह स्थान सर्वश्रेष्ठ हैं। अतः तुम्हारे लिए यह उपयुक्त नहीं है। मेरा पुत्र उत्तम ही इस पर बैठ सकता है" (विष्णुपुराण अंशा १ अध्याय ११)। रामायण में बहुविवाह के उपर्युक्त संकेतों के होते हुए मर्यादा पुरुषोत्तम रामचन्द्र ने जीवन पर्यन्त एक विवाह के उच्च आदर्श को निवाहा तथा अध्यमेध के समय पत्नी की आवश्यकता अनुभव होने पर भी उन्होंने विवाह नहीं किया, अपितु पत्नी का अभाव पूर्ण करने के लिए सीता की स्वर्णमयी प्रतिमा का निर्माण कराया।

बहुभार्यता तथा महाभारत महाभारत में बहुपत्नी-विवाह के स्पष्ट संकेत मिलते हैं। भीष्मिपतामह विचित्रवीर्य के लिए, अम्बा, अम्बिका, अम्बालिका नामक तीन कन्याएँ काशीराज के स्वयंवर में से जीतकर लाये थे। पाण्डु की कून्ती और माद्री नामक दो पत्नियाँ थीं। धृतराष्ट्र के नेवहीन होने पर उसकी पत्नी गांधारी ने आजीवन अपनी आँखों पर पट्टी बाँधकर पातिव्रत्य का उज्ज्वल आदर्श रखा, किन्तु गांधारी की गर्भावस्था के दिनों में एक वेश्या ने धृतराष्ट्र की सेवा की तथा युयुत्सू को उत्पन्न किया था (महाभारत १।११४।४१) । १० उसके १०२ पुत्नों की भी अनेक रानियों का वर्णन मिलता है। द्योंधन की दो रानियाँ प्रसिद्ध हैं, इनमें एक युवराज लक्ष्मण की माता है और दूसरी रानी कॉलगराज की कन्या को दुर्योधन स्वयंवर से अपहरण करके लाया था। इन रानियों के अतिरिक्त दुर्योधन के अन्तःपुर में स्त्रियों की कोई कमी नहीं थी। सभापर्व (२।४९) में जब दुर्योधन पाण्डवों की समृद्धि पर ईर्ष्या करता है और दःखी होता है तो धतराष्ट्र उसे सान्त्वना देते हुए कहता है कि तुम क्यों दुःखी होते हो, तुम्हारे लिए बहुमूल्य बिछीने, सुन्दर स्त्रियाँ, नाना प्रकार के साज सजे हुए घर और इच्छानुसार भ्रमण करने के स्थान प्रस्तुत हैं (महा० २।३९।१०)। ११ दूर्योधन के भाइयों के भी इस प्रकार के महल थे और बाद में पाण्डवों ने उन पर अधिकार किया (महा०१२। 88)1

<sup>१०</sup> महाभा० १।११४।४१-४२ गांधार्याः विलश्यमानाया उवरेण विवर्धता ॥ धृतराष्ट्रं महाराजं वैश्यापर्येचरत्किल । <sup>१९</sup> महाभा० २।३६।१०, शयनानि महार्हाणि योषितस्च मनोरमाः । गुणवन्ति च वेश्मानि विहारास्च यथासुखम् ॥

महाभारत में विदुर की एक पत्नी बतलायी गयी है किन्तु जातक कथाओं में उसके ६ महलों, १००० स्त्रियों तथा ७०० वेश्याओं का उल्लेख है (जातक सं० ६०१ कावेल पु०२१६)। पहली पत्नी दुःशला के होते हुए शाल्व की राजकुमारी के साथ दूसरा विवाह करने के लिए जाते हुए जयद्रथ को मार्ग में द्रौपदी मिली। उसने द्रौपदी का भी अपहरण करना चाहा। इक्मिणी के अतिरिक्त श्री कृष्ण की सत्यभामा, कालिन्दी आदि आठ पत्नियाँ थी । इनके अतिरिक्त प्राग्ज्योतिषपुर के राजा नरकासुर का वध करने से उसकी १६००० कन्याएँ भी श्रीकृष्ण की पत्नियाँ बनीं । द्रुपद ने पांडवों को द्रौपदी के साथ १०० यवती दासियाँ प्रदान की थीं (महा० २।४६।१८)। इनके महलों में अन्य भी बहुत सी युवती दासियाँ थीं। द्रौपदी इनको अच्छी तरह पहचानती थी और यमना के तट पर पाण्डव द्रौपदी और सुभद्रा को तथा इन सबको साथ लेकर भ्रमण करने जाया करते थे। पांडवों को राजसूय यज्ञ के समय अपने अधीनस्थ राजाओं से इतनी अधिक यवती दासियाँ मिली थीं कि दुर्योधन अपने पिता को पांडवों का वैभव सुनाता हुआ बड़े दुःख से यह कहता है कि युधिष्ठिर के राज्य में ५५ हजार ब्राह्मण हैं और वह प्रत्येक के लिए ३० दासियों का भरण-पोषण करता है (महा० २।४६।१८ १।२२४)। द्युत में हारने पर पांडवों से यह विशाल दासीसमुदाय छिन गया, किन्तु महाभारत युद्ध के बाद हारे हुए एवं मारे गये राजाओं के परिवारों से वह फिर पूरा हो गया (महाभारत १२।४४)। महाभारत काल के चेदि, मगध और मत्स्य देशों के तथा यादवों के राज-वंशों में बहुपत्नीकता की प्रथा प्रचलित थी। चेदिराज शिशुपाल ने अपनी पहली पत्नी के होते हुए भी तपस्वी बभ्रु तथा भद्रा वैशाली का अपहरण किया (२।४५।१९–१२)। मगध के राजा जरासंध की दो कन्याएँ अस्ति और प्राप्ति कंस से व्याही गयी थीं (महा० २।१४।३२)। मत्स्यराज विराट की सुदेष्णा कैकेयी और कीचकी नामक दो पत्नियाँ थीं। विराट के पुत उत्तर के विलासी जीवन से स्पष्ट है कि मत्स्यराज का एक विशाल अन्तःपूर था। यादव राजा भी बहुपत्नीक थे। वृष्णि शक्रजित् (१।२।१३) को १० बहिनें व्याही गयी थीं जिनसे १०० लड़िकयाँ उत्पन्न हुई (वायु पुराण ६६।६३) अऋूर की सतन औभ्रसेनी, रत्ना शैव्या तथा अश्विनी नामक तीन पत्नियाँ थीं। ब्रह्मपूराण (अ० १२६-१३१) में श्रीकृष्ण जी के पिता वसुदेव की बीस स्तियों का पूरा व्यौरा दिया गया है।

श्रीकृष्ण के पुत्र प्रद्युम्न ने शुभांगी वैदर्भी, प्रभावती और मायावती से विवाह किया था। दूसरे पुत्र साम्ब ने भी दो विवाह किये थे। कृष्ण के पौत अनिरुद्ध ने रूक्य-वती से तथा वाणासुर की कन्या उषा से विवाह किया था। पाँचों पांडवों में से प्रत्येक की द्रौपदी के अतिरिक्त कई स्त्रियाँ थी। युधिष्ठिर की देविका नामक स्त्री थी (आदि पर्व १५।७६)। भीम की वलन्धरा और हिडिम्बा नामक दो अन्य पत्नियां थीं। अर्जुनकी सुभद्रा, चित्रांगदा और उलूपी नामक तीन स्त्रियां थीं।

सहदेव की दूसरी स्त्नी मद्रराज की कत्या विजया थी और इसी तरह नकुल की भी दूसरी पत्नी चेदि की राजकुमारी करेणुमती थी। (महा० १।६५।७५— ८६)।

महाभारतकार पुरुषों के लिए बहुभार्यता में कोई दोप नहीं समझता, आण्वयं तो इस बात का है कि उसने यह सिद्धान्त म्त्रीपाओं के मुंह से कहलवाया है। आण्व-मेधिक पर्व में चित्रांगदा अपने पित अर्जुन तथा पुत्र बश्चवाहन के मूर्च्छित हो जाने पर विलाप करती हुई उलूपी से कहती है—"हं मुभगे, पुरुषों के लिए बहुभार्यता (अनेक पित्नयाँ रखना) अपराध नहीं है, स्त्रियों के लिए यह अपराध है" (महाभा० १४। द०। १४)। बक्षवध पर्व में एक बाह्मणी अपने पित से आग्रह करती है कि उमका पित वक के पास न जाय, किन्तु बक की बिल बनने के लिए वह स्वयं जायगी, क्योंकि पुरुषों द्वारा अनेक स्त्रियाँ ग्रहण करने में दीप नहीं है। मनुष्यों का अधिक स्त्रियाँ करने में कोई अधर्म नहीं है, किन्तु पूर्व पित को छोड़ने में स्त्रियों के लिए बहुत बड़ा अधर्म होता है (महा० १।१६।३५)। द्वुपद ने अपनी कन्या को पाँचों पाण्डवों की साधारण पत्नी बनाने का विरोध करते हुए कहा है कि एक गुरुष की अनेक स्त्रियाँ होनी हैं, किन्तु एक स्त्री के बहुत पित नहीं होते (महा० १।१६७।२७)।

पति का अपनी अनेक पत्नियों के साथ तुल्य व्यवहार करना कितना कठिन है, महाभारतकार ने यह तथ्य चन्द्र और उसकी पत्नियों के मनोरंजक रूपक से सम-झाया है। शल्यपर्व (३५ अ०) में बताया गया है कि दक्ष प्रजापित की २७ पुत्रियाँ थीं। उसने सत्ताइसों कन्याएँ चन्द्रमा को ब्याह दीं। वे सब बड़े-बड़े नेन्नों वाली और असा-धारण रूप वाली थीं, किन्तु उनमें से रोहिणी सबसे अधिक रूपवती थी. इसलिए चन्द्रमा उसी से अधिक प्रेम करता और सदा उसी के घर में रहता था । इस कारण बाकी सब स्तियाँ चन्द्रमा से रुष्ट हो गयीं और वे अपने पिता दक्ष से कहने लगीं कि चन्द्रमा हमारे पास आकर नहीं रहता, इसलिए हम आपके पास रहकर तपस्या करेंगी। यह सुनकर दक्ष ने चन्द्रमा से कहा कि तुम ऐसा महान अधर्म मत करो और सबसे समान प्रेम रखो (समं वर्तस्व भार्यास्) । फिर अपनी कत्याओं से कहा, कि "तुम चन्द्रमा के घर चली जाओ। वह हमारी आज्ञा से सबसे समान प्रेम करेंगे।" वे चन्द्रमा के घर गयीं, पर चन्द्रमा फिर भी रोहिणी से पहले जैसा विशेष प्रेम करता रहा। कन्याओं ने पुन: अपने पिता के पास आकर चन्द्रमा की शिकायत की। दक्ष प्रजापति ने इस बार पुन: चन्द्रमा को यह चेतावनी दी कि तुम सब स्त्रियों से समान बर्ताव करो नहीं तो मैं तुम्हें णाप दूँगा। (समं वर्तस्व भार्यासु मा त्वां भप्स्ये विरोचन) । किन्तु चन्द्रमा उनकी चेतावनी का . निरादर करके फिर भी रोहिणी के ही साथ रहने लगा। कन्याएँ ऋद्ध होकर तीसरी बार पिता के पास गयीं और प्रणाम करके कहने लगी---"चन्द्रमा ने आपके वचन को नहीं माना, वे हमसे प्रेम नहीं करते, वे सदा रोहिणी के घर में ही रहते हैं, इसलिए

आप हमको या तो शरण वीजिये अथवा ऐसा उपाय कीजिये जिससे चन्द्रमा हम सब से प्रेम करे "। उनके वचन को सुनकर भगवान् दक्ष प्रजापित ने कुद्ध होकर राजयक्ष्मा के रोग को चन्द्रमा के पास भेजा। वह रोग चन्द्रमा के ह्रदय में घुस गया, चन्द्रमा दिन प्रतिदिन क्षीण होने लगा। उसने रोग में छूटने के लिए अनेक यज्ञादि के यत्न किये, पर दक्ष का णाप नहीं छूटा। चन्द्रमा के क्षीण होने से औपधियाँ वड़ी माला में उत्पन्न न हुई, जो थोड़ी बहुत औपधियाँ उत्पन्न हुई वे रसवीर्य तथा स्वाद के हीन थीं, औषधियों के नाश से प्रजा का नाश होने लगा, गनुष्य दुर्वल हो गये। सब देवताओं ने चन्द्रमा से रूप की क्षीणता का कारण पूछा। देवताओं ने कारण जान कर दक्ष से प्रार्थना की कि "चन्द्रमा के नाश से प्रजाओं का नाश हो जायेगा, आप अपना शाप लौटा लीजिये।" दक्ष प्रजापित ने कहा "कि शाप व्यर्थ नहीं हो सकता, यदि चन्द्रमा सब स्त्रियों से समान प्रेम करें, तो शाप को कुछ अंश में कम किया जा सकता है। आधे महीने तक चन्द्रमा क्षीण रहेगा और आधे महीने तक बढ़ा करेगा" (शल्यपर्व ३५।४५।८० मिलाइये १२। ३४२।५७)।

महाभारत में अनेक स्थानों पर सपत्नियों के द्वेष एवं कलह की चर्चा मिलती है। महाभारतकार सपितनयों के दोप को अच्छी तरह समझता है, तभी वह यह कहता है कि (१।२३२।२६) नारियों के लिए मौत में अधिक विनाशक या भयंकर कोई दूसरी वस्तु नहीं है। सीतें एक दूसरे को किस प्रकार नहीं सह सकतीं—यह मदनपाल के आख्यान से स्पष्ट है। एक ऋषि मदनपाल पक्षी रूप में उत्पन्न हुआ। वह पहले अपनी एक पत्नी जरिता के पाम रहता है, उसके चार अंडे होते हैं, वह उन्हें छोड़कर दूसरी पत्नी निपता के पास चला जाता है। इसी बीच में खांडव वन की अन्नि प्रज्वलित हो उठती है। वह पित्मनेह से विह्वल होकर जरिता के पास अपने बच्चे देखने के लिये जाना चाहता है। लिपता उसे ईर्प्यापूर्यक ताने मारती हुई कहती है— "तू मेरे दुश्मन के पास जाना चाहता है। जरिता पर तुम्हारा जैसा स्नेह था, अब मुझ पर वैसा नहीं है। अब नुम जरिता के पास ही जाओ जिसके लिए व्याकुल हो रहे हो। मैं उसी तरह अकेली फिल्पेंगी जैसे दृष्ट पूरुष पर आश्रित म्त्री को अकेला फिरना पड़ता है" (महा० १।२३५।११-१३)। कुन्ती के तीन पूत्र पैदा होने पर माद्री को बड़ा दु:ख हुआ। माद्री ने पाण्डु से कहा कि "उसे भी पूत्र उत्पन्न करने की इच्छा है, आप कुन्ती से कहकर इसका उपाय करवा दें।" कुन्ती ने पाण्डु की प्रार्थना मान ली। किन्तु माद्री के एक साथ दो पुत्र उत्पन्न हुए। अतः जब दूसरी बार माद्री की सन्तान के लिए पाण्डु ने कुन्ती से प्रार्थना की तो कुन्ती ने स्पष्ट कहा कि मेरे एक बार कहने से माद्री ने दो पुत्र प्राप्त किये हैं, मैं ठगी गयीं हू। मैं मूर्ख . हूँ। मैं पहले नहीं जानती थी कि एक ही बार दो देवों के बुलाने से दो पुत्र पैदा होते हैं। अतः मैं आपसे वर माँगती हूँ कि आप इस विषय में मुझे आज्ञा न दीजिये (महा० १।१२५।२६-२७)। सौत का एक सुन्दर उदाहरण द्रौपदी का है। जब अर्जुन उसकी

नयी सौत सुभद्रा को व्याह कर लाता है, उस समय द्रौपदी अर्जुन की भर्सना करते हुए उसे कहती है (महा० १।२२३।१७)—"अर्जुन, तुम वहीं जाओं जहाँ सात्वत वंग की पुत्नी (सुभद्रा) है, (यहाँ क्यों आए हों), रस्सी से बंधी वस्तु की गांठ पर एक और कठोर गाँठ लगाने से पहला बंधन अवश्य ही ढीला हो जाता है" इसका आश्य स्पष्ट था कि अब तुम सुभद्रा के प्रेम के नये जाल में फंसे हों, अतः इससे मेरा साथ पहले प्रेम के जाल का बन्धन ढीला हो गया है। द्रौपदी का कोग तब तक शान्त नहीं हुआ जब तक मुभद्रा ने ग्वालिन का सा वेष बनाकर, द्रौपदी को प्रणाम करके यह नहीं कहा कि मैं आपकी वासी हुँ (महाभारत १।२२३।२३)।

महाभारत में एक अन्य स्थान पर (१।६८।८३–८४), दूसरा विवाह करने पर पहली स्त्री (अध्युढा या अधिविक्षा) के दुःख की तुलना ऐसे व्यक्तियों के साथ की गयीं है जिनका सारा धन नष्ट हो गया है, जिनका बेटा मर गया है, जिनका ब्याघ्र द्वारा पीछा किया जा रहा है और जो ऋणी है, पित विहीना है अथवा राजा द्वारा पकड़ा हुआ है। इसी प्रकार प्रजागर पर्व (४।३१–३२) में ऐसे व्यक्तियों की गणना है जो जागते हुए बड़े कष्ट से रात विताया करते हैं, इनमें सौतिया डाह से पीड़ित अधिविन्ना स्त्री की भी गणना है।

बाह्मणों को स्त्रियों का दान---महाभारत के अनेक स्थलों से यह स्पष्ट होता है कि उस समय एक साथ अनेक सुन्दर स्त्रियों को दान देने की प्रथा प्रचलित थीं। प्रायः ये सुन्दरियाँ दासियाँ हुआ करती थीं। राजाओं से ब्राह्मण और ऋषि इन कन्याओं की भेंटों को आदरपूर्वक ग्रहण करते थे। महाभारत में इस प्रकार के उदार दान की बड़ी प्रशंसा की गयी है। शान्तिपर्व में युद्ध के भीपण नाश से संतप्त युधिष्ठिर को यज्ञ के लिए प्रोत्साहित करता हुआ नकूल कहता है कि हे राजन, यदि हम बाह्मणों को सज्जित हाथी, घोड़े, गौ, अलंकृत दासियाँ, सेवक, गांव, भूमि और घरों का दान नहीं करेंगे तो राजाओं में हम कलिरूप अथवा बहुत बुरे समझे जायेंगे (महा० १२।१२।३०-३१) । महाभारत में बाह्मणों को इस प्रकार सुन्दरियों के दान करने के अनेक प्राचीन उदाहरणों का वर्णन है। राजा सगर ने हजार अव्वमेध यज्ञ किये और प्रत्येक यज्ञ के पूर्ण होने पर उन्होंने कमल जैसे सून्दर नेत्नों वाली स्त्रियों को शय्या एवं सोने के स्तम्भों वाले, सोने के बने महलों के साथ बाह्मणों को दान दिया (महा० १२।१६।११३)। अनुशासन पर्व (१०२।११) में गीतम ब्राह्मण को धतराप्ट्र (द्र्योधन का पिता नहीं, किन्तू हाथी को चराने वाला छदावेषी इन्द्र) यह कहता है कि मैं आपको एक हजार ्गीएँ और एक सौ दासियाँ तथा पाँच सौ मुहरों का दान करता हूँ (महा० १३।१०२। ११)। इसी पर्व में भगीरथ के ऋषिलोक पहुँचन पर, जब ब्रह्मा भगीरथ से उसके उन कर्मों के बारे में पूछता है जिनसे वह इस लोक में पहुँचा है तो भगीरथ ने वहाँ पर उत्तम गति देने वाले अनेक कार्यों का परिगणन किया है। इनमें एक उत्तम कार्य सोने के ६० हजार आभूषणों से भूषित, चन्द्रमा की भाँति उज्ज्वल वर्ण धारण करने वाली एक हजार कन्याओं का दान करना है (महा० १३।१०३।१२)। वैन्य नामक राजा ने अग्नि को १० ००० सुन्दर दासियाँ दी थी (महा० ३।१५४।३४)। कन्याएँ ब्राह्मणों को दिया जाने वाला स्वाभाविक दान है, इसका बहुत अधिक माहातम्य बताया गया है। अनुशासन पर्व में उमा महेयवर से प्रथन करती है कि किन वस्तुओं के देने वाले स्वर्ग को प्राप्त करते है। इसके उत्तर में महेयवर, अन्य वस्तुओं के साथ स्त्रियों के दान को भी जन वस्तुओं में बताते हैं जिनके फलस्वरूप दान देने वाला स्वर्ग में बहुत देर तक उत्तम भोगों को भोगता हुआ, नन्दनादि वनों में अग्सराओं के साथ प्रसन्न हाकर रमण करता है (१३।१४५।४)।

च्यवन ऋषि की कथा भी इस बात को स्पष्ट करती है कि क्षत्रिय किस प्रकार कई बार स्वार्थपूर्ण उद्देश्यो से अपनी कन्याएँ ब्राह्मणो को दिया करते थे। महर्षि च्यवन को एक जगल मे तपस्या करते हुए बहुत दिन बीत गये थे। उनका सारा शरीर वाल्मीक (दीमक की मिट्री) से ढक गया था, सिर्फ चमकती हुई दोनो आँखे खुली रह गयी थी। राजा गर्यातिकी इकलौती बेटी, सुकन्या अपनी सहेलियो के साथ खेलती हुई उधर आ निकली। उसे यह देख कर कृतूहल हुआ। बाल सूलभ चपलता से, उसने उस ऋषि की आंखों में काटे चुभो दिये। इस पर महर्षि च्यवन अत्यन्त कृद्ध हुए और उन्होंने योग के प्रभाव में, शर्याति की सेना का मलमूत रोक दिया। राजा की सेना इस बात से बहुत परे-भान और दू खी हुई। राजा ने इस विलक्षण घटना का कारण जानना चाहा। सुकन्या ने स्वय राजा को इसका कारण बता दिया। राजा ने च्यवन के पास जाकर क्षमा माँगनी चाही। च्यवन ने बडी कठिनाई से एक ही गर्त पर क्षमा करना स्वीकार कर लिया कि गर्याति सुकन्या का विवाह उससे कर दे। राजा ने एकदम अपनी कन्या का दान ऋषि को कर दिया और उस सुन्दरी ने मलिन वस्त्रों मे, उस बृढे और बदसरत ऋषि की आज्ञापालक पत्नी के रूप में सेवा प्रारम्भ कर दी (महाभारत ३।१२२ मि० ऋ १।११६।१०, १।११७।१३, शतपथ ब्रा० ४।१।५, भागवत पराण १।३)।

मुकत्या ने अपने पिता के लिए जात्याग किया वह अनुपम है। उसने अपने दु खी जीवन को भी सन्तोष से बिताया। किन्तु यह स्पष्ट हे कि सभी कन्याएँ सुक्त्या का सा उच्च आदर्श नही पालन कर सकती थी। क्षत्रियों की कन्याओं को गरीब ब्राह्मणों के घरों में वडा कष्ट उठाना पडता होगा। इसिलिए सगर ने ब्राह्मणों को स्वर्ण महल और शय्या सहित कन्याओं का दान किया, ताकि ब्राह्मणों को कोई कष्ट न उठाना पडे। ब्राह्मण की अर्थिक स्थिति बहुत शोचनीय रहा करती थी, मनु ने (१९११३) स्पष्ट रूप से, यज्ञ पूरा करने के लिए ब्राह्मण को शूद तक के घर से, चोरी से धन लाने की स्वीकृति दी है। इतना ही नहीं, इस चोरी से ब्राह्मणों का धर्म और यश बढता है (वही

प्पाप्प)। ब्राह्मण भूखा होने पर चोरी करे तो राजा को कोई दण्ड उसे नहीं देना चाहिए क्योंकि क्षिय की मूर्खता से ही ब्राह्मण भूखा मरता है (वही प्पार्थ)। इस प्रकार दिद्र ब्राह्मणों के घर में राजकन्याओं का सुखी रहना कठिन था। ऐसी कन्यायें रुष्ट होकर घरों से भागती थीं। मनु (१।५३) में इसका स्पष्ट संकेत है और ऐसी कन्याओं के क्लायों को बलपूर्वक बाँध रखने या पीहर में छोड़ देने का विधान है। ऐसी कन्याओं के नियमन के उद्देश्य से ही, सम्भवतः स्मृतिकारों ने स्वियों के पुनर्विवाह के अधिकार को अत्यधिक संकुचित कर दिया और पातिव्रत्य की महिमा के बड़े गीत गाये। स्मृतिकारों की स्त्रीसम्बन्धी व्यवस्थाओं में इस महत्त्वपूर्ण ऐतिहासिक तथ्य को ओझल नहीं करना चाहिए। ११२

92 बाह्मणों को कन्या दान करने के जो प्रमाण ऊपर दिये गये हैं, उनसे यह स्पष्ट है कि इस प्रकार का दान ब्राह्मणों को अभिमत एवं अभीष्ट था। आठ प्रकार के विवाहों में ब्राह्म विवाह सर्वोत्तम बताया गया है। यदि उसका अर्थ ब्राह्मणों में प्रचलित विवाह किया जाय तो हमें उसकी उत्कृष्टता अच्छी तरह समझ में आ सकती है। इस विवाह में पिता कन्या को अलंकृत करके वर को देता है तथा बदले में कुछ नहीं लेता। अन्य विवाहों में वर को कुछ शुल्क देना पड़ता था। स्मृतियों में इस शुल्क की बहुत निन्दा है (देखिये ऊपरपु० १६३-८) और ब्राह्मणों को कन्या वान करने की बड़ी प्रशंसा की गयी है। कई बार राजा स्वार्थपूर्ण उद्देश्यों से बाह्मणों को कन्यादान करते थे। महर्षि विश्वामित्र के शिष्य गालव को ५०० घोड़ों की गुरुदक्षिणा पूरी करने के लिए राजा ययाति ने अपनी कन्या माधवी को दिया, क्योंकि ययाति के शब्दों में इस सुन्दरी कन्या को बहुत लोग चाहेंगे। अतः गालव ्ने, क्रमशः पुत्र प्राप्ति की इच्छा रखने वाले हर्यश्व, दिवोदास और उशीनर को माधवी इस शर्त पर दी कि वे माधवी से पुत्र प्राप्त करने के बाद, माधवी को उसे लौटा देंगे और पुत्र के बदले में २०० घोड़े देंगे। उपर्युक्त राजाओं ने माधवी से कमशः वसुमना प्रतर्दन और शिवि नाम के पुत्र प्राप्त किये और गालव को बदले में ६०० घोड़े मिले। २०० घोड़े अब भी बचे हुए थे किन्तु अब माधवी को लेने वाला कोई नहीं मिल रहा था। अन्त में गालव ने ६०० घोड़ों के साथ माधवी को गुरु के चरणों में अपित किया। विश्वामित्र से माधवी का अब्टक नामक पूत्र हुआ (महाभारत ४।१०६।१६) । इस कथा की व्याख्या सुविमलचन्द्र सरकार ने 'सम एस्पैक्ट्स आफ अलीं सोशल हिस्टरी आफ इंडिया' (पू० २०५) में यह की है कि हैहय राजाओं के आतंक से भयभीत पौरव (ययाति), कौशल (हर्यश्व), काशी (दिवोदास), उशीनर और कान्यकुब्ज के राजा विश्वामित्र माधवी के संबंध से एक सूत्र में बंध गये और उन्होंने हैहयों के विरुद्ध सम्मिलित मोर्चा बनाया। महा-

संस्कृत काव्यों में बहुभायंता—संस्कृत साहित्य के नाटकों और काव्यों से प्राचीन भारतीय समाज की विवाह संस्था पर जो प्रकाश पड़ता है, वह अधिकार राजाओं एवं ममाज के उच्च वर्ग तक ही सीमित है। इस समाज में देवल के "भार्या राजों यथेच्छतः" का खूव पालन होता था। किव-कुल शिरोमणि कालिदास के रचुवंश का श्रीगणेंश यद्यपि रघुवंशियों के गृहस्य धर्म के इस आदर्श सं होता है कि वे मन्तान के लिए गृहस्थाश्रम में प्रवेश करते थे (प्रजार्य गृहमधिनाम् उचु० १।७), नश्रापि उस काव्य की समाप्ति बहुत मी स्त्रियों के माथ, विवाह करके, उनके साथ रमण में निरन्तर निमन्त रहतं वाले राजा अग्निवर्ण के वर्णन के साथ होती है।

कालिदास के तीनों नाटकों के नायक अपनी पहली पत्नी या परिनयों के होते हुए दूसरी स्त्रियों के साथ विवाह करने हैं। गालविकाग्निमित्न का नायक अग्निमित्न पट-रानी धारिणी और दूसरी रानी इरावती के होते हुए भी मालविका की ओर आकृष्ट होता है। धारिणी मालविका को राजा की दृष्टि से दूर रखना चाहती है, किन्तु राजा उसके चित्र से आकृष्ट होकर उसे चाहने लगता है, अपने मित्र विद्युक गौतम की चतुर योजना से, राजा मालविका का नत्य देखता है और उसपर अत्यन्त अनुरक्त हो जाता है। रानी भयंकर सर्प द्वारा रक्षित मणि की तरह, मालविका को कड़े पहरे में रखती है। किन्तु प्रमदवन में अणोक के दोहद के लिए, आयी हुई मालविका का राजा के साथ अचानक मिलन होता है, इसी रामय अकस्मात् रानी इरावती के वहाँ आ जाने से रंग में भंग पड़ जाता है। इरावती अत्यन्त ऋद होकर राजा को मेखला से पीटने का यत्न करती है और नाराज होकर चली जाती है। इरावती से यह वृत्तान्त सुनकर, रानी धारिणी मालविका को एक भूमिगृह (तहखान) में कैंद कर देती है। किन्तु विद्-पक मालविका को इस कैंद से भी बड़े चमत्कारपूर्ण ढंग से छुड़ाता है और अन्त में दोनों रानियों की सहमति से अग्निमित्र मालविका से विवाह करता है और नाटक की समाप्ति पर भरतवाक्य में राजा रानी को यह कहता है कि "अग्निमिल द्वारा शासन करते हुए प्रजाओं का अभीष्ट तो पूर्ण हो जायगा, किन्तु सातों के कारण अत्यन्त क्रोध करने वाली आप चण्डी देवी मुझसे प्रसन्न रहें, यही मेरी आकांक्षा है।" १३ विकमोर्वणीय में राजा पूरूरवा काशीराज की पुत्री, पहली रानी के होते हुए भी देवांगना उर्वशी से प्रेम करता है और तीसरे अंक में रानी प्रियानुप्रसादन व्रत करके, अपने सूख को तिलाञ्जलि देकर राजा

भारत में कन्यादान के अन्य उदाहरणों के लिए देखिये १३।१३७।११, १८; १२।२३४।२४, २८-३४ ।

<sup>&</sup>lt;sup>१३</sup> मालविकाग्निमित्र—त्वं मे प्रसादमुमुखि ! भव देवि नित्यमेतावदेव हृदये प्रतिपालनीयम् । आशास्यामीतिविगमप्रमृति प्रजानां, संपत्स्यते न खलु गोप्तरि नाग्निमत्रे ।

को उर्वशी से विवाह करने की स्वीकृति देती है। अभिज्ञानशाकुत्तल में दुष्यन्त हंसपदी, वसुमती आदि अनेक पित्नयों के होते हुए भी शकुन्तला से जब गान्धर्व विवाह करता है तो शकुन्तला की सखी अनुसूया यह अनिष्ट शंका उपस्थित करती है कि राजा बहुत सी स्वियों के पित होते है। दुष्यन्त इस आशंका का निराकरण करता हुआ कहना है——''रानियों की अधिक संख्या होने पर भी, मेरे कुल की प्रतिष्ठा तो दो ही वम्नुग़ें हैं—सागर रूप वस्त्र वाली पृथ्वी और तुम्हारी यह सखी"। '। ' के कण्य अपने सुप्रसिद्ध आशीर्वाद (४।९०) में शकुन्तला को यह आदेण देता है कि अपनी मौतों के साथ प्यारी सिव्यों का सा वर्नाव करना। १ पंचम अंक के प्रारम्भ में रानी हंसविती सधुकर की अन्योक्ति में राजा दुष्यन्त को उपालम्भ देती है कि वह अभिनव मधुलोलुप मधुकर की नरह पहली आग्रमंजरी (वसुमती) का आग्वादन कर उसे कैंग भूल गया है। ' इ उस समय के धनी लोग अनेक स्त्रियों से विवाह करने थे। छठे अंक में राजाएक व्यापारी के वारे में यह कहता है कि व्यापारी अवश्यमेव अनेक पत्नियों वाला होगा क्योंकि वह बहुत धनी था। १ ७

मृच्छकटिक में, आर्य चारुदत्त की पहली पत्नी होते हुए भी, वसन्तमेना उसे चाहती है। राजा हर्प के रत्नावली तथा प्रियर्दाशका के दोनों नाटकों में राजा अपनी पहली रानियों के होते हुए नागरिका (रत्नावली) और प्रियर्दाशका से विवाह करता है। वाण ने हर्प की माता यशोमती के मुँह से यह कहलाया है कि मैंन सौतों के सिर पर पैर रखा है अर्थान् उनको पराभूत किया है (हर्पचरित पंचम उच्छवास)। कादम्बरी में अनेक रानियों के साथ राजा चन्द्रापीड़ के आनन्दप्रमोद का सुन्दर चित्रण है। भे चन्द्रापीड़ गुरुकुल में शिक्षा समाप्त करके जब घर वापिस लौटा नो उस समय उसकी माता विवासवती ने उसे आशीवांद देते हुए कहा है— "जैसे पिता की छूपा से तू इस समय विद्याओं से मुक्त देखा जा रहा है उसी तरह जल्दी ही मैं तुसे योग्य बहुओं के माथ देखूँगी। भे धि माघ ने शिश्न-

९४ अभि० शा०' अंक ३—अनुसूया—बहुवल्लभाः हि राजानः श्रूयन्ते । राजा-परिग्रह बहुत्वेऽपि हे प्रतिष्ठे कुलस्य में । समुद्रवसना चोवीं सखी च युवयोरियम् ॥

१४ वही अंक ४ श्लोक १८--शृश्रुषस्य गुरून् कुरु प्रियसखीवृत्ति सपत्नीजने ।

१६ वही अंक ५, श्लोक १---अभिनवमधुलोलुपो भवांस्तथापिरचुम्ब्य चूतमञ्जरीम् । कमलवसितमात्रितवृ त्तो, मधुकर विस्मृतोऽस्येनां कथम् ।१।

१७ वही छठा अंक--बहुधनत्वात् बहुपत्नीकेन तत्र भवता भवितव्यम्।।

<sup>&</sup>lt;sup>१ फ</sup> कावस्वरी ८म संस्करण, पू० १२६-३० प्रणियनीनां चन्वनजलच्छटाभिरिव कनकशृंगको शैश्चिरं चिक्रीड ।

९६ कावस्वरी पृ० २०६---यथा पितुः प्रसादात्समस्तामिक्पेतोविद्याभिरालोकितो-ऽस्येवमचिरेणैव कालेनानुरूपाभिवधूभिरुपेतमालोकयिष्यामि ।

पालवध में अनेक पत्नियों का वर्णन दिया है (२।१६४, ३ १६, ७।५६)। श्री हर्ष ने नैषध में, इसका अनेक स्थानों पर उल्लेख किया है। दसयन्ती हंस द्वारा नल के पास अपना प्रणय संदेश भिजवानी है। हंस को संदेश बताकर अन्त में उसे कहती है कि मेरा यह सन्देश राजा को उस समय न सुनाना, जिस समय वह अन्तपुर की स्त्रियों के साथ संभोग के बाद नितान्त मंतुष्ट हों, क्योंकि जो पानी से तृप्त हो चुका है उसे स्वाद सुगन्धित एवं ठण्डा जल पीने में मजा नहीं आता है (३।६३)।

मौर्य पुन में बहुमार्यता—मौर्य काल में बहुविवाह की प्रथा प्रचलित थी। मैगस्थनीज लिखता है—''वे (भारतीय) बहुत सी स्त्रियों से विवाह करते हैं। र विवाहित स्त्रियों के अतिरिक्त अनेक स्त्रियों को केवल आमीद प्रमोद के लिए रखा जाता था। मैगस्थनीज ने कहा है—''कुछ को तो वे दत्तिचत्त सहधिमणी बनाने के लिए विवाह करके लाते हैं और कुछ को केवल आनन्द के हेतु तथा घर को लड़कों से भर देने के लिए।'' र के कैटिल्य के अर्थशास्त्र से भी मैगस्थनीज के विवरण की पुष्टि होती है। कौटिल्य (३।२) लिखता है पुष्टप बहुत सी स्त्रियों को प्राप्त करे, क्योंकि स्त्रियों पुत्र उत्पन्न करने के लिए ही हैं। महापद्मनन्द की अनेक स्त्रियों थीं और चन्द्रगुप्त मौर्य उसकी मुरा नामक दासी से उत्पन्न हुआ कहा जाता है। अशोक की कई रानियाँ थीं। इनमें काष्टवाकी के दान का अशोक के एक शिलालेख में वर्णन है। अशोक के रूपवान् पुत्र कुणाल को अपनी विमाता तिष्यरक्षिता का कोपभाजन होकर अपनी आँखें निकलवा देनी पड़ी थी। र र गुप्तवंश के प्रतापी सम्राट् चन्द्रगुप्त (विक्रमादित्य) की कुबेरनागा और ध्रवदेवी या ध्रवस्वामिनी दो पत्तियाँ थीं।

मध्यपुग में बहुमार्यता— ११ वीं शताब्दी के आरम्भ में भारतीय समाज का वर्णन करते हुए अल्बेरूनी लिखता है कि हिन्दू लोग चार से अधिक स्त्रियों से विवाह नहीं कर सकते, किन्तु यह विश्वसनीय नहीं प्रतीत होता।" सम्भवतः उसने कुरान शरीफ की चार स्त्रियों की पाबन्दी को हिन्दू धर्म के लिए भी सच समझ लिया। मध्य काल के इतिहास में चार से अधिक विवाह करने वाले अनेक राजाओं की चर्चा मिलती है। पृथ्वीराज रासों के अनुसार पृथ्वीराज ने ११ से ३६ वर्ष की आयु के बीच में १४ विवाह किये। संयोगिता के लिए अभियान पर जाने में उसकी इंछती, पुण्डीरनी, इन्द्रावती, हंसावती, कूरम्भी और हम्मीरनी रानियों ने किस प्रकार एक वर्ष की देरी करायी, इसका चन्द्र बरदाई ने रासों के ६१ वें समय में बड़ा मनोरंजक वर्णन किया है। यदि पृथ्वीराज रासों को अनैतिहासिक काव्य भी माना जाय तो भी यह उस समय के राजपूत

२° मैगस्थनीज का भारत वर्षीय विवरण, पृ० सं० ३४

२१ मैगस्थनीज का भारतवर्षीय विवरण, पु० सं० ३४

<sup>&</sup>lt;sup>२२</sup> दिव्यावदान, पु० ४००-४१० ।

को उर्वेशी से विवाह करने की स्वीकृति देनी है। अभिज्ञानगाकुन्तल में वुण्यन्त हंसपदी, वसुमती आदि अनेक पित्नयों के होते हुए भी शकुन्तला से जब गान्धवं विवाह करता है तो शकुन्तला की सखी अनुसूया यह अनिष्ट शंका उपस्थित करनी है कि राजा बहुत सी स्त्रियों के पित होते है। दुष्यन्त इस आशंका का निराकरण करना हुआ कहता है——''रानियों की अधिक संख्या होने पर भी, मेरे गुल की प्रतिष्ठा नो दो ही वस्तुएँ है—सागर रूप वस्त्र वाली पृथ्वी और तुम्हारी यह सखी"। 'भ कि कब अपने सुप्रसिद्ध आशीर्वाद (४।९६) में शकुन्तला को यह आदेण देना है कि अपनी मौतों के साथ प्यारी मिल्यों का सा बनिव करना। १९ पंचम अंक के प्रारम्भ में रानी हंमवनी मधुकर की लग्हा लिला आख्र-संजरी (वसुमती) का आस्वादन कर उसे कैंस भूल गया है। ' इस समय के धनी लोग अनेक स्त्रियों से विवाह करने थे। छठे अंक में राजा एक ब्यापारी के बारे में यह कहता है कि ब्यापारी अवश्यमेव अनेक पत्तियों बाला होगा क्योंकि वह बहुत धनी था। १९

मृच्छकटिक में, आर्य चाध्दत्त की पहली पनी होते हुए भी, वसन्तसेना उसे चाहती है। राजा हुए के रत्नावली तथा प्रियद्शिका के दोनों नाटकों में राजा अपनी पहली रानियों के होते हुए नागरिका (रत्नावली) और प्रियद्शिका में विवाह करता है। बाण ने हुए की माता यशोमती के मुँह से यह कहलाया है कि मैंन मौनों के तिर पर पैर रखा है अर्थात् जनको पराभूत किया है (हुएंचरित पचम उच्छवास)। कादम्बरी में अनेक रानियों के साथ राजा चन्द्रापीड़ के आनन्दप्रमोद का सुन्दर चित्रण है। भ चन्द्रापीड़ गुरुकुल में शिक्षा समाप्त करके जब घर वापिस लीटा तो उस समय उसकी माता विलासवती ने उसे आशीर्वाद देते हुए कहा है— "जैसे पिता की छुपा से तू इस समय विद्याओं से युक्त देखा जा रहा है उसी तरह जलदी ही मैं तुझे योग्य बहुओं के साथ देखूँ भी। १६ माघ ने शिश्व-

१४ अभि० शा०' अंक ३—अनुसूया—बहुबल्लमाः हि राजानः श्रूयन्ते । राजा-परिग्रह बहुत्वेऽपि हे प्रतिष्ठे कुलस्य में । समुद्रवसना चोर्ची सखी च युवयोरियम् ॥

१५ वहीं अंक ४ श्लोक १८--शृश्रूषस्व गुरून् कुरु प्रियसखीवृत्ति सपत्नीजने ।

१६ वही अंक ४, श्लोक १—अभिनवमधुलोलुपो भवांस्तथापरिचुम्ब्य चूतमञ्जरीम् । कमलवसितमात्रिनवृ तो, मधुकर विस्मृतोऽस्येनां कथम् ।१।

<sup>&</sup>lt;sup>9 ७</sup> वही छठा अंक--बहुधनत्वात् बहुपत्नीकेन तत्र भवता भवितव्यम् ॥

१५ कादम्बरी ६म संस्करण, पृ० १२६-३० प्रणियनीनां चन्दनजलच्छटामिरिव कनकश्रुंगको शैश्चिरं चिक्रीड ।

१६ कावम्बरी पृ० २०६—यया पितुः प्रसावात्समस्ताभिक्षेतोविद्याभिरालोकितो-ऽस्येवमचिरेणैव कालेनानुरूपाभिवधूभिरुपेतमालोकिषण्यामि ।

पालवध में अनेक पित्यों का वर्णन दिया है (२।१६४, ३१६, ७।५६)। श्री हर्ष ने नैषध में, इसका अनेक स्थानों पर उल्लेख किया है। दमयन्ती हंस द्वारा नल के पास अपना प्रणय संदेण भिजवानी है। हंस को संदेश बताकर अन्त में उसे कहती है कि मेरा यह सन्देश राजा को उस समय न सुनाना, जिस समय वह अन्तपुर की स्त्रियों के साथ संभोग के बाद नितान्त मंतुष्ट हो, क्योंकि जो पानी से तृग्त हो चुका है उसे स्वादु सुगन्धित एवं ठण्डा जल पीने में मजा नहीं आता है (३।६३)।

मौर्य पूग में बहुमार्यता—मौर्य काल में बहुविवाह की प्रथा प्रचलित थी। मैगस्थनीज लिखता है—"वे (भारतीय) बहुत सी स्त्रियों से विवाह करते हैं। २० विवाहित स्त्रियों के अतिरिक्त अनेक स्त्रियों को केवल आमोद प्रमोद के लिए रखा जाता था। मैगस्थनीज ने कहा है—"कुछ को तो वे दत्तित्त सहधर्मिणी बनाने के लिए विवाह करके लाते हैं और कुछ को केवल आनन्द के हेतु तथा घर को लड़कों से भर देने के लिए।" २० कौटिल्य के अर्थशास्त्र से भी मैगस्थनीज के विवरण की पुष्टि होती है। कौटिल्य (३।२) लिखता है पुष्प बहुत सी स्त्रियों को प्राप्त करे, क्योंकि स्त्रियाँ पुत्र उत्पन्न करने के लिए ही है। महापद्मनन्द की अनेक स्त्रियाँ थीं और चन्द्रगुप्त मौर्य उसकी मुरा नामक दासी से उत्पन्न हुआ कहा जाता है। अशोक की कई रानियाँ थीं। इनमें कारवाकी के दान का अशोक के एक शिलालेख में वर्णन है। अशोक के रूपवान् पुत्र कुणाल को अपनी विमाता तिष्यरक्षिता का कोपभाजन होकर अपनी आँखें निकलवा देनी पड़ी थी। २० गुप्तवंश के प्रतापी सम्राट् चन्द्रगुप्त (विक्रमादित्य) की कुबेरनागा और धूवदेवी या धूवस्वामिनी दो पत्तियाँ थीं।

मध्यपुग में बहुमार्यता—- १ वीं शताब्दी के आरम्भ में भारतीय समाज का वर्णन करते हुए अल्बेख्नी लिखता है कि हिन्दू लोग चार से अधिक स्त्रियों से विवाह नहीं कर सकते, किन्तु यह विश्वसनीय नहीं प्रतीत होता।" सम्भवतः उसने कुरान शरीफ की चार स्त्रियों की पावन्दी को हिन्दू धर्म के लिए भी सच समझ लिया। मध्य काल के इतिहास में चार से अधिक विवाह करने वाले अनेक राजाओं की चर्चा मिलती है। पृथ्वीराज रासो के अनुसार पृथ्वीराज ने ११ से ३६ वर्ष की आयु के बीच में १४ विवाह किये। संयोगिता के लिए अभियान पर जाने में उसकी इंछती, पृण्डीरनी, इन्द्रावती, हंसा-वती, क्रूरमी और हम्मीरनी रानियों ने किस प्रकार एक वर्ष की देरी करायी, इसका चन्द्र वरदाई ने रासो के ६१ वें समय में बड़ा मनोरंजक वर्णन किया है। यदि पृथ्वीराज रासो को अनैतिहासिक काव्य भी माना जाय तो भी यह उस समय के राजपूत

<sup>&</sup>lt;sup>२०</sup> मैंगस्थनीज का भारत वर्षीय विवरण, पु० सं० ३४

२१ मैगस्थनीज का भारतवर्षीय विवरण, पु० सं० ३४

२२ दिव्यावदान, प० ४००-४९०।

राजाओं में बहुविवाह के प्रचलन को अवश्य सूचित करता है। १२ वीं णती के एक अभिलेख में चेदिराज गांगेय देव विक्रमादित्य के विषय में यह उत्कीण है कि उसने प्रयाग में अपनी १०० स्त्रियों के साथ मुक्ति प्राप्त की। १३ बहुविवाह प्रथा को मध्य काल के मुमलमान राजाओं के उदाहरण से भी प्रोत्साहन मिला। सियाकल्मुनाखरीन में औरंगजेब के एक सुबेवार के हरम में ५०० रानियाँ बतायीं गयी हैं। २४ आदने अवबरी ने ज्ञान होता है कि जलालुद्दीन अकबर जैसे उदार प्रगतिवादी एवं धर्म परायण गम्राष्ट् के अन्तःपुर में ५००० स्त्रियाँ थीं। २४ प्राचीन परम्परा के कारण एवं अपने नये सम्राटों के उदाहरण से प्रेरणा पाकर मध्य काल में राजपूत तथा अन्य राजा बहुविवाह करते रहे।

राजपूत राजाओं में राणा संग्रामसिंह आदि ने एक ने अधिक विवाह किये। कहा जाता है कि संग्रामसिंह की २८ पत्नियाँ थीं। जोधपूर वे राणा जसवन्तसिंह रावन जयसिंह आदि की अनेक रानियाँ थीं। जसवन्तसिंह की रानियों में से दो की चिना पर चढ़ने से इसलिए रोका गया कि वे गर्भवती थीं। इन विवाहों के कारण झगड़े और षड्यन्त्र होते रहते थे, तथापि बहुविवाह की बुराई कम नहीं हुई। मध्य काल के राज-पूत राजाओं के लिए बहुविवाह प्रथा कितनी घातक सिद्ध हुई है, इसका सोदाहरण वर्णन प्रसिद्ध ऐतिहासिक श्री ओझाजी ने बहत मृत्दर णव्दों में किया है-"इसी तरह बहुविवाह की रीति भी क्षत्रिय वर्ण की क्षति का एक मुख्य कारण हुई इस इतिहास (राजपूताना के इतिहास) में बहविवाह से होने वाली हानियों का उल्लेख अनेक स्थानों में मिलेगा। यहाँ इतना ही कहना पर्याप्त है कि अनेक पत्नियों के होने से ही रामचन्द्र को वनवास हुआ और दशरथ के प्राण गये। महाराज अगोक की अधिक रानियाँ होने से मौर्यवंश के प्रतापी साम्राज्य की अवनित की जड जमी, कन्नीज के प्रवल गाहडवाल (गहरवार) राज्य के विनाश का कारण भी महाराज जयचन्द्र की अनेक पत्नियाँ होना माना जाता है । मारवाड़ के राव चुड़ा के राज्य में अनेक रानियों के कारण ही झगड़ा फैला। मेवाड़ के प्रतापी राणा सांगा के महाराज्य की क्षति का कारण भी बहुविवाह ही हुआ। कहाँ तक गिनावें, राजपूत जाति का इतिहास ऐसी घटनाओं से भरा पड़ा है, इसी के कारण कई राजाओं के प्राण गए, कई निरपराध वालक सीतिया डाह के शिकार बने और कई राज्य नष्ट-भ्रष्ट हए "अनेक पितनयाँ होने पर प्राकृ-तिक नियम के अनुसार सौतिया डाह का कुठार चला है, चलता है और चलता रहेगा,

२३ 'प्राप्ते प्रयागवटमूलनिवेशबन्धौ सार्धशतेन गृहिणीभिरमुत्र मुक्तिम्' ११२२ ई० का यशकणदेव का अभिलेख एपिप्राफिया इण्डिका खण्ड २ पृ० ४ पर प्रकाशित

२४ सियारुल् मुताखरीन, खण्ड १, पृ० १६६

<sup>&</sup>lt;sup>२ ४</sup> आइने अकबरी, खण्ड १, पृ० ४६

जब तक कि राजपूत जाति इस कुरीति का मुलोच्छेदन नहीं कर देगी। २६

णिवाजी की आठ पत्नियाँ थीं—सुगुणावाई, पुतलावाई, सईवाई, सोपरावाई, लक्ष्मीवाई, काणीवाई, तथा गुणवन्ता वाई। रामदास स्वामी के एक हस्तिलिखत जीवन चिन्व मे यह ज्ञान होता है कि इन आठ के अतिरिक्त मनोहर और मनसंतोष नाम की अन्य दो स्वियां भी णिवाजी से व्याही गयी थी। २७ णिवाजी के मरने के बाद अन्तःपुर के झगड़ों ने मराठा माम्राज्य की शक्ति को कितना क्षीण किया यह बात किसी से छिपी नहीं है। पंजाब केमरी महाराज रणजीनसिहजी की सोलह रानियाँ थी। इनमें से पहली आठ के साथ उनका नियमपूर्वक विवाह हुआ था, शेष आठ को महाराज ने केवल चादर डालने की रीति पूरी करके हरम में ले लिया था। इनके अतिरिक्त बहुत सी रखेलियाँ भी थीं। जब रणजीतिसह जी की देह चिता पर जलाने के लिए रखी गई तो उनके साथ उनकी चार निःसन्तान रानियाँ तथा सात वासियाँ भी सती हुईं। इन विभिन्न रानियों तथा उनके पुन्नों के समर्थक सरदारों के परस्पर ईर्व्याद्वेष और कलह से शक्तिशाली सिक्व राज्य का शीघ्र ही पतन हो गया।

बंगाल के कुलीन विवाह-प्राचीन काल के ब्राह्मणों में बहुविवाह की प्रवृत्ति हम पहले देख चुक हैं। मध्यकाल में भी बाह्मणों तथा विशेष रूप से बंगाल के बाह्मणों में एक विचित्र प्रकार की बहुभार्यता प्रचलित हुई। यह म्मरण रखना चाहिए कि यह प्रवृत्ति सारे हिन्दू समाज में प्रचलित थी। महाराष्ट्र के प्रसिद्ध सन्त तुकाराम की दो पिलयाँ थीं, इससे उनका गृहस्य जीवन बहुत दु:खमय हो गया था। किन्तु बहुभार्यता का चरम विकास हमें बंगाल के कुलीन बाह्मणों में मिलता है। बंगाल में यह अनश्रति प्रसिद्ध है कि जब वहाँ के ब्राह्मणों ने शास्त्रीय ज्ञान को विस्मृत कर दिया तथा उनका आचार भी प्राचीन मर्यादा के अनकूल न रहा, उस समय बंगाल के राजा आदिशूर ने कल्लीज से पाँच ब्राह्मण मंगाये। यह बात आठवीं शती के प्रारम्भ की है। किन्तु ६ वीं शती के अन्त में, वल्लाल-सेन के समय में, ब्राह्मणों का उपजाति भेद अधिक संगठित एवं दृढ़ हुआ। कुलीन ब्राह्मणों के भौगोलिक दृष्टि के दो मुख्य भेद किये गये—वीरेन्द्रभूम के कुलीन वीरेन्द्र कहलाए और वर्दवान तथा दूसरे स्थानों के कुलीन राढीय के नाम से प्रसिद्ध हुए। बहुभार्यता का प्रचलन राढीय कुलीनों में ही विशेष रूप से हुआ। इनके दो मुख्य भेद है—(१) कुलीन (२) श्रोत्रिय । बाद में इनमें भंगराज नामक एक नये तीसरे वर्ग की भी वृद्धि हुई। श्रोतिय वे कुलीन थे जिनमें कुलीन ब्राह्मणोचित नौ गुणों (ब्राह्मण के कर्त्तव्यों का पालन, नम्रता, विद्वत्ता, सदाचरण, तीर्थदर्शन की अभिलाषा, भक्ति, समान वर्ग के साथ विवाह के नियम का संरक्षण, कष्टसहन एवं उदारता) में से आठ गुण हों।

र । गौरीशंकर हीराचन्द ओझा—राजपूताने का इतिहास खण्ड १, पृ० १०६०-६१ २७ मध्ययुगीन चरित्र कोष, पृ० ७७६

भंगराज का उद्गम अनिश्चित है। प्रथम श्रेणी के कुलीन प्रायः वो विवाह करते हैं, किन्तु भंग कुलीनों में यथेच्छ विवाहों की परिपाटी प्रचलित है। सरकारी रिपोर्ट के अनुसार इनमें विवाहों की संख्या १४, २०, ४०, ४० और ५० तक है और यह बताया है कि कुलीन ब्राह्मणों के लिए यह बड़ी साधारण सी बात थी। श्री बंकिम चन्द्र ने "देवीचौध रानी" में एक ब्राह्मण पान के मुख से कहलवाया है कि मेरे लिए विवाह क्या वस्तु है, जैसे घर में एक गौ बांध ली, वैसे एक अन्य विवाह कर लिया जाता है। ब्राह्मणों के लिए ये गौएँ बड़ी दुधारु होती थी, इसके अतिरिक्त उन्हें अपने घर में बांधने, चारा खिलाने और सेवा करने का भी कोई झंझट नही था, इसलिए बंगाल में कुलीन ब्राह्मण ऐसी गौएँ खुब बाँधते थे।

श्री ईश्वरचन्द्र विद्यासागर ने बर्दवान, बांकुड़ा, वीरभूम, हुगली, मेदिनीपुर, चौबीस परगना, कलकत्ता, निदया, यशोहर, बारीसाल, फरीदपूर, ढाका आदि बंगाल के प्रायः सभी जिलों के २७६ गांवों के बहुविवाह करने वाले व्यक्तियों की जो सूची तैयार की थी. उससे उपर्यक्त सरकारी कमेंटी की रिपोर्ट के उक्त आंकड़ों की पुष्टि होती है। २७६ गांवों के १०१३ कुलीनों ने ४३२३ कुलीन कन्याओं के साथ विवाह किया था। इस तरह प्रत्येक व्यक्ति के हिस्से में औसतन ४३ स्नियां पड़ीं। किन्तु इनमें १०, १२, १५, २०, २५, ३०, ३५, ४०, ५० विवाह करने वालों की भी कमी नहीं है। ६०, ६५, ६७ विवाह करने वाले महापुरुष भी हैं। २० और २२ वर्ष की अवस्था के दो व्यक्तियों ने आठ. २५ वर्ष की आय वाले एक व्यक्ति ने सात, २७ वर्ष की अवस्था वाले ने १२ और ३४ वर्ष की अवस्था वाले एक पुरुष ने ३५ स्तियों को सनाथ बनाया था। श्री ईण्वरचन्द्र ने हुगली जिले के ६६ गांवों की जो सूची तैयार की थी, उससे ज्ञात होता है कि इन गांवों के १९७ कुलीन ब्राह्मणों ने १२८८ स्तियों से विवाह किया। इनमें १८ वर्ष का एक ब्राह्मण १९ स्त्रियों के सौभाग्य (या दुर्भाग्य) का कारण बन चुका था, एक दूसरे सज्जन २० वर्ष की अवस्था में १६ स्त्रियों के साथ पाणिग्रहण कर चुके थे। ढाका, बारीसाल और फरीदपुर जिलों के १७७ गांवों की सूची से स्पष्ट है कि ६५२ व्यक्ति ३५८८ विवाह कर चुके थे। इस प्रकार इनमें से हर एक के हिस्से में ५% स्वियों की औसत बैठती है। इनमें कौलीन्य मर्यादा की सबसे अधिक रक्षा करके बंगाल के सामाजिक इतिहास में अक्षय कीर्ति प्राप्त करने वाले श्रीयुत ईश्वरचन्द्र मुखोपाध्याय हैं। ये बांरीसाल जिले के कलस-काटी ग्राम में रहते थे। उपर्युक्त सूची बनने के समय इनकी अवस्था ५५ वर्ष की थी और इस समय तक ये १०७ विवाह कर चुके थे। पता नहीं सुची बनने के बाद जीवन की अन्तिम घड़ी तक अन्य कितनी स्त्रियों को उन्होंने सनाथ किया होगा। २६

<sup>&</sup>lt;sup>२ द</sup> १८६६ की बहुविवाह विषयक सरकारी कमेटी की रिपोर्ट।

२६ चण्डीचरण वन्द्योपाध्याय प्रणीत विद्यासागर का जीवन चरित्र, हिन्दी अनुवाद, पु० २०६।

इस प्रथा के मूल में यह हेतु था कि कन्या का विवाह हीन कुल में न हो, किन्तु आह्मणों ने इसे आजीविका के एक साधन के रूप में अपनाया। वे पाण्चात्य विचारक जो भारतीय प्रथाओं का बहुत ही जथला अध्ययन करते हैं, भले ही इस प्रथा को जाति, की उन्नति का साधन समझें उ किन्तु वंगाल में इसका मुख्य प्रेरक हेतु आधिक ही रहा है। ये विवाह दहेज प्राप्त करने के लिए होते थे। पति वहेज लेने के बाद अपनी पत्नियों के बारे में कभी कुछ पूछताछ या उनके भरण-पोपण की चिन्ता नहीं करते थे। वैवाहिक कर्त्तंथों के पालन का उन्हें रंच माल भी ध्यान न था। प्रत्येक विवाह पर ब्राह्मण को पर्याप्त दहेज मिलता था और प्रतिवर्ष प्रथान न था। प्रत्येक विवाह पर ब्राह्मण का पर्याप्त दहेज मिलता था और प्रतिवर्ष प्रथान कपने विभिन्न व्यगुरालयों का चक्कर काटते हुए बीतता था, वहाँ से प्राप्त धन के साथ उसका जीवन आराम से कटता था। अभीका का एक जुलू इस उद्देश्य से बहुपत्नीविवाह करता था कि पत्नियाँ उसके घर पर काम करके उसकी सम्पत्ति बढ़ायेगी। लगभग इसी उद्देश्य से बंगाल के कुलीन ब्राह्मण

रावर्ट ब्रिफाल्ट पश्चिमीजगत् में समाज शास्त्र के एक प्रमुख विचारक हैं उन्होंने अपने प्रसिद्ध प्रन्थ "सैक्स इन रिलीजन" में सम्भवतः कुलीन ब्राह्मणों की प्रथा को लक्ष्य करते हुए यह लिखा है भारत वर्ष के अनेक भागों में ब्राह्मण अच्छी तरह पाले हुए घोड़ों (Wellbred Stallions) का काम करते हैं । उनका यह कर्तव्य होता है कि वे जाति को उन्नत करें तथा निम्न जाति की कुमा-रियों के साथ संभोग करें। ये प्रतिष्ठित पुरुष शहर और देहात का चक्कर काटते हैं तथा लोग उन्ह धन तथा अन्य वस्तुओं की भेंट करते हैं। उनके पांव धोते हैं और मैले पानी में से थोड़े अंश को पीते हैं तथा शेष जल सुरक्षित रखते हैं। उत्तमोत्तम भोज्य पदार्थों के सहभोज के बाद वह पुष्पाच्छावित वैवाहिक पर्य क के पास लाया जाता है जहां कुमारी उसकी प्रतीक्षा कर रही होती है। बनार्ड शा ने कुलीन बाह्मणों के इस प्रकार के विवाह का प्रबल समर्थन किया है, वह इसे जाति को उन्नत करने का एक उत्तम उपाय समझता है। उसकी सम्मति में अंग्रेजों के एकविवाह (Monogamy) की पद्धति बड़ी घातक है क्योंकि इसमें योग्य बलिष्ठ, सुन्दर एवं स्वस्थ पुरुष को एक स्त्री के साथ बांध कर उसकी योग्य बलिष्ठ और स्वस्थ संतानें पैदा करने की शक्ति पर एक अनुचित प्रतिबंध लगा दिया जाता है और हजारों स्वस्थ स्त्रियों को निकम्मे दर्जे के पतियों के साथ राष्ट्र के लिए निकम्मी सन्तान पैदा करने दी जाती है, यह राष्ट्र एवं समाज के लिए बड़ी हानिप्रव प्रथा है। देखिये ३ अक्टूबर, १६०७ के लन्दन के टाइम्ज में बर्नार्ड शा का पत्र। यह पत्र रिजली की पुस्तक पीपल आफ इण्डिया, प० ४२७-२६ पर अविकल रूप में उद्धत है।

बहविवाह करते थे, किन्तू वे न तो उन्हें घर लाते थे और न उनसे काम करवाने थे। पत्नियाँ अपने पितगहों में रहती थी और पतिदेव साल में एक बार जनके घरों का चक्कर काट काट कर अपने लिए पर्याप्त धन उपाजित कर लेते थे। उन्हें तो अपनी बहत-सी पत्नियों के नाम भी याद नहीं रहते थे, इन्हें स्मरण रखने के लिए वे नोट बुकों का प्रयोग करते थे। बाब अभयचन्द्र दास ने गत शताब्दी के मध्य में एक सभा में बहविवाह का चित्र खींचते हुए यह कहा था कि "मै दो कूलीन बाह्मणों को जानता हूँ, एक न ६० के लगभग स्तियों का पाणिग्रहण किया है और दूसरे ने १०० में ऊपर स्तियों के साथ विवाह किया है। दोनों के पास बहियाँ हैं, उनमें उन्होंने उन गांवों के नाम लिख रखें हैं, जहाँ उनके विवाह हुए हैं। बहियों में श्वशुरों के नाम भी दर्ज हैं। सर्दियों के प्रारम्भ में प्रत्येक ब्राह्मण अपने श्वणरालयों की वैवाहिक (Nuptial) यात्रा अपनी बही को देख कर करता है, प्रत्येक श्वण्र से उसकी आर्थिक स्थिति के अनुसार रुपया इकट्टा करके गींमयों के प्रारम्भ में वह अपने घर लौट जाता है और साल का शेप भाग अपने गांव में विनाता है। बहधा ऐसा होता है कि पिता और पुत्त, पति और पत्नी एक दूसरे से विलकूल अज-नवी की तरह मिलते हैं और जब उनको पारस्परिक संबंधों का ज्ञान होता है तो वे बहुत अधिक शरमा जाते हैं। मैंने एक ऐसे कुलीन का नाम सुना है जो अशुद्ध नाम ज्ञात होने के कारण एक दूसरे श्वश्रालय में पहुँच गया। श्वश्रालय में इस जंवाई की खूब आव-भगत हुई। वह कुछ दिन रह कर आदर सत्कार और धन के साथ विदा हो गया। इसके कुछ दिन बाद जब असली जंबाई पहुँचा तो श्वशर को अपनी गल्ती पता लगी, बहुत आश्चर्य और दःख हआ।"<sup>3 9</sup> पिछली गताब्दी में सरकार के पास कूलीनों के बहविवाह के विरुद्ध जो आवेदन-पत्न भेजे गये, उनमें निरन्तर इस बात पर बल दिया गया है कि ये विवाह धन के लोभ से होते है और इस प्रथा को अविलम्ब कानुन द्वारा बन्द कर देना चाहिए।

कुलीन विवाह की हानियां—इस बहुविवाह के कारण कुलीन ब्राह्मणों का जीवन भले ही सुखमंय हो जाता हो, किन्तु हजारों स्त्रियों का जीवन बरबाद हो जाता था। बालि-काएं वृद्ध, असमर्थ, जीविकाहीन और दुण्चिरत व्यक्तियों के साथ विवाह के बन्धन में बंध कर जन्म भर क्लेश सहती हुई पिता के घर पर रहती थीं। उन्हें केवल पित का नाम सुन लेने का सौभाग्य प्राप्त होता था, क्योंकि पित उनके साथ काई संबंध नहीं रखते थे और उनकी कोई खबर नहीं लेते थे, किन्तु इस प्रकार लोगों के मुख से सुने हुए सर्वथा अपरिचित स्वामी के मरने पर इन स्त्रियों को कानून और समाज की छिढ़ के भय से वैधव्य-जीवन के सब कष्ट भोगने पड़ने को लाचार होना पड़ता था। विश्व यह धर्म

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> रिजली—पीपल आफ इंडिया, पृ० १६६-६७ पर उद्धत ।

<sup>&</sup>lt;sup>3२</sup> २२ जुलाई १८५६ को भारत सरकार को मेजे गये बहुविवाहविरोधी आवेदन

की, समाज की और लोकचार की कितनी बड़ी विडम्बना थी कि कुल की प्रतिष्ठा के विचार से अबोध बालिकाओं का विवाह किसी अधेड़ व्यक्ति में कर दिया जाय, वे बालि काएँ आजीवन पितदेव के माथ दाम्पत्य मुख से वंचित रहें, किन्तु उसके मरने पर वैधव्य जीवन की दारुण यानना सहें। यैमें तो पित के जीवनकाल में ही इन स्तियों को कुछ सुख नहीं था, किन्तु पित के मरने पर वैधव्य का भीपण दुःख जयरदम्नी महना पड़ता था। इन स्त्रियों के दुःख का वर्णन श्री ईंग्वरचन्द्र विद्यासागर ने इन गब्दों में किया है—

"गृक्त बार जब मै लखनऊ में था, वाजिद अली शाह का कैमरबाग देखने गया। मैंन चारों ओर दों मंजिले मकानों का सिलसिला देखकर अपने साथियों से पूछा कि इनने सुगठित सुन्दर मकान एक ही सिलसिले में क्यों बने हैं? उत्तर मिला—"इनमें बादशाह की बेगमें रहती थीं"। बादशाह की सैकड़ों बेगमों की वात सुनकर उस नयी जवानी में जो विपाद मुझे हुआ था, वह मुझे आज तक नहीं भूला। किन्तु अधेड़ अवस्था में इस निन्दनीय कर्म (बहुविवाह) का होना देखना पड़ता है।" नवाबी मामले जुदा होते हैं, जनके मुख भोग के अनुकूल उनका ऐण्वर्य और सम्पत्ति भी होती थी। फिर उनकी वेगमें जो चाहें कर सकती थीं, मनमाना खा-पी-पहन सकती थीं, किन्तु जिनको पग-पग पर पराया मुख ताकना पड़ना हो, ऐसी स्वियों को व्याह कर जो लोग धर्म-कर्म या सुख भोग की लालसा से किसी दिन भूल कर भी उस स्त्री के घर जाने वाले नहीं, उनको क्या अधिकार है कि वे सुकोमला बालिकाओं के सुख सपनों को मिटाकर उन्हें दारुण मानसिक ताप और यन्त्रणा के अग्न कुण्ड में डालकर जन्म भर जलावें।"3 3

ऐसी स्त्रियों के लिए पित के घर में कोई स्थान नहीं था और जब पिता के घर में भी उनके लिए स्थान न रहे तो उनके सामने दो ही विकल्प थे—या तो वे भिक्षा वृत्ति करें या वेग्या वृत्ति करें। श्री ईयवरचन्द्र विद्यासागर ने इसके कई उदाहरण दिये हैं। बहुविवाह संबंधी सरकारी कमेटी ने अपनी रिपोर्ट में इस प्रथा के कारण समाज में फैलनेवाली ग्यारह बुराइयों का उल्लेख किया है, जिनमें वेग्यावृत्ति, व्यभिचार, गर्भपात, श्रूणहत्या तथा शिण्हत्या मुख्य हैं। बंगाल में गत शताब्दी के मध्य में इस प्रथा को हटाने के लिए तीच्र आन्वोलन हुआ। सरकार को अनेक आवेदन-पत्न भेजे गये। श्री ईशवरचन्द्र विद्यासागर इस आन्वोलन के मुख्य नेता थे। महाराजा वर्दवान तथा २००० हिन्दुओं के हस्ताक्षरों के साथ सरकार के पास यह प्रार्थना-पत्न भेजा गया कि एक कानून द्वारा वहुविवाह की हानियों को रोका जाय। उस समय वंगाल के लेफ्टीनेन्ट गवर्नर तो इस प्रथा को मर्यादित करना आवश्यक समझते थे। अर्थ किन्तु गवर्नर जनरल की यह सम्मित

पत्र का एक अंशा।

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> चण्डीचरणसेन—ईश्वरचन्त्र विद्यासागर, प्० ३१० ।

<sup>&</sup>lt;sup>३ ४</sup> कहा जाता है कि बहुविवाहविरोधी शिष्ट मण्डल जब गवर्नर से मिला तो उन्होंने

थी कि हिन्दू अभी इस सुधार के लिए तैयार नहीं है और उनमें बहुविवाह के निषेध के नियमका प्रचलन सम्भव नहीं है। १८६६ में एक सरकारी कमेटी बहविवाह के विषय पर विचार करने के लिए बिठायी गयी। उसको यह आदेश दिया गया था कि वह दो मर्यादाओ मे रहते हुए उक्त बुराई की दूर करने के उपाय सुझाये पहली मर्यादा यह थी कि हिन्दुओं को एक से अधिक स्त्रियाँ लेने की जो सामान्य स्वतन्त्रता प्राप्त है, उस स्व-तन्त्रता को किसी प्रकार सीमाबद्ध किया जाय तथा दूसरी यह थी कि बहुविवाह की पद्धति को अग्रेजी कानून के द्वारा स्पष्ट स्वीकृति न दी जाय। कमेटी को इन मर्यादाओं के अन्दर रहते हुए बगाल के क्लीन ब्राह्मणों में प्रचलित विवाह की बुराई को कम करने के उपाय सुझाने थे। इस कमेटी के सात सदस्य थे, इनमे दो अग्रेज तथा पाँच हिन्द् थे। कमेटी ने बगाल मे बहुविवाह के विकास, विस्तार एव हानियों का सक्षिप्त दिग्दर्शन कराके, बहुमत से अपनी यह सम्मति दी कि एक से अधिक स्तिया रखने की सामान्य स्वतन्त्रता को सीमित किये बिना व्यवस्थापिका सभा द्वारा कोई कानून नही बनाया जा मकता है। इस समिति के सदस्य श्री ईश्वर चन्द्र विद्यासागर ने अपनी मतभेद सूचक सम्मिति मे यह लिखा था कि इस विषय मे आवश्यक कान्न अविलम्ब बन जाना चाहिए । किन्तु अन्य सदस्यो सर्वश्री रामनाथ ठाकुर, जयकृष्ण मुकर्जी, दिगम्बर मित्र ने कहा वि शिक्षा से तथा विराधी लोकमत के प्रभाव से यह कुप्रथा अपने आप दूर हो जायगी, अत राज्य का इस विषय मे कोई हस्तक्षेप नहीं करना चाहिए। उन लोगो की यह आणा पूरी हुई और बगाल में यह प्रथा अब बहुत कम हा गयी है।

बगाल के अतिरिक्त अन्य प्रान्तों में वर्तमान समय में हिन्दुओं के धनी वर्ग में बहु-विवाह की प्रया प्रचलित थी और हिन्दू पुरुषों को कानूनी दृष्टि से बहुविवाह करने का अधिकार प्राप्त था, किन्तु १९५५ के हिन्दू विवाह कानून द्वारा हिन्दू समाज में पहली पत्नी या पित के जीवित होते हुए दूसरा विवाह करना दण्डनीय अपराध बना दिया गया है और हिन्दू समाज में अब बहुविवाह की प्रथा का अन्त हो गया है। उप

कहा—यदि १८५७ का गदर न होता तो ग्रान्ट साहब ही बहुविवाह को रोकने का कानुन बना जाते।

उप वर्त्तमान हिन्दू समाज मे कुछ मनोरंजक बहुविवाहो तथा इनके प्रेरक कारणो की विवेचना के लिए देखिये—इरावती कर्वे—हिन्दू सोसायटी एन इण्टरप्रेटेशम वक्खन कालेज, पूना, १९६१, पृ० १६८-७१।

# बहुभर्तृ ता

बहु विवाह (Polygamy) का एक महत्त्वपूर्ण रूप यह है कि एक स्त्री के अनेक पित हों। हो बहुभतृता (Polyandry), अनेकपितत्व या बहुपितत्व की प्रधा भी कहते हैं। इसके कुछ थोड़े से ही उदाहरण प्राचीन एवं अर्वाचीन हिन्दू समाज में उपलब्ध होते हैं। मानव समाज में इस प्रधा का प्रचलन बहुभार्यता की अपेक्षा बहुत कम है। सबसे अधिक प्रचलन एक विवाह (Monogamy) की प्रधा का है और सबसे कम बहुभर्कृता का। हिन्दू समाज में भी यही स्थिति है। भारत में इसके बहुत कम उदा-हरण पाये जाते हैं।

# वैदिक युग

इस समय बहुभन् ता की प्रथा के कुछ संकेत अवश्य मिलते हैं, किन्तु उनके आधार पर यह नहीं कहा जा सकता कि उस समय के समाज में इस प्रथा का प्रवलन रहा होगा। ऋ० (१०।६५।३८) तथा अथर्व० (१४।२।१) में यह कहा गया हैं— "हे अग्नि, प्रजा के साथ तुम (एक) पत्नी को बहुत से पतियों के लिए देने वाले हो।" इसी तरह अथर्व० (१४।२।२०) में एक पत्नी में कई पतियों को वीज वपन का आदेश दिया गया है, किन्नु इन स्थलों से हम किसी निष्चन परिणाम पर नहीं पहुँच सकते । वेद में बहुवचन के लिए एकवचन और एकवचन के लिए बहुवचन का बहुत प्रयोग होता है। पाणिनि के व्याकरण में वैदिक वाक्यरचना के इस नियम को स्वीकार किया गया है और इसकी विस्तार से व्याख्या की गयी है। इसके अतिरिक्त इस प्रथा का समर्थन करने वाला और कोई प्रमाण उपस्थित नहीं किया जा सका। इसके विपरीत ऐतरेय बाह्मण

े इस विषय का नवीनतम सर्वोत्तम अध्ययन ग्रीस तथा डेन्मार्क के प्रिन्स पीटर के ए स्टडी आफ पोलिएण्ड्री (A study of Polyandry, Moulton & Co. Hague 1963) में है। इसमें लेखक ने लंका, तिब्बत, केरल तथा नीलिगिरि में बहुमर्तृता की प्रथा रखने वाली जातियों के निवास स्थानों में जाकर वहाँ वैयक्तिक सम्पर्क स्थापित करके इस प्रथा के स्वरूप तथा इसे उत्पन्न करने वाले कारणों की सुन्दर मीमांसा की है।

(१२।११) बड़े स्पष्ट शब्दों में यह घोषणा करता है कि एक पुरुप बहुत सी स्त्रियों को प्राप्त करता है, अतः एक व्यक्ति की बहुत सी पित्नयों होती हैं, किन्तु एक पत्नी के बहुत से पित एक साथ नहीं होते। रे तैं व संव ६।६।४।३ बहुभर्तृ ता का एक विचित्र ढंग से विरोध करता है, उसके शब्दों में "वह एक यज्ञस्तम्भ (यूप) को दो रणनाओं (रिस्मयों) से घेरता है, अतः एक पुरुष दो स्त्रियों को प्राप्त करना है, किन्तु बहु एक रणना से दो यूपों को नहीं घेरता है, अतः एक स्वी दो पितयों को नहीं प्राप्त करनी।" बहुभर्तृ ना का इससे अधिक स्पष्ट निषेध और क्या हो सकता है।

# महाभारत में द्रौपदी का उदाहरण

प्राचीन भारत में बहुभर्तृ ना का सबसे अधिक प्रसिद्ध उदाहरण द्रीपदी ना है। किन्तु महाभारत के अध्ययन से स्पष्ट है कि उसके रचियता को यह बात सम्म्य नहीं थी कि पाँच पांडव एक द्रीपदी के पित हों। उस समय सभी लोगों ने इसे लोकाचार एवं वेद के विरुद्ध तथा अधर्म एवं पाप समझा था। महाभारत के प्रमुख पानों के चिरुन्न पर यह एक बड़ा कलंक और धब्बा समझा गया, अतः इसमें अनेक युक्तियों से द्रीपदी को पाँचों भाइयों की पत्नी सिद्ध करने का प्रयत्न किया गया है और यह इस कल्पना को पुष्ट करता है कि उस समय बहुभर्तृ ता की प्रथा बहुत बुरी समझी जाती थी। इस विषय में महाभारत का वर्णन निम्नलिखित है—

पांडव जब द्रौपदी को लेकर अपनी कुटिया में पहुँचे तो उस समय उनकी माता कुन्ती कुटिया के भीतर थी (महाभारत १।१६३)। भीम और अर्जुन ने कुन्ती से कहा—"माँ, आज एक अच्छी भिक्षा मिली है।" कुन्ती ने द्रौपदी को न देखते हुए स्वाभाविक रीति से कहा—"तुम सब मिलकर इसका उपभोग करो।" बाद में जब कुन्ती ने द्रौपदी को देखा तो वह बोली—"हाय, मैंने यह क्या कह डाला (१।१६३।२)। इसके बाद वह अधर्म के कारण डरती हुई तथा सोचती हुई याज्ञसेनी द्रौपदी का हाथ पजड़कर युधिष्ठिर के पास जाकर बोली—"बेटा तुम्हारे दो भाइयों ने जब राजा द्रुपद से उस पुत्री को लाकर भिक्षा के रूप में मुझे बतलाया, तब मैंने असावधानतावण उस काल के योग्य यह बात कह डाली कि तुम सब मिलकर इसका उपभोग करो। हे कुरुवंश श्रेष्ठ,

ऐत० ब्रा० १२।११ तस्मादेको बह्बीर्जाया विन्वते, तस्मादेकस्य बह्वयो जाया भवन्ति नैकस्या बहवः सहपतयः ।

महाभा० १।१६४।२७-२६ एकस्य बह् व्यो विहिता महिष्यः कुरुनन्दन । नैकस्या बहवः पुंसः श्रूयन्ते पतयः ववचित्।। लोकवेदिविष्द्धं त्वं नाघमं धर्मिविच्छुचिः। कर्तुमर्हिस कौन्तेय कस्मात्ते बुद्धिरीवृशी ।। सभापर्व (६८।३४) में कर्ण ने द्वौपदी को वेंश्या (बन्धकी) माना है क्योंकि उसे कई पुरुष पति के रूप में प्राप्त थे।

अब तुम ऐसी बात करो कि मेरा कहा झूठा न हो, द्रीपदी को अधर्म न स्पर्ण करे और इस से कोई विश्रम या भ्रान्ति न हो।" युधिष्ठिर ने अर्जुन से यह कहा कि "तुमने इसे स्वयंवर में जीता है, तुम इससे विधिपूर्वक विवाह कर लो।" अर्जुन ने ऐसा करने से इन्कार किया, क्योंकि युधिष्टिर और भीम के अविवाहित रहते हुए उनके छोटे भाई अर्जुन का विवाह विधिपूर्वक नही हो सकताथा। अर्जुन ने यह भी कहा कि "भीमसेन, नकुल, सहदेव, यह कन्या और मैं आपकी आज्ञानुकूल कार्य करेगे, जो कुछ धर्म हां और जिसमें द्रुपद का कल्याण हो उम पर विवार करके आप हमें आज्ञा दें, हम आपकी आज्ञा का पूरा पालन करेंगे।" अर्जुन की वाणी सुनने के बाद पांडवों ने द्रौपदी की ओर दृष्टि डाली। द्रौपदी को देखकर पांडवों में उसके प्रति प्रवल कामभाव उत्पन्न हुआ, क्योंकि विधाता ने स्वयं द्वीपदी के रूप को अन्य स्त्रियों की अपेक्षा अधिक मुन्दर बनाया था। युधिष्ठिर भाइयों की मुख-मुद्रा और आकार देखकर उनके दिल के भाव को समझ गया । उसे व्यास की बात याद आ गयी और डर लगा कि कही इस प्रश्न को लेकर भाइयों में आपस में फूट न पड़ जाये। अतः युधिष्ठिर ने कहा--"कल्याणी द्रौपदी हम सबकी पत्नी होगी" (१।१६३।१६)। द्रौपदी को पाँचों पाडवों से व्याहने का असली कारण तो यह था कि वे पाँचों उसके रूप पर इतने अधिक मुख्य थे कि उनमें से यदि वह किसी एक को दी जाती तो पांडव उसके लिए आपस में उसी तरह लड़ मरने को तैयार हो जाते जैसे सुन्द और उपसुन्द तिली-त्तमा के लिए लड़ मरे थे। युधिष्ठिर ने इससे वचने का यह मार्ग ढूँढ़ा कि वह पाँचों की स्त्री हो, लेकिन इसे न तो कुन्ती ने पसन्द किया और न ही द्रुपद ने उचित समझा। युधिष्ठिर ने धर्म की सुक्ष्म गति के नाम पर इसे जबर्दस्ती पुराने कल्पित उदाहरणों से न्यायसंगत सिद्ध करने का प्रयत्न किया।

एक दिन राजा द्रुपद ने युधिष्ठिर से कहा—"आज शुभ दिन है, महाबाहु अर्जुन द्रौपदी का विधिपूर्वक पाणिग्रहण करें।" इस पर युधिष्ठिर ने कहा—"हु राजन् विवाह तो मुझे भी करना होगा" (१११६ दा२१)। द्रुपद ने कहा—"तुम्हीं विधिपूर्वक मेरी कन्या का पाणिग्रहण करो अथवा तुम जिसके साथ कृष्णा को व्याहना चाहते हो उसे बताओ।" युधिष्ठिर ने कहा—"है राजन्, द्रौपदी हम सबकी पत्नी होगी, क्योंकि मेरी माता ने पहले ऐसी आज्ञा दी है। मेरा और भीमसेन का विवाह नही हुआ है। यद्यपि अर्जुन ने तुम्हारी रत्नसदृश कन्याको जीत लिया है तथापि हे राजन्! हम भाइयों में एक नियम है कि रत्न पाकर हम सब उसका इकट्टा भोग करते हैं। हम इस नियम को तोड़ना नहीं चाहते, अतः धर्मपूर्वक द्रौपदी हम सबकी पत्नी होगी। वह अग्नि के सम्मुख हम सबका पाणिग्रहण करें" (१।१८६ १२३–२६)। द्रुपद ने इस पर आपत्ति करते हुए कहा—"है कुरुनन्दन, शास्त्र की विधि के अनुसार एक पुरुष की बहुत सी स्त्रियौं होती हैं, किन्तु एक स्त्री के बहुत से पति वेद-शास्त्रों द्वारा विहित नहीं हैं या कभी नहीं सुने गये। हे कौन्तेय, तुम धर्मवेत्ता होकर भी लोक एवं वेद दोनों के विद्य यह अधर्म ,

क्यों करना चाहते हो? तुम्हारी बुद्धि ऐसी क्यों है।" युधिष्ठिर ने उत्तर दिया—"धर्म का रहस्य बहुत सूक्ष्म है। हम उसकी गित नहीं जानते। हम प्राचीन बुद्धिमान लोगों का अनुसरण कर रहे हैं, मेरी वाणी कभी झूठ नहीं कहती, मेरा मन अधर्म में नहीं लगा हुआ है। मेरी माता ऐसा कहती है और मेरे मन में भी यही बान है। राजन् यही निष्चित धर्म है। इसका बिना सोचे विचार आचरण करों। हे राजन् तुम्हें उसमें किसी प्रकार की कोई गंका नहीं होनी चाहिए।" किन्तु द्वुपद युधिष्ठिर के उस निष्चित धर्म को अधर्म मानता है और इस विषय पर विचार करने के लिए द्वुगद, कुन्नी, युधिष्ठिर और घूष्टिखुमन की एक परिषद् बैठनी है। इसी समय बहाँ महाँप कृष्ण हैगायन आ जाते हैं।

कृष्ण द्वैपायन के आगे द्रुपद फिर यह निवेदन करते हैं कि "बहुभर्नृता लांक तथा वेद विरुद्ध होने से अधर्म है, मैं इस काम को करने का माहस नहीं कर मकता।" युधि-ष्टिर अपने पक्ष का समर्थन करने के लिए कुछ पुराने दृष्टान्त उपस्थित करना है। जिटला गौतमी के साथ सात ऋषियों ने विवाह किया था। पूर्वकाल में प्रचेता नाम के दम भाइयों ने वार्की (वृक्ष से संबन्ध रखने वाली) कन्या से शादी की थी। साथ ही धर्मगृरु मानी जाने वाली माता का वचन भी हमारे लिए प्रमाण है। इसलिए मैं इसी कर्म को परम धर्म समझता हूँ।"

इसके बाद इस प्रश्न पर ब्यास अपना यह फैसला देते हुए, कहते है कि युधिटिठर ने जो कहा है वही धर्मयुक्त है, इसमें कोई शंका नहीं है। जिस प्रकार यह गनातन धर्म हुआ है, वह मैं सबके सामने नहीं कहूँगा। व्यास द्रुपद का हाथ पकड़ कर उन्हें अन्दर ले गये और वहां उन्हें द्रीपदी और पांडवों के पूर्व जन्म की एक विचित्र कथा सुनायी और द्रुपद को दिव्यवृद्धि देकर अपने कथन का विश्वास कराया। बाद में यह कहा कि एक तपोवन में किसी ऋषि की एक कन्या ने रूपवती और गुणवती होने पर भी पति नहीं प्राप्त किया। पति पाने के लिए उसने कटोर तपस्या की। अन्त में शिवजी ने प्रमन्न होकर उस कन्या से कहा—"वर माँगो।" कन्या उनकी यह बात सुनकर घवरा कर जल्दी जल्दी कई बार बोली—"मैं सब गुणों से युक्त पित माँगती हूँ।" शिवजी ने कहा—"दुमने जल्दी-जल्दी में मुझसे पाँच बार याचना की है अतः अगले जन्म में तुम्हारे पाँच पित होंगे।" वह इस जन्म मे द्रीपदी हुई और पाँच पांडव इसके पाँच पित हैं। भगवान शंकर के वरदान को द्रुपद कैसे टाल सकते थे, अतः उन्होंने पाँचों पांडवों से द्रीपदी की शादी कर दी।

### द्रौपदी की वहुभर्तृता के कारण

महाभारत के उपर्युक्त वर्णन में द्रौपदी के पाँच पति होने के पाँच हेतु दिये गये हैं— . (१) कुन्ती ने पांचों पांडवों को द्रौपदी रूपी भिक्षा का सम्मिलित रूप से भोग करने के

लिए आदेश दिया था।<sup>8</sup> (२) छोटे भाई अर्जुन के विवाह से पहले बडे भाई युधिष्ठिर और भीम का विवाह होना चा हिए था। (३) पाँची पाडवो के दिल मे द्रीपदी का रूप घर कर चका था, किसी एक को द्रीपदी के दिये जाने से भ्रातृयुद्ध का भय था। (४) प्राचीनकाल मे वार्क्षी और जटिला गौतमी ने अनेक पतियों से शादी की थी। (५) द्रीपदी को पिछले जन्म मे शकर द्वारा यह वर मिला था कि वह अगले जन्म मे पाच पितयों की पत्नी होगी। इनमें से पहले कारण पर तो विचार करना ही व्यर्थ है। कुन्ती ने बिना देखें भिक्षा के बारे में एक सामान्य वात कह दी थी। बाद में उसे स्वय इस बात का दृख हुआ, वह इसे अन्चिन भी समझती थी, अन इस का रण का कोई महत्त्व नहीं है। दूसरा कारण भी ठीक नहीं है। युधिष्ठिर का विवाह होने से पहले उसका छोटा भाई भीम हिडिम्बा से विवाह कर चुका था। यदि भीम युधिष्टिर से पहले विवाह कर सकता था तो अर्जुन द्वारा विवाह करने मे क्या दोप था ? यदि इस नियम का पालन ही करना था तो अर्जुन के विवाह को थोडे समय के लिए टाला जा सकता था। उससे पहले युधिष्ठिर और भीम के विवाह कर दिये जाते और बाद मे अर्जुन का विवाह हो जाता। चौथे कारण मे जो पूराने उदाहरण दिये गये है उनके विषय में यही कहा जा सकता है कि महाभारतकार इस कला मे बहुत निपुण है। वह जब भी किसी बात का समर्थन करने लगता है तो इस प्रकार के दृष्टान्त देता है। जान पडता है द्रुपद को इन चारो कारणो से सन्तोष नही हुआ। तब अन्त मे पूर्वजन्म के वरदान वाली घटना की क्लिप्ट कल्पना की गयी। यदि चौथा कारण ठीक था, पुराने जमाने मे वास्तव मे ऐसे विवाह होते थे तो बीपदी का विवाह हो जाना चाहिए था। इसके बाद द्रीपदी के पूर्व जन्म की घटना का सुनाना इस बात को सूचित करता है कि व्यास इस प्रथा के औचित्य को पहले चार कारणों से द्रुपद के चित्त पर भली-भाँति अकित नहीं कर पाये थे। द्रुपद अपनी कन्या द्रौपदी का विवाह पांची पाडवो के साथ इसलिए नहीं करते कि यह कोई पूराना नियम है, किन्तू इसलिए करते है कि शकर उसे पिछले जन्म मे यह वर दे चुके है और शंकर के वरदान को टाला नहीं जा सकता। द्रुपद ने कहा है-- "जब भगवान शकर ने ऐसा विधान किया है और इन्ही के लिए कृष्णा बनायी गयी है, तब यह चाहे धर्म हो या अधर्म, मुझ को कोई दोष नहीं लग सकता, ये लोग सुख से कृष्णा के साथ विधिपूर्वक विवाह करें"।

कहा जाता है कि पाडव हिमालय प्रदेश में रहने वाली जिस जाति से सम्बन्ध रखते थे, उस जाति में यह प्रथा प्रचलित थी। उस प्रथा के अनुसार ही पाडवो ने यह विवाह किया था। किन्तु वर्तमान महाभारत से इस कल्पना की पुष्टि नही की जा सकती। यदि वास्तव में पाडवों में यह जातीय प्रथा थी तो कुन्ती को द्रौपदी देख लेने पर यह दुख क्यो

महाभा० १।२०६।२ कुटीगता सा त्वनवेक्ष्य पुत्रान्त्रोवाच भुंक्तेति समेत्य सर्वे ।
 पश्चाच्च कुन्ती प्रसमीक्ष्य कृष्णां कब्दं भया भाषितमित्युवाच

हुआ िक मैंने यह क्या कह डाला। धर्मराज युधिष्ठिर अपनी माता के वचन की रक्षा पर बहुत बल देता है, किन्तु वह उसे इस आधार पर कभी उचित नहीं ठहराता कि कुल-धर्म होने से माता का वचन मान्य है। वह स्वयं यह कहीं नहीं कहता है कि यह हमारा कुल धर्म है। राजा शल्य कन्या शुल्क को वुरा समझता हुआ भी भीष्म से माद्री के लिए कुलधर्म के नाम पर शुल्क की माँग करता है। बहुभर्मु ता की प्रथा बुरी होंने पर भी युधिष्ठिर यह कह सकता था कि यह उसका कुलधर्म है; किन्तु उसने ऐसा नहीं कहा। अतः वर्तगान महाभारत के पढ़ने से ना इस बहु विवाह का यही कारण समझ आता है कि भाइयों में परम्पर संघर्ष को दूर करने की वृष्टि से ही द्रीपदी सवकी पत्नी मानी गयी और बाद में इसे पुराने आखानों तथा कहानियों से न्यायोचित सिद्ध किया गया।

द्रौपदी पाँच पांडवों की पत्नी हुई। नारद के परामर्थ से पांडव समय नियत करके वर्ष में ७२-७२ दिन द्रौपदी का उपभोग करने लगे। इडोग पर्व के अध्याय १४० में श्रीकृष्ण कर्ण को पांडवों के पक्ष में लाने के लिए जहाँ उसे अन्य बहुत से प्रलोभन देते हैं वहाँ यह भी कहते हैं कि तू यदि पांडवों का पक्ष ग्रहण करेगा तो पांडव तुझे सबसे बड़ा भाई मानेंगे और वर्ष के छठे हिस्से में द्रौपदी भी मिलेगी।

बौद्ध साहित्य—वौद्ध साहित्य में बहुभूतंता का एक ही स्थल पर उल्लेख है और वह महाभारत की कहानी का ही विकृत रूपान्तर है। कुणालजातक (सं० ५३६) में पिक्षराज कुणाल धर्म का उपदेश देने के लिए एक महासभा का आयोजन करता है। नारद दस हजार भनतों के साथ उसका उपदेश श्रवण करने आता है। कुणाल स्त्रियों के दोषों को बताता हुआ एक गाथा कहता है। एक पुरानी कथा में कहा जाता है कि एक कुमारी कान्हा (कृष्णा) पाँच राजकुमारों से ब्याही गयी थी, फिर भी वह सन्तुष्ट नहीं हुई, वह अन्य ब्यक्ति को चाहती थी। उसने एक कुबड़े बौने के साथ

प्रक आधुनिक समाजसास्त्री प्रिन्स पीटर (पूर्वोक्त पुस्तक, पृ० ५१२) ने द्रौपदी के उदाहरण से दो परिणाम निकाले हैं—(१) वर्तमान समय में इस प्रथा का तिब्बत में अधिक प्रसार है, भारत में यह प्रथा तिब्बत के सम्पर्क से आ सकती है। (२) इसका प्रसार मुख्य रूप से क्षत्रियों के कुलों तक सीमित था। किन्तु वार्क्षी का वृष्टान्त यह सूचित करता है कि बाह्याणों में भी इस प्रथा का प्रचार था।

वर्तमान समय में बह व्यवस्था गढ़वाल तथा नीलगिरिवासी टोडों में पायी जाती है। पीटर ने (पू० पु०, पू० ५२३) लिखा है कि गढ़वाल में पत्नी बारी-बारी से एक ही घर में प्रत्येक पित के साथ कुछ निश्चित समय तक सहवास करती है। टोडों में यह अवधि एक महीने की होती है। ऐयप्पन ने बताया है कि केरल के ठंडनों में वधू के नवयुवती होने पर माता पितयों द्वारा वधूसमागम की बारी का निश्चय करती है।

वेण्या का काम किया। यह कान्हा महाभारत की कृष्णा द्रीपदी है और टीका मे पाच पितयों के नाम अज्जुन (अर्जुन), नकुल, भीममेन, युधिथ्थल (युधिन्ठिर) और सहदेव बताये गये हैं। यह कुबड़ा बीना कीन था, इस पर महाभारत और बोद्ध प्रन्थों से कुछ प्रकाण नहीं पड़ना है।

धर्मशास्त्र — धर्मणास्त्रों में बहुभर्तृता का बहुत कम उल्लेख है। आगस्तस्य तथा बृहस्पति ने ही प्रमंगवण उनका वर्णन किया है। आगस्तम्य (२१९०१२७१२-४ निमाण का वर्णन करने हुए कहना है कि कोई व्यक्ति निमाण द्वारा पुजान्यत्ति के लिए स्त्री की दूसरे या बाहर के लागों की न दे, अभिनु मगीत्री का ही दे, गयौक्ति धर्मज इस बात का उपदेश करने है कि कन्या गुल की अर्थात् सब भाइयों की ही दी जाती है।" बृहस्पति (स्मू० च० खं० १ पृ० १०) ने विभिन्न देणों के आचारों का निर्देश करने हुए कहा है कि दक्षिण में अपने मामा की लड़की के साथ ब पारसियों में माना के साथ विवाह होता है, वह अन्य देशों में एक कुल में कन्या देने की या बहुभर्तृता की प्रथा का भी उल्लेख करता है।

कुमारिल और नीलकण्ठ की ज्याख्याएँ--मध्यकाल के दार्शनिकों एवं टीका-कारों के लिए द्रौपदी का विवाह एक वडी विचारणीय समस्या थी। कुमारिल भट्ट ने तन्त्रवार्तिक में अपने गांडित्य के कीणन से जिस प्रकार यह सिद्ध किया था कि सुभद्रा अर्जुन की ममेरी बहिन नहीं थी, उसी प्रकार उसने महाभारत की इस घटना के सम्बन्ध में भी पर्याप्त ऊहापोह से यह सिद्ध किया है कि द्रीपदी पांच पांडवों की पत्नी नहीं थी। इस विषय में उसने तीन प्रकार की व्याख्याएँ की हैं। (१) पहली व्याख्या के अनुसार महाभारत में आलंकारिक रूप से एक ही द्रीपदी का वर्णत है। द्रीपदी कोई वास्तविक स्त्री नहीं थी. वह पांडवों की राज्यलक्ष्मी का प्रतीक मात्र थी, पाँच पांडवों के साथ उस का विवाह यह सुचित करता है कि वे पाँचों भाई अपनेराज्य का संयुक्त रूप से प्रीतिपूर्वक उपभाग कर रहे थे। (२) अथवा दूसरी व्याख्या के अनुसार हम यह भी कल्पना कर सकते हैं कि पाँचों भाइयों का विवाह वास्तव में पाँच विभिन्न स्त्रियों से हुआ, किन्तु उनकी आकृति, व्यक्तित्व और स्वभाव आपस में इतने अधिक मिलते थे कि उन्हें द्रौपदी का सामान्य नाम दे दिया गया। (३) अथवा तीसरी व्याख्या के अनुसार द्रौपदी का विवाह वस्तुत: उसे अपनी धनुविद्या के कीणल से जीतन वाले अर्जुन के साथ हआ, किन्तु महाभारत में उसे पांचों पांडवों की पत्नी इस बात को जताने के लिए कहा गया है कि पांडवों में अत्यधिक प्रीतिपूर्ण और मधुर सम्बन्ध थे। पे नीलकण्ठ को महाभारत की टीका लिखते समय, द्रौपदी के बहुविवाह की समस्या की सुलझाना आवश्यक जान पड़ा। वह इस पर यह कहता है कि आजकल भी नीच जाति की स्तियों के दो या तीन पति दिखाई देते हैं, किन्तु उनके आचार को प्रमाण नही माना जा सकता। पांडवों

<sup>ဳ</sup> तन्त्रवार्तिक खण्ड १, पृ० १६१-२ (अंग्रेजी अनुवाद)

के देवता तुल्य होने से "न देवचरित्नं चरेत्" के अनुसार उनके द्वारा की हुई बातों पर आचरण नहीं करना चाहिए।

### नायरों की बहुभतृ ता

म्गल एवं मराठा युग के युरोपियन यावियों ने मलाबार की नायर जाति में प्रचलित बहुभतुंता की प्रथा का वर्णन किया है। 5 १६६३ ई० में एक इतालवी यावी सीजर फेडरिक ने इस प्रदेश का भ्रमण करने के बाद लिखा था--"इन लोगों का नाभि से ऊपर का शरीर नग्न रहता है, जांघें कपड़ों से ढंकी होती हैं, पैर नंगे होते है, वाल लम्बे और सिर की चोटी बंधी होती है। वे अपने साथ हमेशा ढाल और नंगी तलवार लेकर चलते हैं। इन नायरों की स्त्रियाँ साझे की होती हैं। जब कोई नायर किमी स्त्री के घर में जाता है तो वह अपनी ढाल और तलवार घर के बाहर छोड़ जाता है नाकि कोई दूसरा व्यक्ति उस घर में आने का साहस न करे।" एक पूर्वगाली याची फर्नाओं लोप्स द कस्तन हेदा ने नायरों में इस प्रथा को प्रचलित पाया। उसके कथना-नसार इस देश के नियमों का अनसरण करते हुए नायर विवाह नहीं कर सकते, अतः किसी व्यक्ति का निश्चित पुत्र या पिता नहीं होता, उनके सब बच्चे ऐसी ही स्त्रियों से जल्पन्न होते हैं, इनमें से प्रत्येक स्त्नी के साथ तीन या चार नायर आपस में समझौता करके सहवास करते हैं। इन नायरों में से प्रत्येक इस साझे की स्त्री के साथ एक दोपहर से अगले दोपहर तक एक दिन रहता है और उसके बाद दूसरा पति एक दिन के लिए उसके पास आजाता है। वे इस प्रकार अपनी स्तियों और बच्चों के भरण-पोषण की चिन्ता से मुक्त होकर सारा जीवन आनन्दपूर्वक बिताते हैं। कोई भी पुरुष अपनी स्त्री को इच्छानसार छोड़ सकता है और इसी तरह स्त्री जब चाहे किसी प्रेमी को अपने पास आने से रोक सकती है। इन दोनों याद्वियों के वर्णन की पुष्टि एलेक्जेंडर हैमिल्टन (१७४४), जोनाथन इन्कन (१७६२), फ्रान्सिस बुकानन (१८०७), जेम्स पीटर्स (१८१३) नामक यात्रियों ने की है।

१ नवीं गती के अन्त तक नायरों में इस प्रथा का खूब प्रचलन था। १७५६ में टीपू सुल्तान ने एक घोषणा निकाली, इस घोषणा में नायर लोगों से यह कहा गया था कि वे एक स्त्री के साथ दस पुरुषों के सहवास की प्रथा का परित्याग करें (पीटर पू० पु०, पृ० १७३)। १६वीं गती में बहुभर्तृता की प्रथा नायरों में बहुत कम हो गयी। (पीटर पू० पु०, पृ० ६२)। १८५० में श्री विद्याम ने अपनी एक पुस्तक 'मलाबार ला एण्ड कस्टम' में यह वाक्य लिखे थे "बहुभर्तृता की प्रथा अब बिलकुल लुप्त हो गयी है, यद्यपि नायरों में उत्तराधिकार भ्रातृ परम्परा द्वारा होता है और विवाह पारस्परिक

<sup>&</sup>lt;sup>च</sup>रिजली——दी पीपल आफ इण्डिया

सहमित से होता है और इच्छानुसार विवाह का विच्छेद हो सकता है, तथापि श्री लोगन द्वारा यह ठीक ही कहा गया है कि कहीं भी विवाह के बन्धन का इतनी दृढ़तापूर्वक पालन नहीं होता, इतने प्रयत्नपूर्वक उसकी रक्षा नहीं होती जितनी मलाबार में होती है, यद्यपि विवाह किसी शास्त्रीय विधान के अनुसार नहीं होती है।" किन्तु श्री विग्राम ने इन वाक्यों में कुछ अतिशयोक्ति से काम लिया है, क्योंकि १८६९ में मलाबार विवाह कभीणन ने अपनी रिपोर्ट में लिखा था—"यदि बहुभर्तृता का आणय ऐसे रिवाज से है जिसके द्वारा एक स्त्री को यह छूट प्राप्त होती है कि वह अपनी जाति या सामाजिक प्रतिप्टा को खोये विना अनेक पुक्तों के साथ सहवास कर सके, तो हम यह कह सकते हैं कि यह प्रथा मलाबार में रिवाज द्वारा स्पष्ट रूप से स्वीकार की जाती है और यहां ऐसे प्रदेश तथा जातियां हैं जहां स्त्रियों को यह छूट प्राप्त है।" १८६६ के मलाबार मैरिज एक्ट (मद्रास का १८६६ का कानून सं० ४) तथा १९३३ के 'दि मद्रास महमककथायम् ऐक्ट' (१९३३ का २२वां कानून) द्वारा यह प्रथा अब विलकुल समाप्त कर दी गयी है।

मरुमक्कथायम् या अलियसन्तान दक्षिण भारत में प्रचलित दाय सम्बन्धी नियमों को कहते हैं है, जिसके अनुसार किसी व्यक्ति के मरते पर उसकी सम्पन्ति का उत्तराधिकारी उसका लड़कान होकर उसकी बहिन का लड़का होता है। अलियसन्तान कन्नड़ भाषा का शब्द है और 'मरुमक्क' मलयाली भाषा का। किन्तु दोनों का अर्थ बहिन के लड़के से मानी जाने वाली वंशपरम्परा है। इस पद्धित में किसी व्यक्ति के मरने पर सम्पत्ति उसके पुत्र को नहीं मिलती, किन्तु उसकी बहिन के लड़के को मिलती है। इस विचित्र प्रथा का कारण यह है कि नायर या अन्य जातियाँ किसी म्त्री से विवाह सम्बन्ध करके उस स्त्री को अपने घर नहीं लाते, वह स्त्री अपने पितृगृह में रहती है। उसके पति उसके साथ सहवास करने के लिए ध्वशुरालय में जाते हैं और सहवास के बाद अपने घर लौट आते हैं। एक व्यक्ति से जो सन्तानें पैदा होनी हैं वे पिता की नहों कर माता की समझी जाती हैं। नाना के घर में उनका पालन-पोपण होता है और वे नाना के परिवार या तग्वाड़ में रहती हैं, अतः किसी व्यक्ति के मरने पर उसका पुत्र उसकी सम्पत्ति का अधिकारी नहीं होता, क्योंकि वह नाना की सम्पत्ति में से अपना हिस्सा लेता है। पित के कुल में कोई पुरुष सन्तान न रहने से वह अपनी बहिन के लड़कों को अपना उत्तराधिकारी बनाता है।

वर्तमान भारत में बहुभर्तृता

वर्तमान काल में भारत में बहुभर्तृता की प्रथा दो रूपों में पायी जाती है :--

<sup>&</sup>lt;sup>६</sup> हरिदत्त वेदालंकार--हिन्दू परिवार मीमांसा पृ० २७०-१

(१) मानुसत्ताक बहुभर्नुता (Matriarchal Polyandry), इसमें एक स्वी के कई पति होते है, किन्तु उन पितयों में परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं होना। नायरों में प्रचलित बहुभर्नुता इसी प्रकार की थी। इनके यहां मानुवंणपरम्परा (मन्मक्कथायम्) का नियम होने के कारण इसे यह नाम दिया गया है। इनका दूसरा नाम अश्वान्वहुभर्नुता (Non-fraternal Polyandry) भी है। (२) श्रानुबहुभर्नुता (Fraternal Polyandry) इसमें एक स्त्री के अनेक पित आपम में भाई-भाई होते हैं, जैमे द्रीपदी के पांचों पित परस्पर भाई थे। भारत में वर्तमान हिन्दू ममाज में दांनों प्रारा की बहु-भर्तुता पायी जाती है, किन्तु यह स्मरण रखना चाहिए, कि यह प्रथा कुछ इनी-गिनी विशेष जातियों नक ही सीमित है। उत्तर भारत में यह प्रथा देहरादून के जैनमार वावर के प्रदेश में, कश्मीर राज्य के लद्दाख प्रदेश में, मिरमूर तथा टिहरी गढ़वाल की छुछ जातियों में, कश्मीर की दरद जाति में तथा दक्षिण भारत में नीनगिरि निवामी टोडा जाति में, करन की ठंडन (Thandans) कस्मलन तथा कुछ अन्य शिल्पी जातियों में पायी जाती हैं, पहले यह नायरों में भी प्रचलित थी। १०

दक्षिण में बहु भर्तृता—दक्षिण भारत में नीलिगिरि के टोडों तथा कोट लोगों में यह प्रथा प्रचलित है। टोडों में एक पत्नी के अनेक पित प्रायः भाई होते हैं। बड़ा भाई णादी करता है, किन्तु उसके छोटे भाइयों को बड़े भाई की पत्नी के पाना जाने का अधिकार होता है। पत्नी का गर्भ रह जाने की दशा में बड़ा भाई सातवें महीने में धनुप बाण के साथ एक विधि सम्पन्न करता है और इससे बहु बच्चे का कानूनी पिता बन जाता है। जब तक उसका छोटा भाई ऐसी विधि नहीं कर लेता तब तक सब बच्चों का पिता बड़े भाई को ही माना जाता है।

केरल में निम्नलिखित जातियों में बहुभनू ता की प्रथा पायी जाती है—नायर, छंडन, उत्तरी कोचीन के थिया, कम्मलन अथवा शिल्पकारों की विभिन्न जातियाँ, जैसे तथन (सुनार), काम्बान (लुहार), असरी (बढ़ई), मुसरी (ठठेरे), कोल्लुकुरुप (मालिश करनेवाले), विलकुरुप (धनुष बनानेवाले), तोलकोल्लम (चमार), किसस (ज्योतिषी), मन्नन (धोबी, नाई) ११। नायरों में अब बहुभर्तृ ता लगभग लुप्त हो गयी है (पीटर पृ० ६२)। १७८५ में टीपू सुल्तान ने मलावार पर चढ़ाई करते हुए यह घोषणा की थी कि वह मैसूर पर नायरों द्वारा किये जाने वाले हमलों के खतरे को दूर करेगा। इसके साथ ही उसकी चढ़ाई का एक उद्देश्य नायरों की इस जबन्य प्रथा का भी

प्रिन्स पीटर—पू०पु०, पृ० ५०७, दी गजेटियर आफ इण्डिया १६६५ खं० १, पृ० ५४१, केरल की विभिन्न जातियों में इसके प्रसार के ज्ञानार्थ देखिए प्रिन्स पीटर— पू० पु०, पृ० १४९-२३९।

१९ पीटर-पूर्व पूर्व पुरु १७३।

उन्मूलन करना था जिमके अनुसार एक स्वी दस पुरुषों के साथ रहनी है (पीटर, पृ० १७३)। अब नवीन परिस्थितियों में नायरों में इस प्रथा का लोप हो चुका है तथा अन्य जातियों में यह क्षीण हो रही है। १२

उत्तर मारत में बहुभनु ता—उत्तर भारत में बहुभनु ता की प्रथा अधिकतर हिमालय के प्रदेशों में है। सिक्किम और पूर्वी तिब्बत के भोटों और तिब्बतियों में बड़ा भाई जब किमी स्त्री से शादी करता है तो वह सब भादयों की स्त्री समझी जाती है। यह नही समझना चाहिए कि वह सभी छोटे भाटयों के साथ सहवास करेगी। उसे इस विषय में पर्याप्त स्वतन्त्रता प्राप्त है और यह उसकी इच्छा पर अवलिम्बत है कि वह किस भाई के साथ महवारा करे। यिव सबसे बड़ा भाई जिमने उस स्त्री को ब्याहा था, मर जाता है तो स्त्री अपनी इच्छा के अनुमार छोटे भाइयों में में किसी एक को अपना पित चुनती है। यिव वह मृत भाई के बाद णेप भाइयों में सबसे बड़े को अपना पित चुनती है तो वह सब भाइयों की स्त्री होती है, किन्तु यदि वह किसी छोटे भाई को चुननी है तो वह उमकी और उससे छोटे भाइयों की स्त्री होती है। यिव वह सबसे छोटे भाई को अपना पित चुनती है तो वह उमकी और उससे छोट भाइयों की एती समझी जायेगी। यिव वड़ भाई का अपना पित चुनती है तो वह केवल उसी की पत्नी समझी जायेगी। यिव वड़ भाई का कोई अधिकार नहीं होता, छोट भाइयों का ही उस पर अधिकार होता है। बड़े भाई का कोई अधिकार नहीं होता, छोटे भाइयों का ही उस पर अधिकार होता है। बड़े भाई ऐसी हालन में परिवार से पृथक हो जाते है और उनका अपने छोटे भाइयों की स्त्रियों पर कोई हक नहीं रहता।

संयुक्त प्रान्त में देहरादून जिले के जौनसार बावर में इस प्रथा का खूब प्रचलन है, यहां बहुत से भाइयों की एक पत्नी होती है। जब घर में बड़ा भाई होता है तो पत्नी उसी के साथ रहती है, उसकी अनुपस्यित में वह उसके छोटे भाई के साथ रहती है। दूसरे भाई दिन के समय खेतों में पत्नी के साथ रहते हैं। कोई भाई अपनी पृथक पत्नी भी रख सकता है और सामान्य पत्नी का भी उपभोग कर सकता है, बशर्तों कि दूसरे भाई इस पर एतराज न उठायें। कई बार एक परिवार में साझे की कई स्वियां होती हैं। एक बार आठ भाइयों के एक परिवार में इस प्रकार की तीन स्वियां थीं। वे पंजाब के पहाड़ी हिस्सों में भी कांगड़ा जिले के स्पीती, लाहौल परगनों, चम्बा, कुल्लू तथा मण्डी के ऊंचे प्रदेशों में तथा कानेतों में यह प्रथा प्रचलित है। प्रायः सगे भाई ही एक पत्नी को ब्याहते है। किन्तु १६०० की पंजाब की जनगणना रिपोर्ट में स्पीती का एक ऐसा

<sup>&</sup>lt;sup>१२</sup> केरल में इस प्रथा के विस्तृत वर्णन के लिए देखिए पीटर पृ० १७३-२३६, नील-गिरि के टोडों के लिए देखिए पृ० २४०-३००।

गैंउ जौनसार बावर की इस प्रथा का विस्तृत विवेचन श्री धीरेन्द्रनाथ मजूमवार की हिमालयन पोलीएण्ड्री (बम्बई १६६२) में है।

उदाहरण दिया गया है (पृ०२२१) जिसमें दो विभिन्न व्यक्तियों ने पहले एक स्त्री के साथ शादी की, फिर उन्होंने अपनी सम्पत्ति साझे में कर ली और दोनों एक दूसरे को भाई समझने लगे, किन्तु धर्मभाइयों के उदाहरण बहुत कम पाये जाते हैं।

## वहुँभर्तृता की प्रथा के प्रचलित होने के कारण

 उत्तर भारत में यह प्रथा देहरादून के जीनसार बावर प्रदेश में तथा दक्षिण में केरल प्रदेश में अधिक प्रचलित है। अतः यहाँ इस प्रथा के प्रचलित होने के कारणों का संक्षिप्त उल्लेख करना समीचीनप्रतीत होता है। <sup>9 ४</sup> इसकेप्रधानकारण निम्नलिखित है—

आर्थिक कारण--जीनसार बावर के पर्वतीय प्रदेश में कृषियोग्य भूमि बहुत कम है, पहाड़ों पर खेतों का निर्माण बड़े कठोर परिश्रम से किया जाता है और वर्षा ऋतु में इन्हें बहुत क्षति पहुँचती है, अतः यहाँ खेती के लिए अनेक व्यक्तियों की आवश्यकता होती है। इसका समाधान इस प्रदेश में संयुक्त परिवार तथा बहुभर्तृता प्रथा से किया गया है। इसमें परिवार के सब व्यक्ति मिलजुलकर काम करते हैं और अपने सीमित साधनों का अधिकतम उपयोग करते हुए अपने जीवन निर्वाह के लिए आवश्यक उत्पादन करते हैं। बहुभर्तृता का एक बड़ा लाभ यह है कि इसमें भाइयों द्वारा अलग-अलग विवाह करके पारिवारिक सम्पत्ति का बँटवारा करने की प्रवृत्ति को प्रोत्साहन नहीं मिलता, यह सम्पत्ति सब भाइयों के एक ही घर में इकटठे रहने के कारण विभक्त नहीं होती है, अपित अखण्ड बनी रहती है। यहाँ पहले ही जमीन बहुत थोड़ी होती है, यदि भाइयों की पृथक् शादियाँ होने लगें तो इनकी थोड़ी सी जमीन इतने अधिक छोटे टुकड़ों में बंट जायगी कि यह आधिक दृष्टि से सर्वथा अनुपयोगी हो जायेगी। अतः जब श्री मुकुन्दीलाल ने टिहरी गढ़वाल में एक व्यक्ति से पूछा कि वह इस प्रथा का अनुसरण क्यों करता है, तो उन्हें यह उत्तर मिला कियह उनके लिये हितकर है, इससे उनकी जमीन सुरक्षित बनी द्वहती है और बँटती नहीं है । जीनसार वावर में इस कारण की पुष्टि इस बात से भी होती है कि यह प्रथा भूमि रखने वाले वर्गों खस (राजपूत) तथा ब्राह्मणों में अधिक प्रचलित है। ऐयप्पन के मतानुसार मत केरल की ठंडन जाति में भी पारि-वारिक सम्पत्ति को विघटन और विभाजन से बचाने के लिए यह प्रथा प्रचलित हुई है।

औनसार बावर में इस प्रथा को जन्म देने वाले कारणों के लिए वेखिए अपर लिखी पुस्तक, पृ० ७५-६। विभिन्न जातियों में इस प्रथा के कारणों की मीमांसा वैस्टरमार्क की हिस्टरी आफ ह्यूमन मैरिज के खण्ड ३, अध्याय ३० में है, इनका संक्षिप्त परिचय प्रिन्स पीटर की पुस्तक (पृ० १०७-११० तक) में है। प्रिन्स पीटर ने इन कारणों की आलोचनात्मक मीमांसा (पृ० ५५३-५७१) की है।

१४ पीटर-पू० पु०, पृ० ५६०।

भूमि पर कार्य करने वाले व्यक्तियों को अधिक संख्या में पाने की लालसा तथा पारिवारिक सम्पत्ति को बंटवारे से बचाये रखने के दो कारणों के अतिरक्त वैस्टरमार्क के मतानुसार तीसरा आर्थिक कारण जनसंख्या का नियन्त्रण है। यदि सब भाई पृथक् रूप से विवाह करके अपने घर बसायें तो जनसंख्या जिस गति से बढ़ेगी उसकी अपेक्षा इस प्रथा के परिवार में एक स्त्री रहने की स्थिति में जनसंख्या धीमी गति से बढ़ती है। इससे जनसंख्या पर नियन्त्रण बना रहता है। यह पहाड़ों जैसे कम उपजवाले प्रदेशों के लिए बहुत उपयोगी है, इसी कारण लहाख और तिब्बत जैसे सूखे प्रदेशों में यह व्यवस्था पायी जाती है।

वैस्टरमार्क के मतानुसार निम्नलिखित आर्थिक कारण बहुभर्तुता के प्रचलन में सहायक होते हैं- बहुत कम उपज वाले प्रदेशों में जनसंख्या को नियन्त्रित बनाये रखने की इच्छा, एक ही परिवार में सम्पत्ति को सूरक्षित एवं अविभक्त बनाये रखने की इच्छा खेती आदि के कार्यों को करने के लिए भ्रातभाव की भावना को पृष्ट करने की आवश्यकता, सम्पत्ति को सामाजिक प्रभाव रखने वाले कुछ धनी व्यक्तियों के हाथों में केन्द्रित बनाये रखने की इच्छा, निर्धनता के कारण कन्याशुल्क देने में असमर्थ भाइयों का परस्पर मिल कर अपने सीमित साधनों को संगहीत करके गलक जटाने की संभावना तथा पशपालक जातियों में सभी प्राप्य साधनों को एकल करके अपना काम चलाने की आवश्यकता। इनमें से अधिकांश कारण जीनसार बावर में पाये जाते हैं। इसके अतिरिक्त श्री मजमदार ने इस व्यवस्था का एक अन्य बड़ा लाभ आर्थिक आवश्यकताओं के साथ इसका सामंजस्य और अनुकुलता बतायी है। १ ह इसमें पितनयों की संख्या आर्थिक साधनों तथा वैयक्तिक आवश्यकताओं के अनुसार बढ़ायी जा सकती है। दो या अधिक भाई अपना-अपना जीवन एक यादो स्त्रियों से आरम्भ कर सकते हैं, किन्तु बाद में आवश्यकता पड़ने पर इनकी संख्या बढ़ा सकते हैं। खेतों में काम के लिए पर्याप्त संख्या में मजदूर पाने के लिए पिता और पुत्र अपनी संख्या से अधिक स्तियाँ ले सकते हैं। श्री मजुमदार ने इस विषय में नारायणचन्द्र नामक व्यक्ति का उदाहरण दिया है, इसमें पिता-पूज दोनों ने दो-दो विवाह किये थे। प्रायः परिवार में पुरुष सदस्यों की अपेक्षा पत्नियों की संख्या कम होती है, इस संख्या का कम होना भी लाभदायक है, क्योंकि पहाड़ों में एक-दो पति प्रायः कार्यवश बाहर चले जाते हैं, किन्तु सब स्त्रियाँ घर पर ही रहती हैं।

वैयक्तिक कारण—कई बार वैयक्तिक कारणों से भी इस प्रथा को सुविधाजनक समझा जाता है। कई स्थानों में यह प्रथा परिवार में सुख और शान्ति बनीये रखने वाली मानी जाती है। कई भाइयों की पृथक्-पृथक् पत्नियाँ प्रायः कलह वृद्धि का कारण

<sup>&</sup>lt;sup>५६</sup> मजुमदार—पू० पू०, प्० ७६ ।

होती हैं। ली यु-ई का कहना है कि यदि भाइयों की एक स्त्री होगी तो उनमें लड़ाः नहीं होगी (पीटर---पू० पु०, पृ० ५६९)। लहाख में प्रिन्स पीटर को बताया गया कि बहुभतृंता के कारण स्त्रियों के झगड़े बन्द हो जाते हैं, जहां परिवार में एक स्त्री होती है, वहां सदैव झान्ति बनी रहती है। पीटर को केरल में एक व्यक्ति ने अपनी जाति में प्रचलित यह कहावत बनायी थी कि दो सिरों में समझौता संभव है, किन्तु चार स्तनों में यह संभव नहीं है (पृ० ५६२)। इसमें उसका यह अभिप्राय था कि दो पुरुप विना लड़े रह सकते हैं, किन्तु दो स्त्रियौं बिना लड़े नहीं रह सकती हैं। बहुभतृंता वाले परिवारों में एक स्त्री होने के कारण शान्ति बनी रहती है, किन्तु घर में कई भाभियौं होने पर कलह को प्रोत्साहन मिलता है।

वैस्टरमार्क ने दो अन्य वैयक्तिक कारण भी इस प्रथा के प्रेरक बताये हैं। पहला कारण पुत्र प्राप्त करने की इच्छा है। कई बार पुरुप यह अनुभव करता है कि वह सन्तान उत्पन्न करने में असमर्थ है, अतः वह भाई या अन्य पुरुष से सन्तान प्राप्त करने के लिए इस प्रथा को अपनाता है। दूसरा कारण स्त्री द्वारा अधिक अच्छे यीन सम्बन्ध पाने की आकांक्षा है। यदि कोई स्त्री एक पुरुप से यौन आनन्द को पूर्ण रूप से प्राप्त नहीं कर सकती तो उसमें यह आकांक्षा होना स्वाभाविक है कि वह किसी अन्य पौरुष-सम्पन्न पुरुष से अधिक आनन्द प्राप्त करे। उसकी यह इच्छा बहुभर्तृ ता में अच्छी तरह पूरी हो सकती है, अतः वैस्टरमार्क ने कुछ अवस्थाओं में इसे भी बहुपति प्रथा का एक प्रधान कारण माना है। उसका यह मत है कि स्त्रियां अवला होने पर भी एक से अधिक पति इसलिए रखना चाहती हैं कि इससे उन्हें अधिक आनन्द मिलता है, अधिक सुरक्षा प्राप्त होती है तथा अपने समाज में अन्य व्यक्तियों की दृष्टि में अधिक सामाजिक प्रतिष्ठा उपमुक्त खूबियों के होते हुए बहुपति प्रथा के मानव समाज में अधिक प्रचलित न होने का मुख्य कारण यह है कि सब मनुष्यों में यह स्वाभाविक इच्छा है कि अपनी पत्तियों पर उनका अनन्य एवं एकमाब्र अधिकार रहे।

कई बार इस प्रथा के समर्थन में यह युक्ति भी दी जाती है कि यह परिवार में नैतिकता की मर्यादा बनाये रखने के लिए आवश्यक है, क्योंकि बड़े भाई की स्त्री अपने तरुण देवरों के प्रति आकृष्ट होकर उनके साथ सम्बन्ध रखने की इच्छा रख सकती है। यह सर्वथा स्वाभाविक है, अतः इसको ध्यान में रखते हुए यदि एक सामाजिक प्रथा द्वारा इस व्यवस्था को मान्यता प्रदान की जाय तो समाज में नैतिकता सुरक्षित बनी रहेगी।

पीटर ने लिखा है कि उसे बहुभर्तृ प्रथा का अनुसरण करने वालों ने यह बताया कि यह प्रथा नैतिक दृष्टि से अतीव उच्च कोटि की है, क्योंकि इससे परिवार झगड़ों से बचा रहता है, यह उन्हें एकता का पाठ पढ़ाती है और यह शिक्षा देती है कि वे अपनी बहु- मूल्य वस्तुओं का उपभाग भी सम्मिलित रूप में करें। १७

ऐतिहासिक कारण—अधिकांश जातियां ऐतिहासिक आधार पर प्राचीनकाल की परम्परागत परिपाटी होने के कारण इस प्रथा का समर्थन करती है। महाभारत में व्यास ने पांच पाण्डवों के साथ द्रांपदी के विवाह को इस आधार पर उचित एवं धर्मानुकूल सिद्ध करने का प्रयत्न कियो था कि यह प्रथा अनादिकाल से चली आ रही है। जीन-सार वावर के लोगों का कहना है कि वे पाण्डवों के वंशज है तथा उनका अनुगरण करते हुए वे बहुपित प्रथा का पालन करते हैं। प्रिन्स पीटर को नीलिगिरि के टोंडों ने (पृ० ५५४) यह बताया था कि वे बहुभर्तृ प्रथा का पालन इसलिए करते हैं कि वे भारतीय हैं और महाभारत में वर्णित पांच पांडवों द्वारा द्रीपदी के साथ विवाह की परम्पराका अनुसरण करते हैं। केरल में बहुपित प्रथा का पालन करने वाली, विभिन्न हस्तशिल्पी कम्मलन तथा टंडन आदि जातियां अपनी बहुपितप्रथा का समर्थन ऐतिहासिक आधार पर

पीटर-पू० पु०, पृ० ५६२-इस प्रथा से अपरिचित व्यक्तियों को इसका एक बड़ा दोष यह प्रतीत होता है कि इसमें भाइयों के झगड़े अधिक होने चाहिए। जब सुन्द-उपसुन्द एक तिलोत्तमा के लिए लड़ मरे थे तो इस प्रथा में भाई एक स्त्री के लिए ईर्ध्या देख से प्रेरित होकर क्यों नहीं लड़ मरते ? ऐसा न होने का कारण ऐसी जातियों में कठोर आर्थिक परिस्थितियों में आत्मसंरक्षण की भावना से ईर्ष्या-द्वेष के स्थान पर सहयोग, प्रेम और सामुदायिक हित की भावना को सर्वोच्च स्थान वेना है (पीटर प० ५६८)। श्री मजुमदार ने जौनसार बावर के सम्बन्ध में लिखा है (प० ७६) कि यह प्रथा इसमें मौन ईर्ष्या के कारण उत्पन्न होने वाले संघर्ष के स्थान पर पारिवारिक एकता और सहयोग की भावना को बढ़ाने वाली सिद्ध हुई है। सब व्यक्ति परिवार के मुखिया (सयाणा) और उसकी पत्नी (सयाणी) के नेतत्व एवं अनुशासन में प्रेमपूर्वक रहते हैं, भाइयों में बड़ा प्रेम और सहयोग होता है। बड़े भाई प्रायः छोटे भाइयों के लिए एक या अधिक तरुण पत्नियां लाने का प्रयत्न करते हैं और इनके उपभोग में अपने अधिकार का प्रयोग नहीं करते हैं। इसरी ओर कई बार पहली और बड़ी पत्नी अपने पितयों को स्वयमेव यह प्रेरणा करती है कि वे घरेलु कार्यों में उसकी सहायता करने के लिए दूसरी पत्नी लायें, अथवा कई बार चतुर स्त्री एक पति के साथ अधिक रहने के लिए भी दूसरी पत्नी लाने का सुझाव देती है। इससे यह स्पष्ट है कि जौनसार में जहां एक ओर एक पत्नी के कई पति होते हैं वहां दूसरी ओर इनकी एक से अधिक पत्नियां होती हैं, इस प्रकार जीनसार बावर में बहुमार्यता (Polygamy) तथा बहुमत् ता (Polyandry) का विचित्र सम्मिश्रण होता है, अतः श्री मजूमवार ने इसे बहुपत्नीपतिप्रथा (Polgynandry) का नया नाम विया है।

करती हुई कहती हैं कि यह एक प्राचीन सिंहली पढ़ित है और वे लंकाद्वीप से भारत आते हुए इसे अपने साथ लेते आये थे (पीटर, पृ० १५६)। श्रीलंका में काण्डी के प्राचीन राजाओं के इतिहास का प्रतिपादन करने वाले एक ग्रन्थ "राजावलिये" में लिखा है कि एक राज-कुमारी ने ऐसे दो भाइयों से विवाह किया जो राजा थे। इसकी पुष्टि उच ऐतिहासिक वेलेण्टिन ने की है और यह बताया है कि सम्राट विजयबाहु तथा उसके भाई राजिसह की एक ही पत्नी थी। काण्डी प्रदेश में बहुपतिप्रधा का वर्णन करते हुए कोर्डिनियर्स ने यह बताया है कि यहां इस प्रथा का समर्थन इस आधार पर किया जाता है कि यह इस देश में अत्यन्त प्राचीन काल से चली आने वाली परिपाटी है (पीटर, पृ० १५३)।

पिछली शाताब्दी में विकासवादी दृष्टिकोण से विवाह के विभिन्न रूपों का प्रतिपादन करने वाले लेखक इसे विवाहप्रथा के ऐतिहासिक विकास में एक महत्त्वपूर्ण दशा समझते थे। चार्ल्स डाविन ने इसे बहुस्तीविवाह (Polygamy) तथा एक-विवाह (Monogamy) के बाद तथा कामचार (Promiscuity) से पहले स्थान दिया। मैकलीनान के मतानुसार पहले मानवसमाज में विवाह प्रथा नहीं थी, बहुपतिप्रथा विवाह का सबसे पहला रूप था। मेन, लतूनी तथा हवैट स्पेन्सर ने इन विचारों का खण्डन करते हुए कहा है कि बहुभतू ता समाज में किसी भी समय में कुछ विशेष परिस्थितियों के कारण उत्पन्न होती है, पहले इन परिस्थितियों का वर्णन किया जा चुका है।

इन परिस्थितियों के कारण उत्पन्न होंने पर जब यह प्रथा किसी जाति में एक संस्था (Institution) का रूप धारण करती है तो ऐतिहासिक परम्परा इसे सुदृढ़ एवं पुट बनाती है (पीटर, पृ० ५६६)। सुदूर इतिहास में इस प्रथा का पाया जाना समाज में इसे एक ऐसी सर्वमान्य रूढ़ बना देता है, जिसका पालन समाज के सब व्यक्तियों के, लिए आवश्यक एवं अनिवार्य माना जाता है। जब ऐसे किसी समाज का सम्बन्ध इसे न मानने वाली विदेशी संस्कृति से होता है तो बहुभर्तू प्रथा मानने वाले व्यक्तियों के समाज में एक प्रकार की ऐसी राष्ट्रीयता की भावना का अम्युद्य होता है, जिससे प्रेरित होकर वे बहुभर्तू प्रथा ना पालन न करने वाली जातियों की तुलना में अपनी प्रथा का अधिक उग्रता से समर्थन करने लगते हैं। इस कारण यह प्रथा उपयुक्त परिस्थितियां न रहने पर प्रतिकृत दशाओं में भी बनी रहती है। इस प्रकार ऐतिहासिक कारण और प्राचीन परम्परा इस प्रथा को समाज में स्थायी बनाने में सहायक सिद्ध होती है। १५ (पीटर-पु० पु०, पृ० ५६६-७९)।

९म उपर्युक्त आर्थिक, वैयक्तिक तथा ऐतिहासिक कारणों के अतिरिक्त इस प्रथा के उत्पादन और विकास में सहायक वो अन्य प्रकार के जनसंख्या सम्बन्धी (Demographic) तथा समाजशास्त्रीय कारणों (sociological reasons) को पहले बहुत महत्त्व दिया जाता था, किन्तु अब नवीन गवेषणा से ऐसा नहीं समझा जाता ।

प्रिन्स पीटर ने बहुमर्तृप्रथा के ऐतिहासिक विकास के संबंध में नवीनतम मानवणास्त्रीय सिद्धान्त का प्रतिपादन करते हुए कहा है कि इसका आरम्भ कठोर आर्थिक परिस्थितियों से होता है। बहुत कम उपजवाले प्रदेशों में उदरपूर्ति के लिए आवश्यक सामग्री जुटाने में कठोर परिश्रम करना पड़ता है, वहां रहने वाली कुछ जातियों में इस प्रथा का आविर्माव होता है। यहां आर्थिक उत्पादन के लिए सब व्यक्तियों को एक दूसरे पर बहुत निर्मार रहना पड़ता है, एक दूसरे के साथ सहयोग करना पड़ता है, अपने वैयक्तिक स्वार्थ की अपेक्षा समाज के हित एवं कल्याण को प्रधान स्थान देना पड़ता है। इससे उनमें सुदृढ़ एकता और पारस्परिक प्रेम की भावना का इतना अधिक विकास होता है कि इससे पारस्परिक ईव्या-द्वेप की भावनाएँ दव जाती हैं। ऊपर बताये गये आर्थिक कारणों से विवश होकर कई भाई एक ही पत्नी ग्रहण करने की प्रथा अपनाते

जनसंख्या संबंधी कारण का यह अभिप्राय था कि बहुभर्तृता के उत्पन्न होने का एक कारण बालिकावध आदि की दूषित प्रयाओं से तथा अन्य कारणों से पूरुषों को तुलना में स्त्रियों की संख्या कम होना है, पुरुष अधिक एवं स्त्रियां कम होने से समाज में स्वयमेव यह स्वाभाविक नियम बन जाता है कि अनेक पुरुष एक स्त्री से विवाह करें। किन्तु प्रिन्स पीटर के आधुनिक अनुसन्धान से (पु० ५६५) यह धारणा भ्रान्तिपूर्ण सिद्ध हुई है। श्रीलंका के रतनपुर क्षेत्र में, केरल के बल्ल-वनड ताल्लुके में, नीलगिरि के टोडों में तथा कश्मीर की लद्दाख तहसील में बहुभर्तु प्रथा का अनुसरण करने वाली जातियों में पुरुषों का अनुपात स्त्रियों के अनुपात से बहुत थोड़ी मात्रा में अधिक है और वह इस प्रया का कारण नहीं हो सकता। केरल की ठंडन और कम्मलन जातियों में जिन क्षेत्रों में बहुमर्त प्रथा का सबसे अधिक प्रसार है, वहां स्त्रियों की संख्या पुरुषों से अधिक है । टोडा जाति में पीटर के अन्वेषणानुसार, स्त्री पुरुषों का अनुपात चार और पांच का है (पृ० ५५६)। जौनसार बाबर के लोहारी और बैला के गांवों के बहुभर्त ता प्रथा वाले क्षेत्रों की जो जनसंख्या श्री मजुमदार (हिमालयन पोलिएण्ड्री पु० ५०-५१) ने दी है उससे यह स्पष्ट है कि वहां स्त्रियों की अपेक्षा पुरुषों की संख्या अधिक है, लाखा-मण्डल में दोनों की संख्या में बहुत कम अन्तर है। अतः यह कारण ठीक नहीं प्रतीत होता है। प्रिन्स पीटर ने इस विषय में यह भी कहा है कि कई स्थानों में स्त्रियों की संख्या प्रक्यों की अपेक्षा कम होती है, वहां उपर्युक्त युक्ति के अनुसार बहु-पतिप्रथा होनी चाहिए, किन्तु वास्तव में ऐसा नहीं है। उदाहरणार्थ, केरल में मोपला मसलमानों में पांच पुरुषों के पीछे केवल दो स्त्रियां हैं, फिर भी वहां यह प्रथा नहीं पायी जाती है। अतः स्त्रियों की कमी बहुमर्तृता के प्रचलन का समुचित कारण नहीं प्रतीत होती है।

हैं। इससे अनेक प्रकार के वैयक्तिक लाभ होते हैं। अतः आधिक एवं वैयक्तिक वृद्धि से उपयोगी होने के कारण यह प्रथा समाज में प्रचिलत हो जाती है, समाज इसे मान्यता प्रदान करता है क्योंकि उसे आधिक उत्पादन के लिए विभिन्न व्यक्तियों में घिनष्ठ सहयोग आवश्यक प्रतीत होता है। यह प्रथा शनै:-शनैः छढ़ि का रूप घरण करती है और ऐतिहासिक परम्परा इसे समाज में सुदृढ़ बनाती है तथा एक महत्वपूर्ण संम्था का रूप प्रदान करती है। किन्तु जब समाज में उपर्युक्त परिस्थितियां नही रहनीं अथवा इसकी विरोधी परिस्थितियाँ और भावनाएँ प्रवल होती हैं तो यह प्रथा क्षीण होने लगती है। जौनसार बावर और केरल में इसीलिए इस समय इस प्रथा का लोग हो रहा है।

समाजशास्त्रीय कारण का अभिप्राय विभिन्न कारणों से पति के घर से बाहर रहने पर, उसके अभाव की पूर्ति के लिए इस प्रथा का प्रचलित होना है (पीटर पृ० ४५७)। उदाहरणार्थं लंका में काण्डी प्रदेश की बहुपति प्रथा के बारे में गुणरत्ने का यह मत है कि पहले वहां के सरदारों और सामन्तों को राजवरबार में बहत समय तक रहना पढ़ता था, घर में उनकी अनुपस्थित में घरेलू कार्य चलाने के लिए इस प्रथा का प्रचलन आरम्भ हुआ, इसके लिए पति के अतिरिक्त किसी अन्य व्यक्ति का पत्नी के साथ रहना आवश्यक था, पति के छोटे भाई के लिए यह कार्य करना सर्वथा स्वाभाविक था। टी० बी० पनबोक्के ने पति की अन-पस्थिति का कारण रात के समय पशुओं से खेतों की रखवाली करना बताता है। तिब्बत के पशुपालक समाज में नये चरागाहों की खोज के लिए बाहर जाने पर पितयों की अनुपस्थिति में घर का कार्य उनके छोटे भाइयों द्वारा चलाया जाता है। वैस्टरमार्क ने सैनिक समाजों में पितयों के युद्ध पर चले जाने के कारण इस प्रथा के प्रचलित होने का उल्लेख किया है और केरल की नायर जाति में बह-पति प्रथा का कारण इसे बताया है। किन्तु इस कारण को सही मानने में सबसे बड़ी आपत्ति प्रिन्स पीटर ने (पु० ४४७, ४६४) यह की है कि सैनिक सेवा के कारण पति की अनुपस्थिति सभी सैनिक समाजों में होती है, यदि इसे बह-भर्त प्रथा का कारण माना जाय तो यह उन सभी समाजों में होनी चाहिये, किन्तु यह केवल नायर समाज जैसे इने गिने मानव समुहों में ही पायी जाती है। इससे यह सूचित होता है कि इसका वास्तविक कारण पति की अनुपस्थिति नहीं, अपितु पहले बतायी गयी कुछ अन्य परिस्थितियां हैं

#### अध्याय १५

# हिन्दू विवाहविषयक नवीन प्रवृत्तियाँ

पिछले अध्यायों में हिन्दू विवाह के अतीत का वर्णन और वर्तमान का विवेचन किया गया है; इस अध्याय में हिन्दू विवाह के भविष्य को सूचित करने वाली कुछ ऐसी नवीन प्रवृत्तियों और परिवर्तनों की मीमांसा की जायगी जो इस संस्था के भावी स्वरूप पर गहरा प्रभाव डालने वाली हैं। पिछले २५-३० वर्षों में भारत में परिवार और विवाह के संबंध में अनेक समाजशास्त्रीय अनुसन्धान हुए हैं। यहां इन सबके आधार पर नवीन प्रवृत्तियों का प्रतिपादन किया जायगा।

पश्चिमी जगत् में समाजशास्त्रियों, वैज्ञानिकों तथा उपन्यास-लेखकों ने विवाह तथा परिवार के भविष्य के संबंध में अनेक मनोरंजक कल्पनाएँ की हैं। इनके अनुसार एक ऐसा भावी युग आने वाला है, जब समाज में विवाह एवं परिवार की प्रथा पूर्ण रूप से लुप्त हो जायगी। पुरुष और स्त्री इच्छानुसार कामोपभोग करेंगे, गर्भ-निरोध के साधनों में नवीन प्रगति और आविष्कार हो जाने के कारण, कामोपभोग में सन्तानो-त्पावन की आयंकान रहने से इसे निश्यंक एवं निर्वाध रीति से किया जा सकेगा। बच्चों का पालन-पोषण करने के लिए माता-पिता और परिवार की आवश्यकता नहीं रहेगी। शिशुओं के लालन-पालन का कार्य राज्य द्वारा संचालित शिशुशालाओं (Nurseries) में अनुभवी दाइयों द्वारा होगा। सुप्रसिद्ध लेखक आल्डस हक्सली (Aldous Huxley) ने अपने एक उपन्यास 'नवीन साहसिक जगत्" (Brave New world) में यहाँ तक कल्पना की है कि भविष्य में विज्ञान इतनी उन्नति कर लेगा कि बच्चों को वैज्ञानिक

- े. इस प्रकार के कुछ प्रमुख अध्ययन और अन्वेषण निम्नलिखित हैं—
  - श्रीमती सी० ए० हाटे—सोशियोइकनामिक कंडीशन आफ दी एजूकेटेड वुमैन इन बाम्बे सिटी, १६३०।
  - २ श्री के ० टी० मर्चेन्ट-चेंजिंग व्यूज आन मैरिज एण्ड फैमिली १९३४।
  - ३ श्रीमती जी० बी० देसाई--वुमैन इन मार्डन गुजराती लाइफ १६४४।
  - ४ श्रीमती सी० ए० हाटे--दो सोशल पोजीशन आफ हिन्दू वुमैन १९४६ ।
    - ४ रास--वी हिन्दू फैमिली इन इट्स अर्बन सैटिंग १६६१।

प्रयोगशालाओं में परीक्षण तिलकाओं (Test Tubes) में वीर्य (Sperm) और रज (Ovum) को मिलाकर उत्पन्न किया जा सकेगा, स्त्रियों को प्रसूति का कप्ट नहीं उठाना पड़ेगा। उस समय यदि किसी स्त्री का भूल से कोई बच्चा उत्पन्न होगा तो यह एक बड़ी आश्चर्यंजनक घटना होगी। विवाह और परिवार की व्यवस्था सर्वथा अनावश्यक और निरर्थंक सिद्ध हो जायगी। र

नि:सन्देह ये कल्पनाएँ बड़ी रोचक हैं। इनका आधार नवीन आविष्कारों से तथा वैज्ञानिक उन्नति से होने वाले उद्योगीकरण (Industrialisation) और नगरीकरण (Urbanisation) द्वारा उत्पन्न होने वाली नवीन परिस्थितियाँ हैं। इनका विवेचन हिन्दू परिवार मीमांमा (पृ० ४८८) में विम्नार ने किया जा चुका है। अतः यहां केंबल विवाह विषयक नवीन प्रवृतियों का संक्षिप्त उल्लेख किया जायगा। यह कुछ समाजशास्त्रियों द्वारा हिन्दू समाज में किये गये अन्वेषणों के आधार पर किया जायगा। हिन्दू विवाह की प्रमुख नवीन प्रवृत्तियों निम्नलिखित हैं।

### (१) विवाह का स्वरूप-इस के वैयक्तिक पक्ष की प्रधानता

पहले अध्याय में यह बताया जा चुका है कि विवाह के स्वरूप के संबंध में कई पक्ष और दृष्टिकोण हैं। इन्हें मुख्य रूप से निम्नलिखित पक्षों में बौटा जा सकता है।

- (क) धार्मिक पक्ष—इसके अनुसार विवाह एक पवित्र धार्मिक संस्कार है, मनुष्य को अपने धार्मिक कर्तव्य पूरा करने के लिए विवाह करना चाहिए। पहले यह वर्णन हो चुका है कि भारतीय धर्मेशास्त्रकारों ने विवाह का एक प्रयोजन विभिन्न प्रकार के धार्मिक कर्तव्यों का पालन करना बताया है (पृ० ६-११)। इस प्रकार धार्मिक संस्कार (Religious sacrament) होने के कारण विवाह एक अविच्छेद्य संबंध होता है। अतः यह एक ऐसा अनुबन्ध (Contract) नहीं है, जिसे दोनों पक्ष कुछ विशेष परिस्थितियों में तोड़ सकें। यह विवाह का अनुबन्धात्मक (Contactual) स्वरूप कहलाता है। हिन्दू विवाह अब तक धार्मिक बन्धन या अविच्छेद्य संस्कार (Indissoluble Sacrament) रहा है, अनुबन्धात्मक (Contractual) संबंध नहीं है।
- (ख) सामाजिक पक्ष—इसका यह अभिप्राय है कि विवाह का उद्देश्य समाज का कल्याण, सन्तान की प्राप्ति, समाज के सातत्य को बनाये रखना तथा इसका संरक्षण करना है।
- (ग) नैतिक पक्ष—इसका यह अर्थ है कि समाज में नैतिकता को सुरक्षित
   रखने के लिए यह आवश्यक है कि सबको विवाह द्वारा वैधरीति से कामवासना की पूर्ति
  - इस विषय के विवेचन के लिए देखिए हरिवत्त वेदालंकार—हिन्दू परिवार मीमांसा, अठारहवां अध्याय, पु० ४८८-५३७ ।

के साधन प्रस्तुत किये जांय ताकि समाज में नैतिक अराजकता और अव्यवस्था की स्थिति उत्पन्न न हो सके।

(घ) चौषा पक्ष वैयक्तिक (Personal) है। इसके अनुसार विवाह का प्रधान उद्देण्य पति-पत्नी का एक दूसरे के लिए साथी और मिल होना, एक दूसरे के वैयक्तिक सुख- दुख में सहायक होना, एक दूसरे की पूर्णता को बढ़ाना समझा जाता है। पहले अध्याय (पृ० ३-४) में बताया जा चुका है कि शतपथ ब्राह्मण और वृहदारण्यक के मतानुसार विवाह मनुष्य के वैयक्तिक जीवन की अपूर्णता को दूर करने के लिए तथा उसे सुखी बनाने के लिए होता था, मध्य युग में यह वर-वधू के माता पिता द्वारा दो परिवारों के बीच में तय किया जाने वाला (Arranged Marriage) संबंध मात था, बालविवाह तथा परदे की प्रथा के कारण इसमें पति-पत्नी के वैयक्तिक संबंध का विकास बहुत कम होता था। व

किन्त शिक्षा के प्रभाव एवं नवीन परिस्थितियों से हिन्दू युवक और युवितियों के विवाह-विषयक दृष्टिकोण में बड़ा परिवर्तन आ रहा है। पहले विवाह के विषय में धार्मिक दिष्टिकोण को महत्त्व दिया जाता था। इसे एक पवित्र धार्मिक संस्कार और अविच्छेर बन्धन माना जाता था, इसमें वैयक्तिक तत्त्व को बहुत कम स्थान दिया जाता था। किन्तू अब धार्मिक के स्थान पर वैयक्तिक पक्ष को अधिक महत्त्व दिया जाने लगा है। यह बात श्री के॰ टी॰ मर्चेण्ट द्वारा किये गये एक अनुसन्धान से सूचित होती है। इसमें बम्बई, गुजरात और पूना के युवक-युवितयों से विवाह के संबंध में प्रश्न किया गया था । अधिकांश युवकों तथा युवतियों ने इस विषय में विवाह के वैयक्तिक स्वरूप को प्रमुख स्थान दिया और इसके बाद अधिकतम संख्या ने इसके धार्मिक स्वरूप का समर्थन किया। इस विषय में दिये गये उत्तरों से इस समस्या पर सुन्दर प्रकाश पड़ता है। एक युवक ने लिखा था--"विवाह का मूलतत्त्व किसी संस्कार में निहित नहीं है, यह प्रोहित द्वारा बोले जाने वाले मन्त्रों में भी नहीं है। यह दो आत्माओं का मिलन है। यह बुद्धि और हृदय का संगम है। ' 'विवाह से दो आत्माओं का शीघ्रतापूर्वक एवं स्वस्थ विकास होता है। <sup>४</sup> एक दूसरे युवक के शब्दों में विवाह प्रकृति के उच्चतम प्रयोजनों को पूरा करने के लिए दो व्यक्तियों का सम्मिलन है (पृ० ५२)। एक युवक ने विवाह के धार्मिक स्वरूप का विरोध करते हुए लिखा था-"आध्यात्मिकता से विवाह के संबंधित होने के विचार का खोखलापन बहुत सिद्ध हो चुका है। आध्यात्मिक संबंध के लिए सहवास की आवश्यकता नहीं होती। इसके विपरीत पति-पत्नी का निरन्तर

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup> राजेन्द्र प्रसाद--आत्म कथा

के० टी० मर्चेन्ट—चेंजिंग व्यूज आन मैरिज एण्ड फैमिली (हिन्दू यूथ) मद्रास १९३४, पू० ४०-४६।

<sup>&</sup>lt;sup>प्र</sup> वही, पु० ४८

सहवास इसको एक आध्यात्मिक संबंध बनने में सहायक होता है। विवाह प्रधान रूप से भौतिक संबंध है। इसे एक धार्मिक संस्कार स्वीकार न करते हुए सब प्रकार की परम्पराओं से और धार्मिक अन्ध-विश्वासों के बन्धनों से इसे मुक्त करना चाहिए। वस्नुतः मृत्यु के अतिरिक्त किसी अन्य प्रकार से विच्छिन्न न हो सकने वाले हिन्दू विवाह ने हिन्दू स्लियों के उत्पीड़न एवं दासता को उत्पन्न किया है " (पृ० ५३)। कुछ अन्य उत्तरों में कहा गया था कि पत्नी पति की सहायक, परामर्थदाता तथा जीवन-संगिनी होती है, उनका पारस्परिक संबंध भूतल पर घनिष्ठ मित्रों जैसा होना चाहिए। विवाह के अनुवन्धात्मक (Contractual) रूप का समर्थन करते हुए एक उत्तर में कहा गया था— "विवाह एक ऐसा अनुवन्ध है जिसकी समाप्ति दोनों पक्ष पारस्परिक सहमिति से कर सकते हैं (पृ० ५६)।" इन उत्तरों से यह स्पष्ट है कि हिन्दू मुबक मुवतियों की विवाह-विषयक धारणा में एक बड़ा मौलिक परिवर्तन आ रहा है, उनमें इसे धार्मिक संस्कार या अविच्छेच वन्धन के स्थान पर वैयक्तिक संबंध और एक प्रकार का अनुवन्ध (Contract) समझने की प्रवृत्ति बढ़ रही है।

#### (२) विवाह का अनावश्यक समझा जाना

पहले अध्याय (पृ० १७-२२) में यह बताया जा चुका है कि कई कारणों से हिन्दू समाज में चिरकाल से प्रत्येक नर-नारी के लिए विवाह एक अनिवार्य धार्मिक कर्तव्य माना जाता रहा है; किन्तु अब शनै:-शनै: नवीन परिस्थितियों से इस धारणा में परिवर्तन हो रहा है और कुछ युवक-युवितयां विवाह को अनावश्यक समझने लगे हैं। मर्चेन्ट द्वारा किये गये अनुसन्धान में ५६.२ प्रतिशत युवक-युवितयों ने विवाह को अनिवार्य कथा आवश्यक माना था और १३.२ ने अनावश्यक। युवकों ने इसे आवश्यक मानने के लिए जो कारण विये हैं उनमें प्रधानता वैयक्तिक कारणों की है, विवाह व्यक्ति के विकास एवं पूर्णता के लिए जीवनसाथी और वच्चे पाने के लिए, जीवन को आनन्दमय बनाने के लिए तथा उत्तम स्वास्थ्य प्राप्त करने के लिए आवश्यक माना जाता है (पृ० ६५)। इस प्रसंग में यह तथ्य स्मरणीय है कि युवकों में केवल १३.२ ने विवाह को अनावश्यक माना है, किन्तु युवितयों में पचास प्रतिशत इसे अनावश्यक मानती है।

विवाह को अनावश्यक समझने के लिए युवक-युवितयों द्वारा प्रस्तुत किये गये कारण प्रधान रूप से निम्नलिखित हैं—-

(क) स्वतन्त्रता पर आधात—विवाह मनुष्य की वैयक्तिक स्वतन्त्रता पर कई प्रकार के प्रतिबन्ध लगाता है, आधुनिक युवक-युवितयों द्वारा अपनी पूर्णं स्वतन्त्रता बनाये रखने के लिए विवाह न करना उत्तम समझा जाता है। इस विषय में युवितयों

व मर्चेन्ट-पूर्वोक्त पुस्तक, पृ० ६६

द्वारा दिये गये उत्तर बड़े मनोरंजक हैं। एक युवती के शब्दों में हमारी वर्तमान विवाह पद्धति स्वियों के स्वाभाविक अधिकारों पर कुछ प्रतिबन्ध लगाती है, उनके व्यक्तित्व के विकास को अवगद्ध करती है। अविवाहित रहते हुए व्यक्ति पक्षी की तरह स्वतन्त्व रह सकता है, नवयुवती अपनी पूर्ण स्वतन्त्वता मुरक्षित रखते हुए देण की अधिक सेवा कर सकती है (पृ० ६३-४)।

- (ख) महाचर्य का महत्व--अनेक युवक विवाह की अपेक्षा ब्रह्मचर्य के आदर्श को अधिक ऊंचा और अच्छा समझते हैं, उनके मतानुसार कामोपभाग एक अच्छा और पवित्र कार्य नहीं है, अतः मनुष्य को विवाह के बन्धन में नहीं पड़ना चाहिए।
- (ग) आर्षिक स्वावलम्बन—कई युवितियों ने इस बात पर बल दिया कि पहले स्त्री के पास स्वतन्वरूप से आजीविका कमाने के साधन नहीं थे, अतः विवाह उसके लिए अनिवार्य था, किन्तु अब शिक्षा पाने के बाद वह अपने पैरों पर खड़ी ही सकती है, अतः उसे विवाह करने की आवण्यकता नहीं है (पृ० ७९)। एक गुजराती युवती ने यहां तक विचार प्रकट किया है कि स्त्री के लिए अविवाहित रहना विवाहित होने की अपेक्षा अधिक श्रेयस्कर है, क्योंकि विवाह उमे परनन्त्र बनाने वाला तथा उसके कार्य में बाधा डालने वाला है। विवाह को अनावण्यक मानने वाली आधी स्त्रियों ने इसका कारण आर्थिक परिस्थितियों को माना है। उनका यह मत है कि स्त्रियों अब अपनी आजीविका कमाते हुए स्वतन्त्रतापूर्वक जीवन-यापन कर सकती हैं, अतः उन्हें विवाह करने की आवण्यकता नहीं है। स्त्रियों को विवाह आर्थिक समस्या को सुलझाने के लिए किया जाता था, जब वे स्वयं इसे सुलझाने में समर्थ हो गयी हैं तो उनके लिए विवाह की कोई उपयोगिता नहीं रह गयी है। कुछ युवकों ने भी इस बात पर बल दिया है कि आर्थिक दृष्टि से दूसरों पर आश्रित एवं परावलम्बी पुरुषों को विवाह नहीं करना चाहिए।
- (घ) जनसंख्या की वृद्धि को रोकना—कुछ युवक विवाह को इसलिए अना-वश्यक मानते हैं कि इस समय देश की समृद्धि को बढ़ाने तथा दरिद्रता दूर करने के लिए जनसंख्या की वृद्धि पर प्रवल अंकुश लगाया जाना चाहिए। विवाहों की अनिवार्यता देश की जनसंख्या बढ़ाने में सहायक सिद्ध हो रही है, अतः इस पर प्रतिबन्ध लगाया जाना चाहिए, अविवाहित स्त्री-पुरुषों की संख्या बढ़ने से जनसंख्या में कमी होगी, अतः वर्तमान युग में विवाह को आवश्यक नहीं समझना चाहिए। एक युवक के शब्दों में "विवाह का प्रधान प्रयोजन वैधरूप से सन्तानोत्पादन करना है। प्रत्येक व्यक्ति यह स्वीकार करता है कि भारत में जनसंख्या की वृद्धि बड़ी तेजी से हो रही है। इसे रोकने

<sup>&</sup>lt;sup>७</sup> मर्चेन्ट—पूर्वोक्त पुस्तक, प० ७२

के लिए विवाह के बाद गर्भ निरोधादि साधनों की सहायता लेने की अपेक्षा विवाह न करना अधिक अच्छा है। <sup>द</sup>

उपर्युक्त अनुसन्धान में युवक-युवितयों के प्रबल बहुमत ने विवाह को आवश्यक माना है। इसका समर्थन वैयक्तिक, सामाजिक, नैिनक और शारीरिक कारणों के आधार पर किया, और इसे आवश्यक न मानने वाले युवकों में केवल १३'२ प्रतिग्रत ही थे। फिर भी विवाह को आवश्यक न मानने वाली अल्प संख्या इस बात को मूचित करती है कि हिन्दू समाज में विवाह को अनिवार्य एवं आवश्यक कर्तव्य समझने की सार्वभीम भावना में शनैः शनैः क्षीणता आने लगी है। इसका प्रधान कारण स्त्रियों की शिक्षा तथा आर्थिक दृष्टि से स्वावलम्बी होना है। विवाह के अतिरिक्त पहले स्त्रियों के जीवन में कोई अन्य बड़ा कार्य नही था, अतः विवाह, मातृत्व और बच्चे उनके लिए अनिवार्य थे, इनके बिना उनका जीवन सूनाथा। किन्तु आज नारी शिक्षा प्राप्त करके अपने को विभिन्न कार्यों में लगा सकती है, आर्थिक दृष्टि से स्वावलम्बी हो सकती है, अतः उसके लिए कुणिगर्य जैसी प्राचीन भारत की स्त्रियों की भांति विवाह अनिवार्य कर्त्तेव्य नहीं रहा है, किन्तु फिर भी सामान्य रूप से हिन्दू नारी के लिए अब भी विवाह आवश्यक माना जाता है।

रास ने भी अपने अध्ययन में उपर्युक्त निष्कर्ष को पुष्ट करते हुए यह लिखा है कि इस समय युवक-युवतियों में विवाह की अनिच्छा पायी जाती है। इस अध्ययन में पांच अविवाहित युवकों ने कहा था कि वे विवाह नहीं करना चाहते। इनके विवाह न करने के कारण विभिन्न प्रकार के थे, जैसे देश की सेवा में अपने जीवन को लगा देने की इच्छा, धार्मिक जीवन बिताने की इच्छा, विवाह में कोई दिलचस्पी न होना, परिवार के पालन-पोषण के गम्भीर आर्थिक उत्तरदायित्व को उठाने से बचने की इच्छा तथा यह विश्वास कि विवाह दुर्भाग्य और दुःखों का लाने वाला होता है। रास ने एक ऐसी युवती का भी उल्लेख किया, जो अपने कार्य में इतनी अधिक तल्लीन थी कि उसने विवाह करने की बात ही नहीं सोची थी।

स्तियां ज्यों-ज्यों आर्थिक दृष्टि से स्वावलम्बी और मनोवैज्ञानिक दृष्टि से सन्तुष्ट होती जाती हैं, त्यों-त्यों वे अपना मनपसन्द या सन्तोषजनक वर न मिलने की दशा में विवाह को नापन्सद करने लगती हैं। इस विषय में एक युवती के ये विचार उल्लेख-नीय हैं— "मेरी माता बी० ए० की उपाधि प्राप्त करने के बाद मेरा विवाह करना चाहती थी। मुझे बी० ए० पास किये हुए तीन वर्ष बीत चुके हैं, मेरे विवाह के लिए कई प्रस्ताव आ चुके हैं किन्तु मैंने उस समय तक विवाह न करने का निश्चय किया है, जब तक मुझे

<sup>&</sup>lt;sup>म</sup> मर्चेन्ट—पूर्वोक्त पुस्तक पृ० ७६-८०

<sup>&</sup>lt;sup>६</sup> रास—दी हिन्दू फैमिली इन इट्स अर्बन सैटिंग पृ० २७६

अपने लिए सर्वथा उपयक्त वर नहीं मिल जाता है। मैं ऐसे व्यक्ति को पित नहीं बनाना चाहती हूं, जिसमें मेरे आदर्ण पित की सब विशेषताएँ न हों। मैं यह भी अनुभव करती हूं कि मेरा वर्तमान जीवन पूर्ण एवं रोचक है। मेरे पास जीवन व्यतीत करने के लिए अपनी पुस्तकों और संगीत हैं।" (पृ० २७६)। इस उदाहरण से यह स्पष्ट है कि शिक्षित स्त्रियों में उपयुक्त वर न मिलने तक अविवाहित रहों की प्रवृत्ति वह रही है। स्त्रियां एम०ए०, एम०एत-सी०, पी०एच०डी० या डावटर बनने के बाद अपने जैसी शिक्षा रखने वाला तथा आर्थिक दृष्टि से सम्पन्न पित ढूंढ़ती हैं, ऐसे आदर्ण पित की तलाग में कई बार ऐसी युवितयों को अविवाहित रहने को विवश होना पड़ता है। वैदिकयुग में पिता के घर में इस प्रकार बूढ़ी होने वाली कत्याओं को अमाजू कहा जाता था (ऋ० २।१७॥), अब पुनः हमारे समाज में यह प्रवृत्ति उत्पन्न हो रही है।

#### (३) वरणस्वातन्त्य

हिन्दू समाज में बाल विवाह की पद्धति व्यापक रूप से प्रचलित होने पर सभी विवाह माता-पिता द्वारा आयोजित (Arranged) किये जाते थे। इसमें वर-वधू को किसी भी प्रकार से अपना जीवनसाथी चुनने की कोई स्वतन्त्रता नहीं थी। यह विवाह बस्तुतः दो व्यक्तियों में न होकर, दो परिवारों में होता था। इसमें वर-वधू को एक-दूसरे को विवाह से पहले देखने, अपने जीवनसाथी के चुनाव के विपय में कोई सम्मित प्रकट करने १० या किसी प्रकार के अनुरंजन (Courtship) की कोई छूट नहीं थी। इसमें पहले विवाह होता था और इसके बाद प्रेम विकसित होता था। यह पश्चिम की प्रेम उत्पन्न होने के बाद विवाह करने की (Love Marriage) पद्धति से सर्वथा भिन्न था। मां वाप अपने बच्चों की शादी छोटी आयु में तय करते थे और इसमें वर-वधू को अपना जीवनसाथी स्वयं चुनने का या इस विषय में कुछ भी कहने का अधिकार नहीं होता था।

किन्तु शिक्षा के प्रसार एवं प्रभाव से अब स्ती पुरुष अपना जीवनसंगी चुनने में स्वतन्वता चाहने लगे हैं। हाटे (पृ० ३६) की गवेपणा में ७४ प्रतिशत कन्याओं ने यह बताया था कि वे अपना जीवनसंगी स्वयं चुनना चाहती हैं। हाटे ने इस विषय में यह सत्य ही लिखा है कि समग्ररूप से विचार करने पर यह प्रतीत होता है कि शिक्षित स्वियों ने ऐसे विवाहों के विरोध करने का निश्चय कर लिया है, जो उनके माता-पिता द्वारा निश्चित किये जाते हैं और जिनमें उनसे कोई सम्मित नहीं ली जाती है; शिक्षित नर-नारियों की यह इच्छा स्वाभाविक है कि ऐसे महत्त्वपूर्ण प्रश्न में उनकी इच्छा का ध्यान रखा जाना चाहिए। इसके अतिरिक्त कन्याएँ धन के प्रलोभन से किये जाने वाले बेमेल विवाह के

दुष्परिणाम से बचने के लिए भी वरणस्वातन्त्र्य की मांग करती है। <sup>५ व</sup> मर्चेण्ट की गवेषणा के ७६.२ प्रतिशत युवक-युवितयों ने अपना जीवनसंगी स्वयमेव चुनने की इच्छा प्रकट की (पृ० ५५), शेष व्यक्तियों ने यह कहा कि वर-वधू का निश्चय इनके माता-पिता द्वारा होना चाहिए, किन्तु विवाह से पूर्व इस मामले में वर-वधू की स्वीकृति अवश्य ली जानी चाहिए।

रास की गवेषणा में स्तियों तथा पुरुषों को तीन वर्गों में बांटा गया था—अवि-वाहित, सद्योविवाहित (Young married) जिनका विवाह हुए थोडा समय बीता था तथा चिरविवाहित (older married) अर्थान् जिनका विवाह हुए काफी समय बीता चुका था। अपना जीवन साथी चुनने के विषय में इनसे तीन विकल्पों वाला प्रण्न पूछा गया था, क्या वे इस विषय में पूर्ण स्वतन्वता चाहते है, कुछ स्वतन्वता चाहते है या कोई स्वतन्वता नही चाहते है। इस प्रश्न के उत्तरों को निम्निविवत तालिका में प्रविश्वत किया गया है। ११२

विवाह में वरण स्वातन्त्य की मान्ना

| पूर्ण                   | स्वतन्त्रता | कुछ स्वतन्त्रता | स्वतन्त्रता का अभाव | सर्वयोग                                 |
|-------------------------|-------------|-----------------|---------------------|-----------------------------------------|
| स्त्रियां               |             |                 |                     | *************************************** |
| अविवाहित                | ৬           | ৩               | ¥                   | 39                                      |
| सद्योविवाहित            | Ę           | 93              | X                   | २१                                      |
| चिरविवाहित              | २           | 90              | 90                  | २२                                      |
| स्त्रियों की कुल संख्या | 92          | ०६              | २०                  | ६२                                      |
| पुरुष                   |             |                 |                     |                                         |
| अविवाहित                | 9=          | २१              | Ę                   | ४२                                      |
| सद्योविवाहित            | २           | ធ               | 90                  | २०                                      |
| चिर विवाहित             | -           | હ               | ٧                   | 99                                      |
| पुरुषों की कुल संख्या   | २०          | ३६              | ঀৢৢড়               | ७३                                      |
| सर्वयोग                 | ३२          | ६६              | ३७                  | 934                                     |

इस तालिका से यह स्पष्ट है कि चिरविवाहित पुरुषों की अपेक्षा एकाकी या अविवाहित युवक-युवितयों में स्वयंवर करने की प्रवल अभिलापा है। ४२३ पुरुषों में

<sup>&</sup>lt;sup>१९</sup> हरिक्त वेदालंकार—–हिन्दू परिवार मीमांसा पु० ५०५

<sup>&</sup>lt;sup>१२</sup> रास—पूर्वोक्त पुस्तक, पृ० २४२

१८ एकाकी पुरुषों ने विवाह के संबंध में पूर्ण स्वतन्त्रता की और २१ ने कुछ स्वतन्त्रता की मांग की, केंवल तीन ही पुरुष ऐसे थे जो इसमें कोई स्वतन्त्रता नहीं चाहते थे और इसका निर्णय माता-पिता पर छोड़ने के इच्छुक थे। किन्तु सद्योविवाहित पुरुषों में केवल ३ को पूर्ण स्वतन्त्रता मिली थी, १३ को आंधिक स्वतन्त्रता तथा पाँच को कोई स्वतन्त्रता नहीं प्राप्त हुई थी। चिरविवाहित पुरुषों में किसी को भी अपनी पत्नी का चुनाव करने में स्वतन्त्रता नहीं मिली थी। अविवाहित स्वियों में १४ पूर्ण अथवा आंधिक वरण स्वातन्त्रय चाहनी थी, किन्तु पाँच अब भी पत्ति के चुनाव के लिए पूर्ण रूप से माना-पिता पर अवलम्बित रहना चाहती थी। सद्योविवाहिताओं से केवल तीन को पूरी, १३ को आंधिक तथा पाँच को कोई स्वतन्त्रता नहीं मिली थी। चिरविवाहिताओं में केवल दो को ही पूर्ण स्वतन्त्रता मिली थी, दस को आंधिक एवं दस को कोई भी स्वतन्त्रता नहीं प्राप्त हुई थी।

ये आंकड़े इस बात को सूचित करते हैं कि (१) यद्यपि अविवाहित युवक युवितयां अपना जीवनसाथी चुनने की पूर्ण स्वतन्त्रता चाहते हैं, तथापि अभी तक यह उन्हें जतनी अधिक मात्रा में नहीं मिल रही है, जितनी मात्रा में इसे वे पाने के लिए इच्छुक हैं। (२) अब भी युवक-युवितयों में काफी बड़ी संख्या यह चाहती है कि उनके विवाह का निर्णय माता-पिना ही करें। ऐसा प्रतीत होता है कि अब तक माता-पिता वर-वधू के बारे में पूरा निश्चय करते थे, किन्तु अब युवक-युवितयौं स्वयमेव यह चुनाव करना चाहती हैं और अपने चनाव पर माता-पिता की स्वीकृति की मुहर लगवाना चाहते है।

वरण स्वातन्त्र्य की प्रवृत्ति शनै: गनै: प्रत्येक पीढ़ी में किस प्रकार वह रही है, यह रास के द्वारा प्रस्तुत किये गये एक महिला के निम्नलिखित विवरण से स्पष्ट हो जायगा—"जब हमारा विवाह हुआ तो मेरी आयु दस वर्ष की तथा मेरे पित की आयु १८ वर्ष की थी। मेरे माता-पिता ने विवाह से पहले मेरे पित को तथा उनके माता-पिता ने मुझे देखा था, किन्तु दोनों ने एक दूसरे को विवाह संस्कार से पहले नहीं देखा था। पिछले कुछ वर्षों में एक नयी प्रथा का विकास हुआ है, इसे 'लड़की देखना' कहते हैं। जिस समय मेरी लड़की की शादी हुई, उस समय यह नयी प्रथा थी। मेरी लड़की ने तथा उसके भावी पित ने एक दूसरे को देखा, किन्तु उन्हें विवाह से पहले एक दूसरे से वात करने की अनुमित नहीं दी गयी। किन्तु जब मेरी पोती की शादी हुई तो लड़के तथा लड़की ने एक दूसरे से वात करने की अनुमित नहीं दी गयी। किन्तु जब मेरी पोती की शादी हुई तो लड़के तथा लड़की ने एक दूसरे से वातचीत की और उन्हें इस बात की भी स्वतन्त्रता दी गयी कि वे विवाह से पहले एक साथ भ्रमण के लिए जा सकें, यद्यिक इसकी व्यवस्था मां-बाप की ओर से की गयी थी।" अ कई बार पुत्रों के आर्थिक दृष्टि से स्वावलम्बी हो जाने पर भी उनकी यह इच्छा बनी रहती है कि माता-पिता ही उनकी जीवनसंगिनी का चुनाव करें। यह

<sup>&</sup>lt;sup>१३</sup> रास—पूर्वोक्त पुस्तक, पृ० २५२

बात दक्षिण भारत से आकर बम्बई में बस जाने वाले एक नवयुवक के विवरण से स्पष्ट हो जायगी। उसका यह कहना है कि "यद्याप मैं पी-एच.डी. प्राप्त करने के बाद तत्काल विवाह करना चाहता हूं, किन्तु मैंने इस बात पर विचार नहीं किया कि मैं किस प्रकार की लड़की से शादी करूँगा। मैं इस बात के लिए अपने पिता पर भरोसा रखता हूं कि वे मेरे लिए लड़की ढूंढ़ देंगे और मुझे इसके लिए कोई चिन्ता नही करनी पड़ेगी। मेरे माता-पिता ने मुझे इस बात की अनुमति दी है कि इस मामले में अन्तिम चुनाव करने का कार्य वे मुझे सीपेंगे। शायद इसका यह कारण है कि वे यह बात अच्छी तरह से जानते हैं कि मैं उनकी इच्छा का विरोध नहीं करूँगा" (रास पृ० २५२)।

इस विशय में युवक माता-िपता की इच्छा का विरोध करना कई कारणों से ठीक नहीं समझते हैं। १४ पहला कारण उनका यह विचार है कि उनके अनुभवी माता-िपता उनके हित के लिए दूर दृष्टि से सब वातों पर विचार करके उपयुक्त कन्या का चुनाव करते हैं, युवक माता-िपता की अपेक्षा अदूरदर्शी, अल्प एवं अपिरपक्व बुद्धि रखने वाले हैं, वे अनुभव-शून्यता के कारण तथा कामान्ध होकर अपने चुनाव में ऐसी भयंकर भूलें कर सकते हैं, जिनके लिए उन्हें जीवनपर्यन्त पश्चात्ताप करना पड़ सकता है। इस कारण पर प्रकाश डालते हुए मर्चेण्ट (पृ० ६३) की गवेषणा में एक युवक ने कहा था—
"माता-िपता हमारा कल्याण चाहते हैं, उनके परामर्श और सम्मितयां वर्तमान युवकों में विद्यमान उच्छूंखल कामवासना पर नियन्त्रण का कार्य करती हैं। जब प्रेमिका की आँखों का आकर्षण समाप्त हो जाता है तो इंगलैंग्ड की भौति यहाँ के युवक भी मदान्ध होकर कन्या का स्वयं चुनाव करने के दुष्परिणामों को भोगते हैं। अतः ऐसी परिस्थितियों के निवारण के लिए माता-िपता का हस्तक्षेप बड़ा लाभदायक होता है।"

माता-पिता पर जीवनसंगी के चुनाव के लिए निर्भर रहने का दूसरा कारण यह है कि भारत में अभी तक अविवाहित युवक-युवितयों द्वारा एक दूसरे के साथ सम्पर्क में आने, मिलने और परिचय प्राप्त करने के केन्द्र नहीं हैं। अतः एक युवक ने माता-पिता द्वारा वधू का निर्णय करने की पढित का समर्थन करते हुए लिखा था— 'वर्तमान समय में हमारे समाज में पत्नी को पसन्द करने की एक मात्र यही पद्धित है। प्रणय-विवाह (Love Marriages) की पद्धित हमारे समाज में असंभव है, क्योंकि स्त्रियों को एक दूसरे से मिलने की तथा अपना जीवन साथी चुनने की कोई स्वतन्वता या अवसर नहीं है। भे किन्तु अब महाविद्यालयों, कालिजों और स्नातकोत्तर कक्षाओं में तथा शोधकार्य में संलगन छात्र-छाताओं के लिये तथा बड़े शहरों के ज्यापारिक संस्थानों में काम करने वाले युवक-युवितयों के लिए पारस्परिक सम्पर्क एवं परिचय पाने के अवसर बढ़

<sup>&</sup>lt;sup>१४</sup> मर्चेन्ट—पूर्वोक्त पुस्तक पृ० ६३-४ <sup>१४</sup> मर्चेण्ट—पूर्वोक्त पुस्तक, पृ० ६४

रहे हैं। रास (पृ०२४६) ने इनके माध्यम से होने वाले कुछ रोचक विवाहों के दण्टाला दिये हैं।

उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट है कि आधुनिक युवक-युवती अपना जीवन संगी चुनने मि की स्वतन्त्रता प्राप्त करने की प्रवल अभिलाषा रखने लगे हैं, किन्तु अधिकांश विवाह अब भी माता-पिता द्वारा तय किये जाते है, प्रायः माता-पिता लड़के के द्वारा पसन्द की गयी लड़की के लिए स्वीकृति वे देते हैं, और जब वे स्वयं लड़के के लिए लड़की ढूंढ़ते हैं तो प्रायः लड़के से इसके लिए सहमति ले लेते हैं। १ ६

### (४) विवाह की आयु का ऊंचा उठना

आज से ४०-५० वर्ष पहले हिन्दू समाज में बालविवाह की प्रथा का प्रचलन था पहले (प्०३३२-५) इसके विकास पर प्रकाश डालते हुए यह बताया जा चुका है कि वर्त-मान समय में शिक्षा के प्रसार, आर्थिक परिस्थितियों एवं वधू ढूंढ़ने की परेशानियों के कारण वर-वध के विवाह की आयु ऊंची उठ रही है। मर्चेण्ट द्वारा किये गये अनुसंधान में युवकों के मतानुसार विवाह की आयु लड़कों के लिए २२.६ वर्ष तथा लड़कियों के लिए १६.६ वर्ष और युवितयों के मतान्सार लड़कों के लिए २५ वर्ष तया लड़िकयों के लिए १६.७ वर्ष होनी चाहिए। १७ हाटे द्वारा किये गये अनुसंधान में सामान्य स्वियों के विवाह की औसत आयु २४ वर्ष तथा शिक्षित स्त्रियों के विवाह की उम्र २६ वर्ष थी। १ 5 इसका यह तात्पर्य है कि शहरों के मध्यम एवं शिक्षित वर्ग में बहत देर में विवाह करने (Late Marriage) की प्रवृत्ति आरम्भ हो गयी है। इस प्रवृत्ति से दाम्पत्य जीवन में अनेक नयी समस्याएं उत्पन्न होने की संभावना है। बड़ी अवस्था में शादी करने वाले स्त्री-पुरुषों के विचार और आदतों. परिपक्व होती हैं, उनमें सुखमय दाम्पत्य जीवन के लिए आवश्यक समझौते और अनुकृत्य की भावना कम होती है। विवाह से पूर्व स्वतन्त्ररूप से कमाई करने वाले पति-पत्नी जब विवाह के बाद अपने वैयक्तिक सुख और मनोरंजन की प्राप्ति में बाधा देखते हैं तो उनमें कलह का सूत्रपात हो जाता है, वैवाहिक जीवन की स्थिरता कम होने लगती है, विवाह विच्छेद बढ़ने लगते हैं।

न केवल विवाह की उम्र का ऊँचा उठना, अपितु विवाह के समय पति-पत्नी

१६ रास ने कुछ ऐसे भी उबाहरणों का उल्लेख किया है जिनमें युवक-युवितयों को अपनी इच्छा के विरुद्ध माता-पिता के आग्रह से विवाह करने के लिए विवश होना पड़ा है (पृ० २४७)

<sup>&</sup>lt;sup>१७</sup> मर्चेन्ट—पूर्वोक्त पुस्तक पु० २३३

<sup>&</sup>lt;sup>१ प्र</sup>हाटे--पूर्वोक्त पूस्तक, पृ० ४१

की उम्र में अन्तर कम होना भी इनकें दाम्पत्य जीवन पर गहरा प्रभाव डालता है। हिन्द परम्परा के अनुसार पतिव्रता स्त्री का यह धर्म है कि वह पति की आज्ञा का पालन करे, उसे देवता समझे तथा उसकी पूजा करे। यह तभी संभव है जब पति-पत्नी की उम्र में काफी अन्तरहो, पति पत्नी से कई साल बड़ा हो। अब तक दोनों की आयु में पर्याप्त अन्तर होता था। श्रीनिवास ने मैसूर की १६०१ की जनगणना रिपोर्ट के आधार पर यह बताया है कि पति-पत्नी की उम्र का अन्तर वहाँ छः महीने से २० वर्ष तक का था। सब वर्गों के लिए औसत अन्तर १० वर्ष का था। १६ रास के अध्ययन में अविवाहित स्त्री-पुरुषों ने इस बात के लिए उत्मकता प्रकट की कि पति-पत्नी की उम्र में अन्तर कम होना चाहिए। १० किन्तु इस अध्ययन के नव विवाहित स्त्री-पुरुषों में यह अन्तर प. ६ वर्ष तथा चिरविवा-हितों में ७.६ वर्ष था। इसमे यह स्पष्ट है कि यद्यपि युवक-युवितयां अपनी वैवाहिक आयु का अन्तर कम करने के लिए उत्सुक हैं, किन्तु अभी तक यह अन्तर वास्तव में कम नहीं हो रहा है। वस्ततः नवविवाहितों में चिरविवाहितों की अपेक्षा यह अन्तर पहले मे कम होने के स्थान पर कुछ अधिक बढ़ गया है। इस अध्ययन से यह भी पता लगा है कि पुरुषों की अपेक्षा स्त्रियों में यह भावना अधिक है कि पति-पत्नी की उम्र में अन्तर कम होना चाहिए और दोनों की उम्र लगभग समान होनी चाहिए। समानतावादी दिष्टकोण की प्रधानता के कारण यह सर्वेथा स्वाभाविक है, क्योंकि स्त्रियों में यह भावना अधिक है। पति-पत्नी की उम्र में अन्तर कम होने का एक परिणाम यह होगा कि पत्नी पति से उम्र में अधिक न होने के कारण परम्परागत आदर और प्रतिष्ठा के भाव कम रखेगी, पति के साथ समान आयु के कारण मिल्रता की भावना अधिक होगी। अभी तक वर ढुंढ़ने . की कठिनाई के कारण पति-पत्नी की उम्र में यह अन्तर पहले की अपेक्षा बहुत कम नहीं हुआ है, निकट भविष्य में इससे कम होने की संभावना अधिक नहीं है। हिन्दू समाज में पुरुष के लिए अपने से बड़ी अवस्था की स्त्री से विवाह करना पाप समझा जाता है। सामान्य रूप से पत्नी से यह आशा रखी जाती है कि वह पति का ंचरण स्पर्श करे, किन्तु यदि वह पति से अधिक उम्र की है तो वह उसके पैर कैसे छ सकती है?

(५) प्रणय विवाह और रोमांचक प्रेम (Love Marriage and Romantic Love)

प्राचीन भारत में दुष्यन्त और शकुन्तला प्रणय विवाह का सर्वोत्कृष्ट उदाहरण हैं। वात्स्यायन के कामसूत्र से प्रतीत होता हैं कि उस समय गान्धर्व विवाह बहुत लोक-

<sup>&</sup>lt;sup>९ ६</sup> श्री निवास--मैरिज एण्ड फैमिली पृ० ६३।

<sup>&</sup>lt;sup>२०</sup> रास—वही पृ० २५०

प्रिय थे, किन्तु बालिववाहों का अधिक प्रचलन होने से हिन्दू समाज में प्रणय-विवाह की प्रया सर्वथा लुप्त हो गयी। आजकल उपन्यासों तथा सिनेमा के चित्रों से प्रणय-विवाहों की प्रवृत्ति को प्रवल प्रोत्साहन मिल रहा है। सिनेमा हाल के परदों पर दिखाये जाने वाले लुपावने दृण्यों से मुग्ध होकर आधुनिक युवक-युवतियां प्रणय विवाह के मधुर सपने लेने लगते हैं और इस प्रकार के विवाहों का आवर्ष समझने लगते हैं। मर्चेष्ट की गवेपणा में एक युवक ने यह घोषणा की थी कि "विवाह में जीवनसंगी प्रणय-विवाहों द्वारा चुने जाने चाहिए, अन्यथा विवाह वैध वेण्यावृत्ति के अतिरिक्त कुछ भी नहीं है, विवाह गा वास्तविक आधार प्रणय और रोमांचक प्रेम ही होना चाहिए"।

किन्तु रास के अध्ययन से यह प्रतीत होता है २ १ कि अभी तक हिन्दू समाज में माता-िपता द्वारा आयोजित विवाहों (Arranged marriages) की व्यवस्था बद्धमूल है और रोमांचक प्रेम को विवाह के आधार के रूप में बहुत कम स्वीकार किया जाता है, प्रणय विवाहों की संख्या और प्रभाव नगण्य है। राम के अध्ययन में तीन चार विवाहित महिलाओं ने ही प्रणय विवाह किये थे, किन्तु वे विवाहित जीवन के इस पहलू के संबंध में कुछ वातचीत करने के लिये तैयार नहीं थीं, इससे यह सूचित होता है कि वे उपर्युक्त युवक की भांति प्रणय-विवाह करने में कोई अच्छा या बड़ा काम करने का गर्व अथवा गौरव अनुभव नहीं करती थीं और इसे विवाह का आधार स्वीकार करने के लिए तैयार नहीं थी।

इस अध्ययन के कुछ उदाहरणों से यह प्रकट होता है कि माता-पिता को तब कोई प्रसन्नता नहीं होती, जब उनकी सन्तान प्रणय-विवाह करती है। वे अपनी सन्तान के प्रणय-विवाह का घोर विरोध करते हैं और इस कारण ऐसा विवाह करने वालों को बड़ी परेशानी और कठिनाइयों का सामना करना पड़ता है। उदाहरणार्थ एक युवक को अपने से हीन जाति की कन्या के साथ प्रणय विवाह करने पर जो परेशानी उठानी पड़ी, उसका चिन्नण निम्नलिखित संदर्भ में है—"अपने प्रणय-विवाह से मुझे बड़ी मुसीबत में फंसना पड़ा, क्योंकि कन्या के प्रति उत्कट प्रेम में तथा माता-पिता के प्रति प्रगाढ़ प्रेम में मैं कोई समन्वय या समझौता नहीं कर सका था। मेरे माता-पिता हमारे संबंध को पसन्द नहीं करते थे, मैं उन्हें अप्रसन्न नहीं कर सकता था, दूसरी ओर मैं उस लड़की को भी नहीं छोड़ सकता था, जिसने मेरे लिए इतना अधिक कार्य किया था। मेरी प्रगति का तथा मेरे उज्वल भविष्य काश्रेय उसीको है। इस समय मेरा सबसे बड़ा सिरदर्द यह समस्या बनी हुई है। वे

रास द्वारा वर्णित कुछ परिवारों में माता-पिता ने अपने लड़के-लड़कियों के प्रणय-विवाहों को भंग करने का पूरा प्रयास किया, वे इन्हें कोरा पागलपन समझते थे। माता-पिता के विरोध के कारण कई बार लड़किया अपने प्रणय-विवाह का विचार छोड़

२१ रास-पूर्वोक्त पुस्तक, पु०२१६

२२ रास-पूर्वोक्त पुस्तक, पृ० २६६

देती हैं। किन्तू कई युवतियां जब अपने निश्चय पर अटल रहते हुए ऐसे विवाह कर लेती है तो उन्हें माता-पिता द्वारा अपने परिवार से बहिष्कृत और निर्वासित कर दिये जाने से जो परेशानियाँ उठानी पड़ती हैं, उनका वर्णन इस उदाहरण में किया गया है--"मेरी माता हमारे विवाह के लिए सहमत नहीं थी, क्योंकि मेरे पति की शिक्षा कम थी, सामाजिक स्थिति अच्छी नहीं थी। मां का यह भी विचार था कि मेरे पति की आय अधिक थी। लड़के के पिता को इस विवाह पर यह आपत्ति थी कि हम एक जाति के नहीं थे। मैंने अपने माता-पिता को अपने पति के वास्तविक गुणों का परिचय देने का बहुत प्रयत्न किया, किन्तु उन पर इसका कोई प्रभाव नहीं पडा। हमने माता-पिता को अपने विवाह का निमन्त्रण भेजा, किन्तु हमारे विवाह में कोई भी सम्मिनित नहीं हुआ। इसके बाद उन्होंने हमसे संबंध विच्छिन्न कर लिये। मैं अपने माता-पिता को केवल सार्वजनिक स्थानों और सभाओं में ही मिलती हूँ, किन्तु वे मुझ से कोई बात नहीं करते हैं। हम भी अब उनसे कोई घनिष्ठ संबंध रखने के लिए उत्सुक नहीं हैं।"2 ३ इससे यह स्पष्ट है कि प्रणय-विवाह कई बार स्थायी रूप से माता-पिता और सन्तान के संबंध को विच्छिन्न कर देता है। यह खतरा बहुत कम युवक-युवितयां उठाना चाहते हैं। इसके अतिरिक्त प्रणय-विवाहों की एक अन्य समस्या भी है। भारतीय एवं विदेशी सिनेमा-चित्र प्रणय-विवाहों के बारे में यवक-यवतियों में बहत बड़ी आशा उत्पन्न कर देते है, किन्त यह आशा प्राय: पूरी नहीं होती, इस कारण पैदा होने वाला गम्भीर नैराश्य भी इन विवाहों के प्रसार में बाधक है। अतः अभी तक हिन्दू समाज में प्रणय-विवाहों का प्रचलन बहुत कम हुआ है और भविष्य में भी इस प्रथा के प्रसार की अधिक संभावना प्रतीत नहीं होती है।

### (६) अन्तर्जातीय विवाह

वर्तमान युग में आधुनिक परिस्थितियाँ अन्तर्जातीय विवाहों के संबंध में किस प्रकार सहायक सिद्ध हो रही हैं, इसका विवेचन पहले (पृ० १४।१) किया जा चुका है। रास के अध्ययन से यह ज्ञात होता है कि इस विषय में पुरुषों के विचार स्त्रियों की अपेक्षा अधिक उदार हैं। २४ वे न केवल अन्तर्जातीय (Intercaste) अपितु विभिन्न नस्लों वाले अन्तर्प्रजातीय (Interracial), विभिन्न धार्मिक सम्प्रदाय वालों का अनुसरण करने वाले तथा अन्तर्धमं (Interreligious) विवाहों के समर्थक हैं। अभी तक अन्तः प्रजातीय तथा अन्तर्धमं विवाह हिन्दू समाज में बहुत कम होते हैं, पहले प्रकार का सुप्रसिद्ध उदाहरण १६६८ में श्रीमती इन्दिरा गांधी के पुत्र राजीव गांधी का एक इटालियन कन्या सोनिया के साथ विवाह है। इन विवाहों के बहुत कम होने के कारण यहाँ केवल अन्तर्जातीय विवाहों

<sup>&</sup>lt;sup>२ ड</sup> रास—पूर्वोक्त पुस्तक पृ० २६९ <sup>२४</sup> वही, प्०२७०

पर ही विचार किया जायगा।

अन्तर्जातीय विवाहों में सबसे बड़ी समस्या अपने परिवार और जाति के साथ सामंजस्य और समन्वय स्थापित करने की है। प्रायः माता-पिता तथा जाति-विरादरी के अन्य संबंधी ऐसे विवाह करने वालों का सामाजिक बहिष्कार कर देते हैं और नव दम्पती अपने माता-पिता और जाति से जीवनयापन में प्राप्त हो सकने वाले बहुमूल्य सहयोग से वंचित हो जाते हैं। किन्तु यदि वे आर्थिक दृष्टि से समर्थ एवं स्वावलम्बी होते हैं और माता-पिता से कोई सहायता नहीं मांगते हैं तो कुछ समय बाद स्वाभाविक प्रेम और ममता की भावना प्रवल हो जाती हैं और उनका मां-वाप तथा विरादरी से समझौता हो जाता है। अतः अन्तर्जातीय विवाहों के समर्थक इनकी सफलता के लिए पति-पत्नी का आर्थिक दृष्टि से स्वावलम्बी होना आवण्यक समझते हैं, क्योंकि उन्हें काफी समय तक अपने माता-पिता से सहायता की आशा नहीं रखनी चाहिए। प्र पुरुषों ने दो कारणों के आधार पर अन्तर्जातीय विवाहों का समर्थन किया था। पहला कारण तो यह था कि इससे हिन्दू समाज को क्षीण एवं दूषित वनाने वाली एक कुप्रथा का अन्त होगा, उत्तम समाज का निर्माण होगा, इससे अस्पृथ्यता के कलंक का उन्मूलन तथा जातिभेद का निवारण होगा। दूसरा कारण यह था कि प्रणय-विवाहों में जातिप्रथा बाधक नहीं होनी चाहिए। प्र व

किन्तु स्त्रियां इन विवाहों की इतनी उग्र समर्थंक नहीं थीं। इनमं २५ प्रतिणत ने अन्तः प्रजातीय तथा अन्तर्धं में विवाहों का तथा ४३ प्रतिणत ने अन्तर्जातीय विवाहों का समर्थन किया, जबिक पुरुषों में ७३ प्रतिणत अन्तर्जातीय विवाहों के समर्थंक थे। स्त्रियों द्वारा ऐसे विवाहों के विरोध का प्रधान कारण यह था कि ऐसे विवाह करने वाले पित-पत्नी अपनी जाति के रीति-रिवाजों और परम्पराओं के साथ सामंजस्य नहीं स्थापित कर सकते। एक युवती के मतानुसार ऐसे विवाह सफल नहीं हो सकते, क्योंकि हममें धार्मिक एवं जाति विषयक नियम इतने अधिक सुदृढ़ रूप से प्रतिष्ठित हो चुके हैं कि हम विभिन्न आवर्षों और रीतिरिवाजों में पले हुए व्यक्तियों के साथ समन्वय नहीं कर सकते हैं, यदि विवाह असफल हुआ तो माता-पिता अपनी लड़की को अपने परिवार में वापस नहीं ले सकते। २० इस प्रकार ऐसी लड़की अपने माता-पिता से प्राप्त होने वाले स्वाभाविक संरक्षण से वंचित हो जायगी और ऐसे विवाहों से उत्पन्न बच्चों को अकारण ही इसके दुष्परिणाम भोगने पड़ेंगे। इसके विपरीत अन्तर्जातीय विवाहों का समर्थन स्त्रियों ने इस युक्ति के आधार पर किया कि विवाह एक वैयक्तिक मामला है, प्रत्येक युवक-युवती को अपना जीवनसाथी चुनने की पूरी स्वतन्त्रता होनी चाहिए। एक महिला ने इस विषय

<sup>&</sup>lt;sup>२५</sup> रास—पूर्वोक्त पुस्तक पृ० २७१

२६ रास-पू० पु०, पृ० २७०

२७ रास--पूर्वोक्त पुस्तक, पृ० २७१

में बड़ा उदार दृष्टिकोण अपनाते हुए कहा—"मैं अपने दो लड़कों को तथा लड़की को अपना जीवनसाथी चुनने में खुली छूट दूंगी, अन्तर्जातीय और प्रणय विवाह तभी सफल हो सकते हैं जब माता-पिता के विचार उदार हों।"<sup>२ प</sup>

किन्त विचारों की इस उदारता को कियात्मक रूप देना बहुत कठिन है। इस प्रकार के विचार रखने वाले व्यक्ति स्वयमेव अपनी सन्तान का अन्तर्जातीय विवाह करने हुए इसलिए संकोच करते हैं कि यह प्रथा अपने आप में बुरी न होने पर भी प्रचलित लोक-मत के विरुद्ध है और इससे अनेक समस्याएँ उत्पन्न होती हैं। अतः अन्तर्जातीय विवाहों की इच्छा और प्रवृत्ति होते हुए भी अभी तक हिन्दू समाज में अन्तर्जातीय विवाहों का प्रचलन अधिक नहीं हुआ है। इस विषय में रास ने यह परिणाम निकाला है कि आधुनिक विचारों वाले अनेक व्यक्ति यह मानते हैं कि अन्तर्जातीय विवाहों की अनुमित दी जानी चाहिए, किन्तु वे यह भी समझते हैं कि इससे जातीय प्रथा में विश्वास रखने वाले हिन्द समाज में मौलिक परिवर्तन होने से अनेक समस्याएँ उत्पन्न होती हैं, अतः वे अन्तर्जातीय विवाहों के लिए उसी हद तक जाने को तैयार हैं जिस हद तक जातिप्रथा की व्यवस्था में विक्षोभ न हो, अतः वे उपजातियों का बन्धन तोड़ने में हानि समझते हैं। किन्तु अन्त-र्जातीय विवाह अभी तक केवल ऐसी अवस्थाओं में ही किये जाते हैं, जब युवक-युवती के पारस्परिक प्रेम का आकर्षण इतना प्रबल और प्रगाढ़ हो कि वे पारिवारिक परम्प-राओं और रीति-रिवाजों के विरुद्ध विद्रोह करने को तैयार हों अथवा उन्हें अन्तर्जातीय विवाह का नियम तोड़ते हुए इससे उत्पन्न होने वाली परेशानियों की अपेक्षा सम्पत्ति एवं सामाजिक प्रतिष्ठा के ऐसे ठोस लाभ प्राप्त हों जिनके कारण ऐसे विवाह से पैदा हुई समस्याओं और कठिनाइयों का समुचित समाधान हो सके । २ ६

#### ं (७) विवाह संस्कार में परिवर्तन

हिन्दू समाज में विवाह संभवतः जीवन का सबसे महत्त्वपूर्ण संस्कार माना जाता है। वैदिक युग से इस संस्कार के लिए गृह्य सूत्रों द्वारा विस्तृत विधि-विधानों की व्यवस्था की गयी है और इसे अत्यधिक धूमधाम से मनाया जाता है। मैकङानल ने लिखा है कि वैवाहिक कर्मकाण्ड निठल्ले पुरोहितों द्वारा पूर्ण रूप से सोचविचार कर इस उद्देश्य से बनाया गया है कि इससे हिन्दू जनता का मन आध्यात्मिक दृष्टि से उनके अधीन बना रहे। 3° ये वैवाहिक विधियाँ तत्कालीन नीरस कृषिप्रधान जीवन में आनन्द प्रदान करने का एक प्रधान स्नोत थीं, बरातें बहुत बड़ी संख्या में ले जायी जाती थीं, शादी की विधियां

२६ रास--पू० पु०, पू० २७३

<sup>&</sup>lt;sup>२६</sup> रास--पू.० पू०, पृ० २७३

<sup>&</sup>lt;sup>३०</sup> मैकडानल--ए हिस्ट्री आफ संस्कृत लिटरेचर, पृ० २६३

काफी लम्बे समय तक चलती थीं। किन्तु अब उद्योगीकरण (Industrialization), नगरीकरण (Urbanization) नथा पश्चिमीकरण (Westernization) की नवीन परिन्थितियों के प्रभाव से इसमें निम्नलिखित परिवर्तन हो रहे हैं।

- (क) विवाह संस्कार के समय में कमी—मैसूर की १९५१ की जनगणना रिपोर्ट के अनुसार तीम-चालीस वर्ष पहले एक दिन में सम्पन्न होने बाले विवाह अपन्वाद रूप में थे, <sup>३१</sup> अधिकांगा विवाह कई दिनों तक चलने वाले होते थे, विवाह संस्कार की विधि बहुत लम्बी होती थी। किन्तु ग्रहरों में नीकरी करने वाले तथा लघु कथाएं पढ़ने वाले और राब मामलों में लघुपय ढूँ इने वाले आधुनिक नर-नारी वैवाहिक विधियों के संक्षित्र कप को अधिक पसन्द करते हैं, वे रात भर में समाप्त होने वाली विधियों को एक दो घण्टों में समाप्त करना चाहते हैं। राजर्पि पुरुषोत्तमदास टण्डन जैसे सुधारक विवाह संस्कार का महत्त्व वर-बधू तथा अन्य जनों को समझाने के लिए संस्कृत मंत्रों के स्थान पर हिन्दी के प्रयोग का समर्थन करते हैं।
- (ख) पारिवारिक सम्मिलन के केन्द्र के रूप में विवाहों का महस्व कम होना—पहले विवाह के अवसरों पर दूर-दूर से सब संबंधी एक ल होते थे और कई सप्ताह तक इकट्ठे रहा करते थे, गांवों में शादी व्याहों के अवसरों पर सब संबंधियों की उपस्थित आवश्यक ममझी जाती थी। किन्तु अब नगरों में स्थान की कमी, राशन की व्यवस्था, खाद्य सामग्री की कमी और मँहगाई से इस परिस्थिति में अन्तर आने लगा है। पहले माँ-वाप को बच्चों की पढ़ाई की तथा स्कूल में उपस्थित की अधिक चिन्ता नहीं होती थी। अब बच्चों की पढ़ाई की तथा स्कूल में उपस्थित की अधिक चिन्ता नहीं होती थी। अब बच्चों का स्कूल से अधिक दिन के लिए अनुपस्थित रहना उचित नहीं समझा जाता, अतः बच्चों के साथ कई दिन के लिए विवाहों में सम्मिलित होना अब संभव नहीं रहा है। नौकरी करने वाले व्यक्तियों को लम्बी छुट्टियां लेने में परेशानी होती है, अतः विवाह में विभिन्न परिवारों द्यारा अपने परिवार के सभी प्राणियों के साथ शादी-व्याहों में भाग लेने की पुरानी परिपाटी कम हो रही है। विभिन्न परिवार अपना प्रतिनिधित्व करने के लिए एक दो व्यक्तियों को को देते हैं, आने जाने में होने वाले भारी व्यय और छुट्टी आदि की असुविधा के कारण मनीआर्डर द्वारा रूपये भेजने की भी परिपाटी चल पड़ी है। अब विवाह का पर्व परिवार के विभिन्न व्यक्तियों के एक ल होने की दृष्टि से अपना महत्त्व खोने लगा है।
- (ग) विवाहों के व्यय में कमी—हिन्दू विवाहों में कन्या के माता-पिता समाज . में अपनी प्रतिष्ठा बनाये रखने के लिए दहेज देने तथा वर पक्ष को सन्तुष्ट करने के लिए अपनी हैसियत से बहुत अधिक खर्च करते हैं। श्रीनिवास के शब्दों में "विवाहों में किया जाने वाला व्यय बहुत अधिक होता है...इस व्यय को कम करने में प्रधान बाधाएँ हैं—

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> सेन्सस आफ इण्डिया, १९५१ खण्ड १४ मैसूर पृ० १०७

अहंकार और प्रदर्शन की भावना, रूढ़िवादिता और ब्राह्मणों में वरपक्ष की धनलोलुपता। अपने दैनिक व्यय में पाई पाई की बचत करने वाले कंजूस विवाह के समय अन्धा-धुन्ध खर्च करते हैं। ''सहकारी समितियों से ऋण लेने का कारण प्रायः लड़के या लड़की का विवाह होता है। ''अत्यधिक व्यय कम करने की दृष्टि से अब एक दिन में विवाह करने का रिवाज चल पड़ा है।" परतीय समाजसुधारक शादी व्याहों पर व्यय कम करने पर बहुत बल देते रहे हैं, किन्तु उपर्युक्त कारणों से इस व्यय में कमी होने की कम संभावना है।

### (८) विवाह विच्छेद की प्रवृत्ति

पहले यह बताया जा चुका है कि वर्तमान समय में १६५५ के हिन्दू विवाह कानून द्वारा किस प्रकार तलाक या विवाह विच्छेद की व्यवस्था की गयी है (पु० २६६)। यहाँ केवल इस विषय में आधुनिक युवक-युवितयों के ऐसे विचारों का उल्लेख किया जायगा, जिनसे इसके भावी स्वरूप पर प्रकाश पड़ सके। इस कानुन से पहले हिन्दू समाज के उच्च वर्ग में विवाह एक अविच्छेद्य बन्धन था, किन्तु यह व्यवस्था केवल स्त्रियों के लिए थी क्योंकि पुरुषों के पूर्नाववाह पर कोई प्रतिबन्ध नहीं था। अतः हिन्दू समाज में तलाक की मांग स्त्रियों की ओर से अधिक प्रबलता से की जाती थी। यह मांग जिन कारणों के आधार पर की जाती थी, उन पररास के अध्ययन से सुन्दरप्रकाश पड़ता है<sup>33</sup>। इस विषय में उत्तर देने वाली पैसठ स्त्रियों में से ग्यारह बिना किसी प्रतिबन्ध के तलाक का अधिकार देने के पक्ष में थी, सत्ताइस का यह विचार था कि यह कुछ विशेष कारणों के आधार पर दिया जाना चाहिए, सोलह इसका अधिकार असाधारण परिस्थितियों में ही देना चाहती थीं और ग्यारह स्त्रियों का यह मत था कि यह अधिकार किसी भी दशा में नहीं दिया जाना चाहिए। विवाह विच्छेद के अधिकार को बिना किसी प्रतिबन्ध के उन्मक्त रूप से देने का समर्थन स्त्रियों ने प्रधान रूप से समानता की युक्ति के आधार पर किया, उनका यह कहना था कि जब एक पक्ष (पति) दूसरे पक्ष (पत्नी) को छोड़ सकता है तो दूसरे पक्ष को भी पहले पक्ष को छोड़ने का अधिकार होना चाहिए। स्त्रियाँ पहले ही निर्वल हैं, उन्हें पुरुषों की भाँति इसका अधिकार न देकर उनको भीषण कष्ट भोगने के लिए विवश किया जाता है, यह उनके साथ घोर अन्याय है, इसका प्रतिकार तलाक के निर्वन्ध अधि-.कार द्वारा होना चाहिए। इस विषय में यह आशंका करना निर्मल है कि तलाक का कानन बना देने से लोग तलाक पाने के लिए न्यायालयों में दौड़ने लगेंगे। इसका लाभ केवल अत्यधिक कष्टपीड़ित स्त्रियाँ उठायेंगी। यह ऐसी स्त्रियों के लिए वरदान सिद्ध होगा.

<sup>&</sup>lt;sup>७२</sup> श्री निवास—मैरिज एण्ड फैमिली, पृ० ६०-६१

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> रास—पूर्वोक्त पुस्तक, पु० २७४

क्योंकि अब तक उन्हें कानून द्वारा अपने पित से पृथक् होने का कोई अधिकार नहीं है। ऐमी स्वियाँ जीते हुए, नारकीय जीवन का दुःख भीग रही हैं, उनके लिए तलाक की व्यवस्था जीवित मृत्यु की अपेक्षा अधिक अच्छी है। पितयों द्वारा अतीव क्षुद्र कारणों के आधार पर छोड़ी गयी पित्यों को इसमें अपने घोर कष्ट के निवारण में बडी सहायता मिलेगी। <sup>3 छ</sup> इसके समर्थन में एक तर्क यह भी दिया जाता है कि माता-पिता द्वारा आयोजित विवाहों में अनेक विवाह दुःखमय हो सकते हैं, उनका समाधान करने की दृष्टि से यह में पटी वाल्व (safety valve) का काम करता है।

तलाक की ज्यवस्था का विरोध करने वाली स्वियों के तर्क निगनलिखित थे—
(१) यह ज्यवस्था विवाह की पविव्रता को कम करने वाली है।(२) यह आवश्यक नहीं
प्रतीत होती है, क्योंकि अब लड़िक्यों का विवाह काफी बड़ी आयु में होने लगा है और
इससे पहले वे अपनी सहमित दे सकती हैं।(३) इस ज्यवस्था से अनैतिकता को प्रोत्साहन मिलेगा, वैवाहिक जीवन में अस्थिरता बढ़ेगी, एक सच्ची हिन्दू स्त्री के लिए दूसरे
पति के साथ रहने की अपेक्षा मर जाना अधिक अच्छा है।

इस विषय में पूर्णों का दृष्टिकोण स्त्रियों के दृष्टिकाण से कुछ भिन्न था। पुरुषों में तलाक का समर्थन करने वालों की संख्या कम थी। ६६ पुरुषों में केवल चार ने सर्वया प्रतिबन्ध रहित तलाक की व्यवस्था की मांग की, दस इसकी व्यवस्था कुछ कारणों के आधार पर करना चाहते थे तथा इकतालीस असाधारण परिस्थितियों की दशा में, ग्यारह के मत में यह व्यवस्था किसी भी दशा में नहीं होनी चाहिए थी। पुरुपों द्वारा तलाक के लिए बनाये गये कारण स्त्रियों द्वारा प्रतिपादित कारणों से कुछ भिन्न थे। स्त्रियों ने इसके लिए कोढ, यौनरोग, राज्यक्ष्मा और असाध्य बीमारियों के कारणों को प्राथमिकता दी थी, पुरूपों ने इन्हें गौण स्थान दिया। उनकी दिष्ट में इनका दूसरा स्थान था, पहला स्थान उन्होंने पत्नी के साथ प्रतिकृतता (Incompatibility) अर्थात् उसके साथ स्वभावादि न मिलने को दिया। तीसरा कारण पागलपन तथा चौथा कारण सन्तानोत्पादन में अक्षमता थी। प्रतिकृलता की व्याख्या करते हुए कुछ पुरुपों ने यह कहा था कि स्वभाव में तथा व्यक्तित्व में अन्तर होने पर तलाक की व्यवस्था होनी चाहिए, जब व्यक्तित्व एवं रुचियों में विभिन्नता होने के कारण वैवाहिक जीवन दु:खमय हो जाय तो इसका एक मात्र समाधान विवाह-विच्छेद है । तलाक की व्यवस्था के विरोध में पुरुषों ने निम्नलिखित युक्तियाँ दीं उप--(१) तलाक और धार्मिक संस्कार द्वारा सम्पन्न होने वाला विवाह (Sacramental marriage) दो सर्वथा परस्पर विरोधी वस्तुएँ हैं, इनका एकत्न रहना संभव नहीं है। (२) तलाक अमरीका में एक

<sup>&</sup>lt;sup>3४</sup> रास—पूर्वोक्त पुस्तक पृ० २७४

<sup>&</sup>lt;sup>३४</sup> रास—पूर्वोक्त पुस्तक पृ० २७४

तमाशा बना हुआ है, ऐसा यहाँ नहीं होना चाहिए। यदि ऐसा हुआ तो इसका पारि-वारिक जीवन पर गहरा अनिष्ट प्रभाव पड़ेगा। (३) यह हिन्दू स्वी के सतीत्व और पवित्रता के विचार को बिलकुल नष्टभ्रष्ट कर देगा।

बर्तमान समय के शिक्षित हिन्दू युवक—युवितयों के उपर्युक्त विचार यह सूचित करते हैं कि अभी तक कानून द्वारा व्यवस्था हो जाने पर भी सामान्य रूप से ननाक के विरुद्ध काफी प्रवल भावना है। इसका उपयोग अमाधारण एवं विषम परिस्थिनियों में ही उपयुक्त समझा जाता है।

### (६) पत्नी के आदर्श और स्थिति में परिवर्तन-अनुचरी में सहचरी वनना

पुराने हिन्दू परिवार में विवाह के बाद पत्नी का प्रधान कर्तव्य पति की सेवा और उसकी आज्ञा का पालन करना था, वह पति को देवता मानती थी और उसकी पूजा करती थी, उसका आदर्श सीता और सावित्नी था। 3 व पत्नी की स्थिति परिवार में बहुत हीन थी, किन्तु इसे वह स्वेच्छापूर्वक बड़ी प्रसन्नता से ग्रहण किये हुए थी, इसमें उसे परम सन्तोष और सुख का अनुभव होता था। एक विदेशी महिला वैकमान (Bachmann) ने इसका विवेचन करते हुए लिखा है 30 --- "हमें (पाश्चात्य लोगों को पत्नी का यह विचार) अपमानजनक प्रतीत होता है कि मैं आपके चरणों की दासी हूं, किन्तू परवर्ती हिन्दू धर्म ने पत्नी के इस आदर्श पर बहुत बल दिया है कि उसे पूरी भक्ति और निःस्वार्थ भावना से अपने पित को स्वामी और देवता समझते हुए उसकी पूजा करनी चाहिए ं उसे (हिन्दू पत्नी को पति के) चरणों की दासी बनने में कोई अपमान प्रतीत नहीं होता है ' ' वह प्रवल धार्मिक उत्साह से अपने धर्म का पालन करती है इस धर्म का अल्प ज्ञान उसे याज्ञिक कर्मकाण्ड, ध्यान-समाधि आदि से नहीं होता है अपित इसका पालन वह एक दास की भाँति अपने पति के प्रति पूर्ण आत्मसमर्पण से, उसकी आज्ञा के पालन से और उसकी सेवा से करती है। अतः हिन्दू नववधू परम आनन्द से अपने हाथों में चूड़ियां पहनती है, यद्यपि ये उसकी दासता का प्रतीक हैं"। बैकमान ने महात्मा गांधी की पत्नी कस्त्रवा के उदाहरण से यह स्पष्ट किया है कि हिन्दू स्वियां वस्तुतः स्वेच्छा-पूर्वक पति को देवता समझते हुए उसकी सेवा करती थीं, उसकेशब्दोंमें वा को जाननेवाला प्रत्येक व्यक्ति यह विश्वास करने के लिए बाधित होगा कि पति की चिता पर सती होने

उद रास—पूर्वोक्त पुस्तक पृ० १०४, १४८, हरिदत्त वेदालंकार—हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० १०८-१४३।

बैकमान हैडविग—आन वी सोल आफ वी इंडियन बुमैन एज रिफलैक्टेड इन दी फौक लोर आफ कोंकण २ खण्ड, १९४२, पृ० ५७, १४८, १४०

वाली स्त्रियों का आत्मसमर्पण कुछ अवस्थाओं में पूर्णरूप से स्वेच्छापूर्वक होता था।"35

पत्नी की स्थिति को प्रभावित करने वाला एक अन्य तत्त्व पित-पत्नी की आयु में अत्यधिक अन्तर का होना था। पहले पत्नी पित से न केवल बहुत छोटी होती थी, अपितु उसकी शिक्षा भी कम होती थी और घर की चहारदीवारी में बन्द रहने के कारण उसका अनुभव भी बहुत कम होता था। अतः आयु, विद्या तथा अनुभव में पत्नी से बढ़ा-चढ़ा होने के कारण पित उससे समानता का व्यवहार नहीं कर सकता था, परिवार में उसकी स्थिति स्वाभाविक रूप में पत्नी से ऊँची रहती थी।

विन्तु उद्योगीकरण, नगरीकरण और पश्चिमीकरण की नवीन परिस्थि-तियां पित को देवता बनाने वाले उपर्यक्त दोनों तत्त्वों पर गहरा प्रभाव डालने लगी हैं। आधुनिक शिक्षा प्राप्त करने वाली तथा पश्चिम की समानाधिकार की भावना से अनुप्राणित यवतियां पति को देवता मानने के शास्त्रीय आदर्शों को आंखमूंद कर पालन करने के लिए नैयार नहीं हैं। वे पति की सेविका और चरणों की दासी बनने के स्थान पर पति की सखा और मिल्ल (Companion and friend) बनना चाहती हैं। रास के अध्ययन में चार स्त्रियों ने अपने भावी पति की एक विशेषता उस का मित्र होना बताया । <sup>3 ६</sup> इसी प्रकार तेरह पुरुषों ने पत्नी के साथी और मिल्ल होने तथा सात अन्य पुरुषों ने इसके मित्र होने पर बल दिया। सान अविवाहित पुरुषों ने कहा कि वे अपनी पत्नियों पर शासन नहीं करना चाहते हैं, इसी प्रकार चार अविवाहित स्त्रियों ने यह इच्छा व्यक्त की कि वे' अपने पतियों पर हाबी नहीं होना चाहतीं। पुराने आदर्शों के परिवर्तन के संबंध में एक ने यह लिखा था--- "पहले लड़ कियों को बचपन से सीता की कहानियाँ मुनायी जाती थीं। उन्हें यह कहा जाता था कि उसमें आदर्श पत्नी के सभी गुण थे। उनके माता पिता, दादा, दादी उनको यह शिक्षा दिया करते थे कि उन्हें अपने पतियों का वशवर्ती रहना चाहिए ' ' किन्तु अब लड़कियाँ यह कहती हैं कि सीता बेव-कुफ (Guffy) थी क्योंकि उसने पातिव्रत्य धर्म का पालन किया था। लड़िकयाँ यह सोचने लगी हैं कि विवाह में केवल उन्हें ही अपने को दूसरे पक्ष के अनुकूल नहीं बनाना है। इससे पहले वही दूसरे पक्ष के साथ पूरा आनुकूल्य स्थापित करती थी।"४० इस प्रकार पातिव्रत्य के पुराने आदर्शों में आधुनिक युवक-युवितयों का विश्वास शिथिल हो रहा है और वह परिवार में पति की प्रभुता के एक प्रधान स्तम्भ की नींव खोखला कर रहा है।

इसे प्रभावित करने वाला दूसरा तत्त्व विवाह की आयु का ऊँचा उठना है।

<sup>&</sup>lt;sup>३ द</sup> बैकमान-पूर्वोक्त पुस्तक, पृ० १५६

<sup>&</sup>lt;sup>3 ६</sup> रास-दी हिन्दू फैमिली, पू० २४८

४० रास-वी हिन्दू फीमली, पृ० २४६

अब विवाह के समय पत्नी की अवस्था, शिक्षा और अनुभव पहले की अपेक्षा अधिक होता है, अतः उसकी स्थिति परिवार में स्वतः महत्त्वपूर्ण हो जाती है। वह पित की सेविका न रह कर उसकी साथी और सखी बनने लगती है, दोनों के संबंध स्वामी-सेवक के नहीं होते; अपितु इनके समानता के स्तर पर आधारित होने की प्रवृत्ति प्रवल होने लगती है।

किन्तु रास के मतानुसार अभी तक हिन्दू समाज में पित-पत्नी के संबंध के परम्पराग्त उपर्युक्त दृष्टिकोण के स्थान पर समानना के नवीन आदर्ग को मुप्रतिष्ठित होने में काफी समय लगेगा। १९० रास ने यह पिरणाम श्रीमती जी० बी० देसाई द्वारा गुजराती स्त्रियों के संबंध में की गयी एक गवेषणा के आधार पर निकाला है। इसके अनुसार यद्यपि कुछ हिन्दू स्त्रियाँ अपने ऊपर पितयों के पूर्ण प्रभुत्व का प्रवल विरोध करती हैं, तथापि अधिकांश स्त्रियाँ परिवार में अपनी हीन स्थित के पुराने विचार को स्वीकार करती हैं। रास के अध्ययन से भी यही प्रकट होता है कि स्त्रियाँ परिवार में अपनी हीन स्थिति को सर्वथा स्वाभाविक समझती हैं।

किन्तु रास के अध्ययन में कुछ उवाहरण ऐसे भी थे, जो इसमें शनै:-शनै: होने वाले परिवर्तन को सूचित करते हैं। ४२ इनसे यह प्रकट होता है कि कुछ स्त्रियाँ परिवार में पहले की अपेक्षा अधिक मात्रा में शासन का प्रयोग करने लगी हैं, उनकी स्थिति ऊँची उठने लगी है। एक युवती ने इसे एक सुन्दर दृष्टान्त से स्पष्ट करते हुए लिखा था कि पहले सड़कों पर जब पित-पत्नी निकलते थे तो पित लम्बे डग भरते हुए आगे-आगे चलते थे और पितनयाँ अपने बच्चों और यैलों को लिए हुए उनके पीछे-पीछे चलती थीं, किन्तु अब पित बच्चे और यैले लेकर चलता है और पत्नी उसके साथ चलती है।

### (१०) दाम्पत्य अधिकारों में विषमता की समाप्ति

पुराने शास्त्रीय हिन्दू विवाहों का एक बहुत बड़ा दोष नर-नारी के दाम्पत्य अधिकारों में घोर विषमता थी। इसमें पुरुष को यह अधिकार प्राप्त था कि वह एक पत्नी के जीवित रहते हुए दूसरा विवाह (अधिवेदन) कर सकता था। किन्तु पत्नी को पुनर्विवाह का कोई अधिकार नहीं था। शास्त्रकारों ने पुरुष को पुनर्विवाह तथा अधिवेदन का अधिकार पुत्र प्राप्ति की तीव्र आकांक्षा तथा धर्म पालन की चिन्ता के कारण दिया था। आपस्तम्ब ( २।४।११।१२) ने कहा था कि धर्म तथा सन्तान का

<sup>&</sup>lt;sup>४१</sup> रास——दी हिन्दू फैमिली, पृ० १०७

४२ रास-वी हिन्दू फैमिली, पृ० १० =

४३ रास--वही, पृ० १०८

प्रयोजन पूर्ण होने पर पुरुष दूसरा विवाह न करे। किन्तु इस नियम का पालन हिन्दू समाज में बहुत कम हुआ, पुत्र प्राप्ति के कारण से दिये गये दूसरे विवाह के अधिकार का बड़ा दुरुपयोग हुआ। इससे पुरुपों को बहुविवाह (Polygamy) की पूरी छूट मिल गयी, किन्तु स्त्रियों के लिए पातिक्रत्य और सतीत्व के धर्म का पालन आवश्यक समझा गया। दूसरी विषमता स्वियों के लिए सुखमय विवाहों से परिवाण पाने का कोई साधन न होना था। पुरुषों को दूसरा विवाह करने का तथा भार्या त्याग का अधिकार था। किन्तु नारी के लिए विवाह अविच्छेच बन्धन था, एक पूरुप मे विवाह होने पर नारी उसे कभी नहीं छोड़ सकती थी। वही स्त्री आदर्श सती थी, जो पति के दोषों की परवाह न करती हुई जीवन पर्यन्त उसकी आराधना करे, उस समय नर-नारी के लिए सतीत्व का दोहरा नैतिक आदर्श था। ४४ स्त्रियों से आदर्श पातिव्रत्य की अपेक्षा रखी जाती थी, किन्तु पुरुषों के लिए एकपत्नीव्रत होना आवश्यक नहीं था। इसका यह परिणाम होता था कि पुरुष अनुकुल पत्नी न होने पर दूसरा विवाह कर सकता था। यह व्यवस्था पत्नी के लिए भीषण दुःख देने वाली थी। सौत के आ जाने से न केवल पहली पतनी का जीवन नारकीय बन जाता था, किन्तु हिन्दु विवाह उसके लिए अविच्छेद्य होने के कारण वह इस नारकीय यन्त्रणा से मुक्त भी नहीं हो सकती थी। मामान्य रूप से दु:खमय विवाहों से परित्नाण पाने के लिए हिन्दू स्त्नियों को पुनर्विवाह का अधिकार नहीं था। १६५५ के हिन्द विवाह कानुन द्वारा नर-नारी दोनों के लिए एकविवाह (Monogamy) का नियम समान रूप से आवश्यक बना कर तथा पहले (पृ०२६६-३०३) बतायी गयी विशेष दशाओं में तलाक का अधिकार देकर उपर्युक्त दोनों विषमताओं की समाप्ति कर दी गयी है।

## उपसंहार-हिन्दू विवाह का भविष्य

जपर्युक्त विवरण से हमें यह जात होता है कि शनैः शनैः हिन्दू समाज के उच्च एवं शिक्षित वर्ग में विवाह विषयक धारणाओं, प्रथाओं और संस्थाओं में अनेक मौलिक परिवर्तन हो रहे हैं, ये हिन्दू विवाह के भावी स्वरूप पर गहरा प्रभाव डालेंगे, अभी तक ये परिवर्तन शहरों के शिक्षित वर्ग तक सीमित हैं, किन्तु नगरीकरण (Urbanisation) की प्रवृत्ति बढ़ने से खमीर की भांति इनका प्रभाव ग्रामीण जीवन पर भी पड़ेगा। इनसे भविष्य में विवाह को केवल अविच्छेद्य धार्मिक बन्धन नहीं समझा जायगा, विवाह को नर-नारी के लिए अनिवार्य एवं आवश्यक समझने की भावना में शिथिलता आ जायगी, अविवाहित रहने की तथा बड़ी आयु में विवाह करने की प्रवृत्ति बढ़ेगी। युवक-युवती अपना जीवनसाथी चुनने की स्वतन्त्रता की अधिकाधिक माँग करेंगे, प्रणय-

विवाहों की प्रवृत्ति बढेगी। विवाह संस्कारों की जटिलता कम होगी, किन्त इन पर होने वाले भारी व्यय में कमी होने की सम्भावना कम प्रतीत होती है। परिवार में पति-पत्नी समान स्थिति का उपभोग करोंगे. दाम्पत्य अधिकारों में विषमता समाप्त हो जायगी. पत्नी पति की सहचरी और अर्धांगिनी बनेगी। विवाह द्वारा परिवार निर्माण एक आवश्यक कर्तव्य नहीं, किन्तु ऐच्छिक कार्य होगा और इसका प्रधान आधार दाम्पत्यप्रेम होगा। संभवतः इस स्थिति में पति-पत्नी में अनुराग का पूर्ण विकास होगा। वर्तमान समय में पत्नी आर्थिक परावलम्बन के कारण पति से प्रीति न होने पर भी उसके साथ दाम्पत्य जीवन विताने के लिए विवश है। भविष्य में यदि हिन्दू म्त्री आर्थिक दृष्टि से स्वावलम्बी हो सकी तो वह असाधारण दशाओं में दु:खमय विवाहों मे मुक्ति पा सकेगी, तलाकों की संख्या में कुछ वृद्धि होगी, किन्तू ये विवाह के मूल प्रयोजन में सहायक होंगे. दःखमय विवाहों का अन्त करके ऐसे सुखमय विवाहों और परिवारों का निर्माण करेंगे जिनका एक मात्र आधार स्नेह होगा, जो दाम्पत्यं प्रेम की प्रगाढता में विद्व करेगा और भवभूति द्वारा उत्तर रामचरित में प्रतिपादित वैवाहिक एवं दाम्पत्य प्रेम के उस रूप को मूर्त रूप प्रदान करेगा "जो सूख दु:ख में एक जैसा अपरिवर्तित (अद्वैत) रहता है, निर्धनता, समद्धि आदि जीवन की ऊँचनीच में भी निरन्तर बना रहने वाला है, जो हृदय का विश्वामस्थल है, जिसका आनन्द बुढ़ापे से भी कम नहीं होता. जो बहुत दिनों तक साथ रहने तथा हृदयों के आवरण हट जाने से परिपाक को प्राप्त हए प्रकृष्ट प्रेम पर अवलम्बित है।"४ ×

#### प्रथम परिशिष्ट

#### धर्मशास्त्र सम्बन्धी प्रधान प्रन्थों तथा लेखकों का काल

अग्नि पुराण---- ५००-६०० ई० (हरप्रसाद शास्त्री) अर्थगास्त्र--कौटिल्यकृत, चौथी ग० ई० पू० अनन्तदेव--संस्कार कौस्तुभ (१६५०-५०) का प्रणेता अपरार्क-याज्ञवल्क्य स्मृति का टीकाकार-99२५ ई० असहाय-नारद स्मृति का पहला भाष्यकार ७००-७५० ई० आपस्तम्ब धर्मसूत्र--६००--३०० ई० पू० कमलाकर भट्ट--विवाद ताण्डव (१६१०-४०) का लेखक कात्यायन स्मृति---४००-६०० ई० कुल्लूक भट्ट---मनुस्मृति का एक टीकाकार १२५० ई० लग० कृत्यकल्पतक्---लक्ष्मीधर मिश्र (११००-११५०) द्वारा लिखित पहला निबन्ध ग्रन्थ कौटिलीय अर्थशास्त्र-चौथी शती ई० पू० गृह्यसूत-शीतसूत देखिये। गोविन्दराज-मनुस्मृति का एक टीकाकार १०५०-११०० ई० गौतम धर्मसूत्र--६००-४०० ई० पू० चण्डेश्वर--विवाद रत्नाकर (१२६०-१३७०) ई० का लेखक जैमिनि--पूर्व मीमांसा दर्शन का प्रणेता, ५००-२०० ई० पू० लग० दत्तकमीमांसा---नन्द पण्डित कृत, १५६५-१६३० ई० दायभाग--जीमूतवाहन कृत, ११००-११५० ई० दायतत्त्व---रघुनन्दन कृत १४२०-१४७४ ई० दीपकलिका--शूलपाणि देखिये। देवण्ण भट्ट--स्मृति चन्द्रिका का लेखक १२००-१२२५ ई० धर्मसूत्र--गीतम, बौधायन, आपस्तम्ब और वसिष्ठ के धर्मसूत्रों तथा पारस्करादि कुछ गृह्य सूत्रों का काल ६००-३०० ई० पू० है। नन्द पण्डित--दे० दत्तक मीमांसा नारद स्मृति---१००-४०० ई० निरुक्त-यास्काचार्यकृत, ५००-५०० ई० पू०

निर्णयसिन्ध् -- कमलाकर भट्ट कृत १६१०-१६४० ई० नीलकण्ठ--व्यवहारमयूख देखिये पराशरमाधवीय-पराशर स्मृति पर माधवाचार्य की टीका १३००-१३८० ई० पराशर स्मृति-- १ ली से ५ वीं श० ई० पाणिनि-अष्टाध्यायी का प्रणेता ६००-३०० ई० पू० पुराण--वायु, विष्णु, मार्कण्डेय, मत्स्य और कूर्मपुराण ३००-६०० ई० के बीच में लिखे गये हैं। इनके कुछ अंगा अधिक प्राचीन हैं। प्रतापरुद्रदेव-सरस्वतीविलास का निर्माता १५००-१५२५ ई० बालक्रीड़ा--विश्वरूपकृत याज्ञवल्क्य स्मृति की सबसे पुरानी टीका, ८००-८१० ई० वालंभट्टी--बालंभट्ट पायगुण्डे कृत याज्ञवल्क्य स्मृति की मिताक्षरा टीका की व्याख्या १७५०-१८२० ई० बृहस्पति स्मृति---३००-५०० ई० बहत्संहिता—दे० वराहमिहिर बौधायन धर्मसूत्र--५००-२०० ई० पू० भोज (धारेश्वर)---१०००-१०५५ ई० मदनपारिजात--विश्वेश्वर भट्ट कृत, १३६०-६० (जाली और काणे), ११७५ ई० (पटना हाईकोर्ट) । मनुस्मृति---२००-१०० ई० प्० महाभाष्य--पतंजलिकृत, १५० ई० पू० मिताक्षरा-विज्ञानेश्वरकृत याज्ञवल्क्य स्मृति की टीका १०७०-११०० ई० मित्रमिश्र-वीरमित्रोदय देखिए । मेधातिथि---मनुस्मृति का पहला टीकाकार ६०० ई० याज्ञवल्क्य स्मृति---१००-२०० ई० यास्क---निरुक्त का लेखक ५००-५०० ई० पू० रघुनन्दन-दायतत्त्व का लेखक १४२०-१५७५ ई० लक्ष्मीधर मिश्र--कृत्यकल्पतर का लेखक ११००-११५० ई० वरदराज-व्यवहार निर्णय का लेखक १२००-१३०० ई० वराहमिहिर--बृहत्संहिता का लेखक ५०५-५८७ ई० वसिष्ठ धर्मसूत्र---३००-१०० ई० पू० वाचस्पति मिश्र—दे० विवाद चिन्तामणि विज्ञानेश्वर--याज्ञवल्क्य स्मृति पर मिताक्षरा नामक टीका का लेखक १०७०-9900 套0

विवादचिन्तामणि—वाचस्पति मिश्र क्वत, १५००-१५५० ई० विवादताण्डव—कमलाकर भट्ट क्वत १६१०-४० ई० विश्वरूप—याज्ञवत्क्य स्मृति की वालकीड़ा टीका का लेखक ८००-८५० ई०

विश्वेश्वर भट्ट---मदनपारिजात देखिए

विष्णुस्मृति—इसका पुराना अंश ३००-१०० ई० पू० का है और नवीन अंश तीसरी से सातवीं ग० ई० का है।

वीरमित्नोदय—मित्नमिश्र कृत, १६१५-४५ । यह ग्रन्थ संस्कारप्रकाश, व्यवहार-प्रकाश आदि अनेक प्रकाशों में बटा है ।

वैजयन्ती---नन्दपण्डित कृत विष्णुधर्मसूत्र की टीका, १४९४-१६३० ई०

वैद्यनाथ दीक्षित-स्मृतिमुक्ताफल का प्रणेता, १६०० ई०

वैदिक साहित्य—४०००-१००० ई०पू० संहिताओं, ब्राह्मणप्रन्थों तथा प्राचीन उप-निषदों का यह आनुमानिक काल है। इनके कुछ अंग ४००० ई० पू० से प्राचीन तथा १००० ई० पू० से अर्वाचीन हो सकते हैं।

व्यवहारनिर्णय-वरदराज कृत, १२००-१३०० ई०

व्यवहारमयुख---नीलकण्ठ भट्ट कृतः, १६१५-४५ ई०, इसके अन्य ग्रन्थ नीति मयू-खादि हैं।

व्यासस्मृति—दूसरी से पांचवीं शती ई० लग० शंखलिखित—३०० ई० पू० से १०० ई०

शवर--जैमिनि के पूर्वमीमांसा दर्शन का भाष्यकार २००-५०० ई०

णूलपाणि—याज्ञवत्क्य स्मृति पर दीपकलिका नामक टीका का लेखक, १३७५-१४६० ई०

श्रीतमूल--आपस्तम्ब, आश्वलायन और वीधायन श्रीतसूत्रों का तथा आपस्तम्ब और आश्वलायनादि कुछ गृह्यसूत्रों का काल ६००-४०० ई० पू० है।

सरस्वतीविलास----प्रतापरुद्रदेव कृत, १५००-१५२५ ई० स्मृतिचन्द्रिका---देवण्णभट्ट कृत, १२००-१२२५ ई०

स्मृतिमान्द्रका—दवण्णमहः कृत, १२००-१२२२ स्मृतिमुक्ताफल—वैद्यनाथ देखिए

स्मृातमुक्ताफल—वद्यनाथ दाखए हरदत्त—गौतम तथा आपस्तम्ब धर्मसूर्वो का टीकाकार ११५०-१३०० ई०

हरिनाथ---स्मृतिसार का लेखक १३००-१३५० ई०

हारीत--धर्मसूत्रप्रणेता ४००-७०० ई०

हिरण्यकेशीधर्मसूत्र---६००-३०० ई० पू०

हेमाद्रि--चतुर्वर्गचिन्तामणि का लेखक, रचना काल १२६०-७० ई०.

धर्मग्रन्थों का उपर्युक्त कालक्रम मुख्यरूप से भारतरत्न श्री पाण्डुरंग वामन काणे की प्रसिद्ध पुस्तक 'हिस्टरी आफ धर्मणास्त्र' के प्रथम खण्ड के आधार पर दिया गया है।

# सहायक ग्रन्थ सूची

#### १ आकर ग्रन्थ

- १ उसाउवराणीडिया आफ साणल माइन्सिज, १५ खण्ड, १३वा मुद्रण १६५६
- २ इमाइक्लापीडिया आफ रिलीजन एण्ड ईथिवस, १२ खण्ड, १६६४
- ३ इसाउक्लापीडिया ब्रिटानिका, १६६८ ना संस्वरण
- इसाइक्लोपीडिया ब्रिटानिका की ईअर बुक, १६३८ ई० से
- ५ मैकडानल व कीथ वैदिक इडैक्स, २ खण्ड, लदन १६१२ ई०

## २. मूल ग्रन्थ

## (क) वैदिक वाड्मय

श्रुष्व स्वा० म० । हताय संस्कृष्य यजुर्वेद स्वा० म० सामवेद स्वा० म० अथर्बेवेद स्वा० म० काठक सहिता स्वा० म० तैत्तिरीय सहिता आन० पू० कपिष्ठल सहिता डा. रघुवीर द्वारा लाहौर से प्रकाणित

मैतायणी सहिता स्वा॰ म॰

ऐतरेय ब्राह्मण : आन० पू०, १८६६ वि० शतपथ ब्राह्मण : अच्युत ग्रन्थमाला, वनारस

शांखायन ब्राह्मण : अन्युत प्रत्याः शांखायन ब्राह्मण : आन० पू०

नैत्तिरीय ब्राह्मण : आन० पू०

ताण्ड्य (पंचर्विश) ब्राह्मण : एशियाटिक सोमाइटी, बंगाल

जैमिनीय ब्राह्मण: सं० कैलेण्ड, एमस्टर्डम्, १६१६

जैमिनीयोपनिपद् स्नाह्मण गोपथ स्नाह्मण : जी० वि०

ऐतरेय, तैत्तिरीय और गांखा० आरण्यक : आन० पू०

वृहदारण्यक, छान्दोग्य, कठ, उपनिपद् : नि० मा०

निरुक्त : आन० पू०

एकादशोपनिषत्संग्रह : संपा० स्वामी सत्यानन्द, लाहीर

निरुक्त : श्री चन्द्रमणि तथा श्री राजवाड़े द्वारा मंपादित संस्क०

बृहद्देवता : वि० इं०

### (ख) गृह्य तथा धर्मसूत्र

आश्वलायन गृह्यसूत्र, नारायण टीका संहित : नि० सा० १८६३ ई० इसी संस्करण में कुमारिल की आश्वलायन गृह्यकारिका तथा आश्व० गृह्यपरिशिष्ट भी छपा है।

आपस्तम्ब गृह्यसूत्र, सुदर्शनाचार्यं टीका सहित : ग० आं० ला० सी० मै० आपस्तम्ब धर्मसूत्र, हरदत्त कृत टीका महित : हालास्यनाथ शास्त्री द्वारा संपा०, कृंभघोणम्।

बौधायनधर्मसूत्र, गोविन्द स्वामी के विवरण सहित : ग० ओ० ला० सी० मै० बौधायन गृह्यसूत्र तथा गृह्य परिभाषा सूत्र : संपा० शामशास्त्री, ग० ओ० ला० सी० मै०

गोभिल गृह्यसूत्र : संपा० चन्द्रकान्त तर्कालंकार, बि० इं०

पारस्कर गृह्यसूत्र : कर्क, जयराम, हरिहर, गदाधर, विश्वनाथ प्रणीत भाष्यपंचक सहित, गुजराती प्रेस १९९७

हिरण्यकेशी गृह्यसूत्र : मातृदत्त टीका सहित, संपा० किस्ते

वसिष्ठ धर्मसूत्र : बं० सं० सी०, संपा० फुहरर

मानव गृह्यसूतः अष्टावक टीका सहित, गा० ओ० सी०

विष्णु धर्मसूव : संपा० डा० जाली

लीगाक्षिगृह्यसूत्र : देवपाल की टीका सहित, काश्मीर संस्कृत सीरीज

गौतम धर्मसूत्र : हरदत्त टीका सहित, आन० पू०

### (ग) बौद्ध वाङ्मय

अंगुत्तर निकाय : पा० टै० सो०

धम्मपद, टीका सहित : पा० टै० सो०

थेरीगाथा : पा० टै० सो० तथा भरतसिंह कृत अनुवाद

विनय पिटक : हिन्दी अनुवाद, म० बो० सो० मज्ज्ञिम निकाय : हिन्दी अनुवाद, म० बो० सो०

दीग्घनिकाय: हिन्दी अनुवाद, म० बो० सो०

संयुक्त निकाय : पा० टै० सो०

जातकः कावेल द्वारा संपा०, अंग्रेजी अनुवाद ६ खण्ड, न०पै० से भदन्त आनन्द कौसल्या-यन का, हिंदी अनुवादः हिन्दी साहित्य सम्मेलन द्वारा प्रकाशित बुद्धचर्याः राहुल सांकृत्यायन, म० बो० सो० ।

#### (घ) रामायण तथा महाभारत

वाल्मीकि रामायण : तिलकाख्य व्याख्या समेत, नि० सा०। रामायण के प्रतीक स्थानसंकोच के कारण काण्डों के नाम से नहीं किन्तु उनकी क्रमसंख्या के अनुसार दिये गये हैं। काण्डों की क्रममंख्या इस प्रकार है——

१. बालकाण्ड, २. अयोध्याकाण्ड, ३. अरण्यकाण्ड, ४. किष्किन्धाकाण्ड, ५. सुन्द $\tau$ काण्ड, ६. युद्धकाण्ड, ७. उत्तरकाण्ड ।

महाभारत: म० भा०, महाभा०, पूरी पुस्तक में स्वा०मं० द्वारा प्रकाणित संस्क० के प्रतीक दिये गये हैं, जहाँ कुंभघोणम् या भांडारकर रिसर्च इंस्टीट्यूट पूना का संगो-धित संस्क० व्यवहार में लाया गया है, वहाँ कु० और भांडार० के संकेत दिये गये हैं। महाभारत के संकेत भी पर्व के नाम से नहीं, किन्तु उनकी कमसंख्या के अनुसार दिये गये हैं। यह कमसंख्या इस प्रकार है——

अग्निपुराण : आन० पू०

कूर्मपुराण : वि० इं० भागवत पुराण : नि० सा०

मत्स्यपुराण : आन० पू०

नारदीय पुराण : वेंक० प्रे०

भविष्यपुराण : वेंक० प्रे० मार्कण्डेयपुराण : बि० इं० पद्मपुराण : आन० पु०

विष्णुपूराण : गोपाल नारायण कंपनी, वम्बई

वायुपुराण : आन० पू० स्कन्दपुराण : वेंक० प्रे० ब्रह्मपुराण : वेंक० प्रे०

## (ङ) स्मृतियां

मनुस्मृति : कुल्लूकभट्ट की टीका सहित, नि० सा० मनुटीकासंग्रह : संपा० डा० जाली, वि० इं०

मनुस्मृति : मेधातिथि, गोविन्दराज, सर्वज्ञनारायण, राघवानन्द, नन्दन व एक अन्य

टीका सहित, संपादक विश्वनाथ मांडलिक

याज्ञवल्क्यस्मृति : विज्ञानेश्वर कृत मिताक्षरा टीका, नि० सा०

याज्ञवल्क्यस्मृति : अपरार्क टीका, आन० पू०

याज्ञवल्क्यस्मृति : विश्वरूप कृत बालक्रीड़ा व्याख्या, व्रि० सं० सी०

नारदीय संहिता : वं० सं० सी०, नारद स्मृति : संपा० डा० जाली, वि० इं०, इसमें असहाय की टीका भी है ।

पराशर स्मृति: बं० सं० सी० में माधवाचार्य कृत व्याख्या सहित तथा जीवा० का संस्करण । शेष स्मृतियों के लिए आन० पू० का २७ स्मृतियों का तथा जीवानन्द का २६ स्मृतियों का संग्रह व्यवहार में लाया गया है। जहाँ दोनों में अन्तर है वहाँ भेदक संस्क० का निर्देश कर दिया गया है। इनमें निम्न स्मृतियाँ है—अंगिरा, अत्नि, आपस्तम्ब, उश्चनस, गोभिल, दक्ष, देवल, प्रजापित, वृहद्यम, वृहस्पित, यम, लघुविष्णु, लघु शंख, लघु शातातप, लघु हारीत, लघु आश्वलायन, विस्ट, वृद्ध हारीत, वेदक्यास, शंखलिखित, शंख, शातातप, वौधायन, वृद्ध गौतम, लघु व्यास, लघु अत्नि, कात्यायनस्मृतिसारोद्धार—पाण्डुरंग वामन काणे द्वारा संगृहीत, वृहस्पित स्मृति—गा० ओ० सी० । हारीत, शंख, पैठीनिस, शौनक आदि अनेक स्मृतिकारों के ग्रन्थ उपलब्ध नहीं है, किन्तु मध्यकालीन निवन्धग्रन्थों में उनके वचन उद्धृत हैं। इस प्रकार के वचनों का संकेत इस प्रकार है—हारीत, दायभाग द्वारा उद्धृत, अथवा हारीत (दा० पृ०)।

### (च) स्मृतियों की टीकाएँ तथा निबन्ध ग्रन्थ

दत्तकचिन्द्रका—आन० पू० तथा यज्ञेश्वर भट्टाचार्य कलकत्ता के संस्करण दत्तकमीमांसा—नन्द पण्डित कृत आन० पू० तथा यज्ञेश्वर भट्टाचार्य कलकत्ता के संस्करण

दायभाग--जीम्तवाहन कृत, बि० इं० तथा जीवानन्द के संस्करण दायतत्त्व-रघुनन्दन कृत, जीवानन्द का संस्करण दीपकलिका---शुलपाणि कृत, याज्ञ रमृति की टीका धर्मकोश-व्यवहार काण्ड, खं० १-३, प्राज्ञ पाठणाला मण्डल, वाई धर्मसिन्ध---वनशीनाश्रकृत, नि० सा० पराशरमाधवीय-माधवाचार्य कृत पराशरम्मृति की टीका, बं० सं० सी० मदनपारिजात-विश्वेश्वर भट्ट कृत, वि० इं० मिताक्षरा--विज्ञानेण्वर कृत याज्ञवल्वय स्मृति की टीका, नि॰ मा॰ मेधातिथि का मनुस्मृति पर भाष्य, मांडलिक के सैंस्करण मे विवादचिन्तामणि-वाचस्पति मिश्र कृत, वेंकटेण्वर प्रेस विण्वरूप---याज्ञवल्क्य स्मृति पर वालकींडा टीका का लेखक, वि० सं० सी० वीरमिलोदय-याज्ञ रमृति की मिल्रमिश्रकृत टीका, चौ० सं० सी० व्यवहारप्रकाश---मित्रमिश्र कृत, चौ० सं० सी० व्यवहारमयुख-नीलकण्ठ कृत, पाण्डुरंग वामन काणे का संस्करण श्रीमूल--गणपति शास्त्री कृत कीटिलीय अर्थशास्त्र की टीका, ति० मं० सी० संस्कारप्रकाण---मिल्लमिश्र कृत, ची० सं० सी० सरस्वतीविलास-शी प्रतापम्द्रदेव, स्वा० मंडल पूना द्वारा प्रकाशित सायण भाष्य--ऋग्वेद का, वैदिक संशोधन मंडल पूना सुबोधिनी—विश्वेण्वर भट्ट कृत याज्ञ० की मिताक्षरा टीका की टीका, घारपुरे द्वारा सम्पादित ।

स्मृतिचन्द्रिका--देवण्णभट्ट कृत, घारपुरे का संस्करण

### (छ) संस्कृत के अन्य ग्रन्थ और काव्य

कौटिलीय अर्थगास्त्र : संपा० गणपति गास्त्री, ति० सं० सी०

बृह्त्संहिता : वराहमिहिर कृत, बि॰ इं॰, उत्पल की टीका सहित, सुधाकर द्विवेदी दारा सं॰ संस्क॰

गाथा सप्तशती : हाल कृत, नि० सा०

पूर्वमीमांसा : शवर-भाष्य सहित, आन० पू०, गंगानाथ झा कृत अंग्रेजी अनुवाद, गा०

ओ० सी०

हर्षचरित: नि० सा०

कादम्बरी: प्=म संस्क०, नि० सा० कामसूत्र: वात्स्यायन कृत, चौ० सं० सी०

मालतीमाधव: संपा० रामकृष्ण गोपाल भाण्डारकर, बं०सं०सी०

### हिन्दू विवाह का संक्षिप्त इतिहास

#### ४५४

मृच्छकटिक । नि० सा०

रघुवंश : नि० सा०

अभिज्ञानशाकुन्तल : नि० सा०

कथासरित्सागर: सोमदेव भद्र, नि० सा०

कुमारसंभव : नि० सा० राजतरंगिणी : संपा० स्टाइन विक्रमोर्वेशीय : संपा० काले उत्तररामचरित : जीवा० संस्क०

वासवदत्ता: कृष्णमाचारियर कृत टीका सहित, श्रीवाणीविलास प्रेस श्रीरंगम

रत्नावली : संपा० जोगलेकर दशकुमारचरित : जीवा० संस्क० नैषधीयचरित : नि० सा०

किरातार्जुनीय: नि० सा ०

### विवाह विषयक ग्रन्थ

# (क) हिन्दू विवाह विषयक ग्रन्थ

### (अ) सामान्य एवं कानूनी ग्रन्थ

अल्तेकर, आनन्द सदाणिव

---दी पोजीशन आफ वुमैन इन हिन्दू सिविलिजेशन, मोतीलाल, दिल्ली, द्विनीय मस्करण १९५६

कापडिया, के० एम०

---हिन्दू किनणिप, १९४७ मैरिज ऐण्ड फैमिली इन इण्डिया, आक्सफोर्ड युनि-

कापडिया, के० एम०

वर्गिटी प्रेस, १९५५

द्वारकानाथ मित्र रिजली, मर हर्बर्ट ---पोजीशन आफ बुमैन इन हिन्दू लॉ ---दी पीपल आफ इण्डिया, लन्दन, १९१५

सरकार, सुविमलचन्द्र

--सम एरपैक्ट्स आफ अलियस्ट सोशल हिस्टरी आफ इण्डिया, १६२⊏

टामस, पी०

-- वुमैन एण्ड मैरिज इन इण्डिया

टामसन, एडवर्ड उपाध्याय, भगवतशरण ---सनी (१६२८)

वैद्य, चिन्तामणि विनायक

--वुमैन इन ऋग्वेद (१६४१) --हिस्टरी आफ दी मिडीवल इण्डिया

एल० स्टर्नवैक

---ज्यूरीडिकल स्टडीज इन एशेण्ट इण्डियन लॉ, मोतीलाल, दिल्ली, खण्ड १, १९६५, खण्ड २,

११६७

करन्दीकर

--हिन्दू एक्सोगेमी १६२६

जाली

--हिन्दू लॉ एण्ड कस्टम, टैगोर कानून व्याख्यानमाला, कलकत्ता विश्वविद्यालय

गुरुदास बनर्जी

—दी हिन्दू लॉ आफ मैरिज एण्ड स्त्रीधन, टैगोर व्याख्यानमाला, कलकत्ता विश्वविद्यालय

1 8939

जायसवाल, काशीप्रसाद

—मनु एण्ड याज्ञवल्क्य, टैगोर व्याख्यानमाला कलकत्ता १६३०

| कीथ, ए० बी०                | —-मैरिज, हिन्दू, हेस्टिग्ज़ इनसाइक्लोपीडिया आफ    |
|----------------------------|---------------------------------------------------|
|                            | रिलीजन एण्ड ईथिक्स, खंड ८, एडिनबरा, १९१५          |
| मैन, जे० डी० ,             | ए ट्रीटाइज आन हिन्दू लॉ एण्ड यूसेज, दशम           |
|                            | संस्करण, सम्पा० जे०जे० आयंगर, मद्रास, १६३८        |
| मेयर, जे० जे०              | सेक्सुअल लाइफ इन एंग्रेण्ट इण्डिया, २ खण्ड, लन्दन |
|                            | 9839                                              |
| स्टील, ए०                  | —वी लॉ एण्ड कस्टम आफ हिन्दू कास्ट्स, लन्दन,       |
|                            | १६६८                                              |
| वैकमान हैडविग              | आन दी सोशल लाइफ, सोल आफ दी इण्डियन                |
| `                          | वुमैन, ऐज रिफ्लेक्टिड इन दी फोकलोर आफ दी          |
|                            | कोंकण, २ खण्ड, १ <b>६</b> ४२                      |
| घुरिये, जी० एस०            | कास्ट एण्डक्लास इन इण्डिया, बम्बई, १६५०           |
| शास्त्री, शकुन्तलाराव      | व्मैन इन दी सैन्नेड लाज, बम्बई, १६५३              |
| शास्त्री, शकुन्तलाराव      | वुमैन इन दी वैदिक एज, १६४२                        |
| श्रीनिवास, एम० एन०         | —मैरिज एण्ड फैमिली इन मैसूर, बम्बई, १६४२          |
| स्टीवेन्सन, श्रीमती        | —दी राइट्स आफ दी ट्वाइसबार्न, लन्दन,              |
| सिन <del>्व</del> लेयर     | 9870                                              |
| टैगोर, रवीन्द्रनाथ         | दी इण्डियन आइडियल आफ मैरिज नामक लेख               |
| ,                          | हर्मान केसरींलग द्वारा सम्पादित 'दी बुक आफ        |
|                            | मैरिज' में, न्यूयार्क, १६२०                       |
| एस० एन० अग्रवाल            | —दी एज ऐट मैरिज, इलाहाबाद                         |
| कर्वे, इरावती              | किनशप आर्गेनिजेशन इन इण्डिया, पूना, १९५३          |
| सर हरिसिंह गौड़            | —दी हिन्दू कोड, ४ थें संस्करण, नागपुर, १६३८       |
| सरकार, गोलापचन्द्रशास्त्री | —-हिन्दू ला, कलकत्ता १६४०                         |
| मुल्ला, सर दीनशाह फर-      | —-प्रिन्सिपल्ज् आफ हिन्दू लॉ, १२वाँ संस्करण       |
| दूनजी                      | श्री सुन्दरलाल टी॰ देसाई द्वारा संशोधित एम॰       |
| 9                          | एन० व्रिपाठी, बम्बई, १६६०                         |
| काणे, पाण्डुरंग वामन       | हिस्टरी आफ धर्मशास्त्र, खं०, १, पूना, १६३०,       |
| , 6                        | खण्ड २, भाग १–२, पूना १६४१                        |
| काणे, पाण्डुरंग वामन       | —धर्मशास्त्र का इतिहास, प्रथम भाग, हिन्दी समिति,  |
|                            | जनकारम का रामहाया त्रभूम माथा हिन्दा सामातः       |

चटर्जी, एच० --ए किटिकल स्टडी आफ स्वयम्बर फार्म आफ मैरेज, कलकत्ता रिब्यू,खण्ड १४३, जून १९५७

—ए स्टडी आफ दी प्राजापत्यफार्म आफ मैरिज,इण्डियन चटर्जी, एच० हिस्टोरिकल क्वार्टरली, खण्ड ३२, मार्च १९५६ ---बुमैन इन बुद्धिस्ट लिटरेचर, १९२७ ला, बी० सी० --स्पेशाल मैरिज ऐक्ट १६५४, पूना १६५५ वी० एस० कुलकर्णी सक्सेनाः काशीप्रसाद --- दी हिन्दू मैरिज ऐवट १६५५, लखनऊ १६५६ एस० एन० बग्गा --म्टेचूटरी चैजेस इन हिन्दू ता, अलाहाबाद १६६२ ---ईपक्स इन हिन्दू लीगल हिस्टरी, होशियारपूर १६५c

## (आ) हिन्दू विवाह की आधुनिक प्रवृत्तियों का विवेचन करने वाले ग्रन्थ

के० टी० मर्चेण्ट ---चैजिंग व्यज आफ मैरिज एण्ड फैमिली (हिन्द यथ) बी. जी. पाल. मद्रास. १६३४

--- हिन्दू व्मैन एण्ड हर प्यचर, बम्बई हाटे, श्रीमती चन्द्रकला

--दी हिन्दू फैमिली इन इटस अर्बन सेटिंग, एलीन रास

आक्सफोर्ड यूनीवर्सिटी प्रेस, १६६१

देसाई, श्रीमती जे० बी० --- व्मैन इन माडर्न गुजराती लाइफ, १६४५, बम्बई विण्वविद्यालय से अप्रकाशित शोध प्रवन्ध

देसाई, श्रीमती एन० ए० --दी इम्पैक्ट आफ दी ब्रिटिश रूल आन दी पोजीशन आफ इण्डियन वृमैन, बम्बई विश्वविद्यालय का

अप्रकाणित गोध प्रबन्ध, १६५१

देसाई, मिस एस० के० --दी सोशियोइकनामिक पोजीशन आफ व्मैन इन इण्डिया सिन्स १८५८-१९२९, १९३० बम्बई विश्वविद्यालय का अप्रकाशित शोध प्रबन्ध

रिपोर्ट आफ दी एज आफ कान्सैण्ट कमिटी १६२८-६

य० सी० सरकार

मार्गरेट कोरमैक ---दी हिन्दू व्मैन, एशिया, बम्बई १६६१

नीरू देसाई --- वुमैन इन माडर्न इण्डिया

नेहरू, श्यामकुमारी ----आवर काज

 रमाबाई सरस्वती ---दी हाई कास्ट हिन्दू वुमैन (१६०१) --इण्डियन सोशल रिफार्म (१६०१) चिन्तामणि, सी० वाई०

कापडिया, के० एम० --व्युज एण्ड एटीट्युड्ज आफ युनिवर्सिटी ग्रेजुएट्स इन दी हिन्दू कम्युनिटी आन मैरिज एण्ड फैमिली रिलेशनशिप्स, सोशियोलोजिकल बुलेटिन ख. ३,

स० १, मार्च १६५४

कापड़िया, के० एम०

—चैंजिंग पैटर्न्स आफ हिन्दू मैरिज एण्ड फैमिली, सोशियोलाजिकल बुलेटिन खण्ड ४, सं० २ सितम्बर, የደሂሂ

कापडिया, के० एम०

---चैंजिग पैटर्न्स आफ हिन्दू मैरिज, सोशि० बुलेटिन खंo ३, सं० २, सितम्बर १६५४

पाल चेरियथ

---ए रिसर्च इन मैरिटल एडजस्टमैण्ट विदिन ए सलेक्टेड ग्रप आफ हिन्दूज, प्राबलम्ज आफ फैमिली मैलएड-जस्टमेण्ट विद रेफरेन्स टू हिन्दू सोसाइटी इन बाम्बे प्रेजिडेन्सी,—ये दोनों सर दोराबजी टाटा ग्रेज्एट स्कल आफ सोशल वर्क बम्बई के शोध प्रवन्ध हैं।

ऐयप्पन, ए०

--फ़ैटर्नल पोलिएण्ड्री इन मलावार, मैन इन इण्डिया. खं० २, १९३५, नायर पोलिएण्ड्री मैन, खं० ३२, 9837

विश्वास, डा० पी० सी०

--पोलिएण्डी एमौंग दी हिल ट्राइब्ज आफ जौनसार बावर, वन्य जाति खं० १, सं० १, जनवरी १९५३

अय्यर, एल० के० मजूमदार, डी० एन० रामनारायण सक्सेना

—नायर पोलिएग्ड्री, मैन सं० ३२, १६३२

--- हिमालयन पोलिएण्ड्री, एशिया, बम्बई १६६२ मैरिज एण्ड डाइवोर्स इन जौनसार बावर, वन्य जाति, अक्टबर १९५३

रामनारायण सक्सेना

--सोशल इकानमी आफ ए पोलिएण्ड्स पीपल, आगरा विश्वविद्यालय, १९५८

इरावती कर्वे तारा अली बेग --हिन्दू सोसाइटी, ऐन इण्टरप्रेटेशन, पूना, १६६१

—-व्मैन आफ इण्डिया, पब्लिकेशन्स डिवीजन १९५८

# (ख) विवाह विषयक सामान्य ग्रंथ

एवबरी, (सर जान लब्बक लाई) ब्लाख

-- मैरिज, टोटेमिज्म एण्ड रिलीजन, लन्दन १६११

--दी सेक्क्षुअल लाइफ आफ आवर टाइम इन फ्ले-शन ट्रमाडर्न सिविलिजेशन, लन्दन, १६०४

एलिस, हैवलाक एलिस, हैवलाक मैकलीनान, जे॰ एफ० ---मैन एण्ड वुमैन, ५म संस्करण, लन्दन, १६१८

--स्टडीज इन साइकोलोजी आफ सेक्स, ६ खण्ड

--दी लेवीरेट एण्ड पोलिएण्ड्री, फोर्टनाइटली रिब्यू खण्ड २१, लन्दन १८७७

### विवाह विषयक ग्रन्थ

| विवाह विषयक प्रत्य                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ——सेवस एण्ड रिप्रेशन इन सेवेज सोसायटी, लन्दन,<br>१९२७                                                                                                                                                                                                                                                     |
| —दी फैमिली एमींग दी आस्ट्रेलियन एबोरि-<br>जिनीज, लन्दन १९१३                                                                                                                                                                                                                                               |
| —–दी फादर उन प्रिमिटिय सोमाइटीज, न्यूयार्क<br>१९१७                                                                                                                                                                                                                                                        |
| — दी सैक्सुअल लाइफ आफ दी मैबेज इन नार्थ<br>वेरटर्न मीलिसीशिया, लन्दन १६२६                                                                                                                                                                                                                                 |
| —-विनिशिप एण्ड सोशल आर्गेनिजेशन, लन्दन १६१४                                                                                                                                                                                                                                                               |
| —मीरिजिस (आरम्भिक तथा आदिम जातियो की)<br>इसा० रिलीजन एण्ड ईथिक्स, खड द                                                                                                                                                                                                                                    |
| —–डिस्क्रिप्टिव सोशियोलोजी ८ खण्ड, लन्दन<br>१८७३–८१                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ——दी प्रिन्सिपल्ज आफ सोशियोलोजी, ३ खण्ड,<br>लन्दन १८८२—६६                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <ul> <li>—दी हिस्टरी आफ ह्यूमन मैरिज, ३ खण्ड, लन्दन १९२५</li> <li>—दी णार्ट हिस्टरी आफ मैरिज, लन्दन</li> <li>—दी प्यूचर आफ मैरिज इन वैस्टर्न सिविलिजेशन, लन्दन १९३६</li> <li>—दी ओरिजिन एण्ड डेवलपमेण्ट आफ मारल आइडियाज, २ खण्ड, लन्दन १९१२–१७</li> <li>—मैरिज सेरीमनीज इन मोरक्को, लन्दन १९१४</li> </ul> |
| दी इवोल्यूशन आफ मैरिज एण्ड दी फैमिली, फेच<br>ग्रन्थ का अग्रेजी अनुवाद, लन्दन  १८६१                                                                                                                                                                                                                        |
| —इवोल्यूशन आफ मैरिज १६३०                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ए हिस्टरी आफ मैरिज एण्ड फैमिली, द्वितीय स०<br>न्यूयार्क १६३५                                                                                                                                                                                                                                              |
| ए हिस्टरी आफ दी मैट्रीमोनियल इस्टीट्यूशन्स,<br>३ खण्ड, शिकागो १६०४                                                                                                                                                                                                                                        |
| ए स्टडी आफ पोलिएण्ड्री, मोल्टन एण्ड कम्पनी,                                                                                                                                                                                                                                                               |
| हेग १६६३                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

डेन्मार्क

### हिन्दू विवाह का संक्षिप्त इतिहास

ब्रिफाल्ट

860

--दी मदर्स, ३ खण्ड, १६२७

हाबहाउस, ह्वीलर,

जिन्सवर्ग

—–दी मैटीरियल कल्चर एण्ड दी सोशल

इन्स्टीट्यूगन्स आफ दी सिम्प्लर पीपल

लिण्टन

--दी स्टडी आफ मैन

मैकलीनान

---स्टडीज इन एंशेण्ट हिस्टरी, लन्दन १८६६

पोमराय

--मैरिज, पास्ट एण्ड प्रेजेण्ट, १६३०

विलियम जे॰ फील्डिंग

---स्ट्रेंज कस्टम्ज आफ कोर्टशिप एण्ड मैरिज,

पर्मा बुक्स, न्यूयार्क

# (ग) विवाह सम्बन्धी हिन्दी पुस्तकों

क्षितिमोहन सेन—भारतवर्ष में जातिभेद, कलकत्ता, १६४० ठाकुर केशवकुमार—नवीन दाम्पत्य जीवन में स्त्रियों के अधिकार, चांद कार्यालय इलाहाबाद, १६३३

डा॰ भगवानदास--पुरुषार्थ, सस्ता साहित्य मंडल, दिल्ली १९४० उपाध्याय गंगाप्रसाद--विधवा विवाह मीमांसा, चांद कार्यालय इलाहाबाद, ३य संस्करण इलाहाबाद १९३०

भारता, चाँदकरण—भारता ऐक्ट संवत् १६६५ सन्तराम बी० ए०-अन्तर्जातीय विवाह धर्मदेव सिद्धान्तालंकार-भारतीय समाजशास्त्र

# (घ) प्रान्तीय भाषाएं

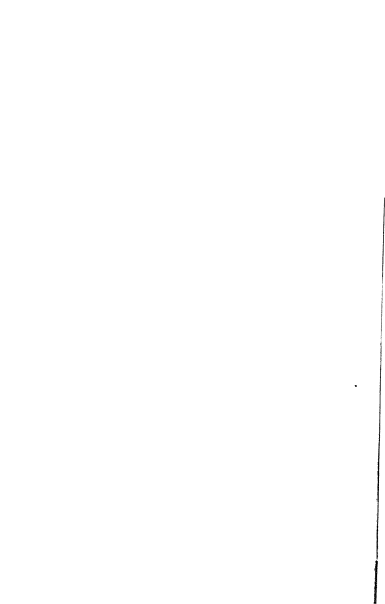
### (क) गुजराती

पटेल नरसिंह भाई ईश्वरभाई-लग्नप्रपंच, प्रस्थान कार्यालय अहमदाबाद, संवत् १६६३ (विवाह के सम्बन्ध में, लेखक की दृष्टि में स्त्नियों के साथ पुरुषों ने बड़े अन्याय किये हैं, इस पुस्तक में उनका ओजस्वी वर्णन है।)

पटेल नर० ई०-लग्नप्रपंच, उपर्युक्त पुस्तक का संक्षिप्त संस्करण

### (ख) मराठी

केलकर व खरे-हिन्दू धर्मशास्त्र, पूना १६३२ जोशी गो० म०---हिन्दू विवाह मीमांसा-कट्टर दृष्टिकोण से यह पुस्तक बहुत उत्तम है। भावे लक्ष्मण केशव-वैवाहिक जीवन २ भाग निमकर द० मा०-हिन्दू लग्न-संस्था चित्राव, सिद्धेश्वर शास्त्री-विवाह संस्कार



# अनुक्रमणिका

अंगिरा स्मृति, पृ० ६६, ३५८, ३५६, ३६१। अंगुत्तर निकाय, पु० २४६, २७६, ३८०, 359 1 अक्रवर, पृ० २६६, ३२५, ३६२, ३६४, ३६६ । अगस्त्य, पु० ३०, ११३। अगरिया (मिर्जापुर की जाति), पृ० ७३, 9001 अग्निपरिणयन (फेरे), पृ० २४२। अग्निपुराण, पु० ११७, १८७, ३५८। अग्निमिल, पु० ३२७, ३६३। अग्निस्थापन और होम, पृ० २४०। अग्रवाल, एस. एन., पृ० ३३१, ३३२। अग्रवाल जाति का प्राचीन इतिहास (मत्य-केतु), पृ० १३४ । अग्रे दिधिषू, पृ० १४५। अज, पृ० १८३। अजातशत्रु, पृ० ८३ । अजीगर्त, पृ० १६१। अजीतसिंह (मारवाड़ का राजा) प्०, 349 1 अट्ठ कथा, पृ० २०३। अव्रि, पु० ३०। अविसंहिता, पृ० १५० । अथर्ववेद, पृ० २६, ३४, ३५, ३८, ४२, ४३, ६१, १५६, १७६, १६६, २००,

२१४, २३६, २३७, २३६, २४३, २८६, २८७, ३०६, ३०८, ३३६, ३३७, ३३८, ३७६, ३७७, ४०३ । अदालत द्वारा तलाक स्वीकृत किये जाने के कारण, पु० ३००। अद्श्यन्ती, पृ० ११३, ११४। अधिविन्ना, पृ० ३८२। अधिवेदन, पु० २१२, ४४१। अधिवेदनिक, पृ० ३८२ । अनन्तकृष्ण अय्यर, पृ० १३१। अनन्तदेव, पृ० ६८। अनन्त भट्ट, प्० ६८ । अनिरुद्ध, पृ० ८३, ६५, ३८७। अनुबन्ध (कौटिल्य), पृ० २६९ । अनुभ्रातृव्य विवाह, पृ० ६६, १०५। अनुमरण, पृ० ३५३। अनुरंजन, पृ० १६८, २०५, ३१७, ४२७। अनुलोम विवाह, पृ० १०६, १२३, १३८, ३७८; प्राचीन उदाहरण, पृ० ११२; णिलालेखों में उल्लेख, पु० १२८। अनुशासनपर्व (महाभारत), पू० ११३, ३२०, ३६०, ३६१ । अनुसूया, पृ० ३१६, ३६४। अन्तःप्रजातीय विवाह, प्० ४३४। अन्तरापत्य, पू० ३५। अन्तर्जातीय दैव विवाह, पृ० २२५। अन्तर्जातीय विवाह, पृ० ४३४--- नवीन

दृष्टिकोण, पृ० १४१; वर्तमान न्यायालय, पृ० १३७; वैदिक युग में,पृ० १०६। अन्तर्जातीय विवाह (सन्तराम कृत), पृ० 1359 अन्तर्जातीय विवाह के प्रति नवीन दृष्टि-कोण,पु० १४१। अन्तर्धर्म विवाह, पु० ४३४। अन्तर्विवाह, पृ० ७, १०८, १४३; इसका महत्त्व, पृ० १०८: इसके विकास की अवस्थाएं, पु० १०६। अन्तर्विवाही नियम, पृ० ७। अन्य जातियों मे राक्षस विवाह के उदाहरण, पु० १०५ । अन्यपूर्वा, पृ० २६३। अन्वारोहण, पृ० ३५३। अपने जाति या वर्ग में विवाह के कारण, पु० १२१ । अपरार्क, पु० ६६, ५२, ५४, ५७, ६२, ३४३, ३४६, ३६९। अपाला, पृ० ३०८। अभयचन्द्र दास, पू० ३६६ । अभिनव माधवाचार्य, पृ० ५०। अभिमन्यु, पृ० ३२०, ३५८। अभिसौमनस्य सुक्त, पृ० १६६। अभिज्ञान शाकुन्तल, पृ० १०, १४६, २००, २०३, २०७, २४२, २७७, 183€ अभ्यातान होम, पृ० २४०, २४१। अभ्रातृबहुभर्तृता देखिये मातृसत्ताक बहु-भर्तृता ।

अभ्रातृमती कन्या से विवाह का निषेध,

पु० १५६ ।

अमरकोश, पृ० २६ ।

अमाजू, पृ० १८, ४२७। अमोधवर्ष, पृ० १७४। अम्बष्ठ पृ० १२१। अम्बष्ठ सुत्त, पृ० १२१, १२२, ३८०। अम्बा, पृ० १७३। अम्बालिका, पृ० १७३। अम्बिका, पृ० १७३। अयोधन, पृ० ५४। अरस्तु, पृ० २१७ । अरुन्धती, पृ० ११३। अर्क विवाह, पृ० २५६। अर्चनानस पु० १११, २२५। अर्जुन, पृ० २४, ८२, ६४, ६६, १४६, १७२, १७३, १७६, १८३, १८४, १६३, २१६, ३४०, ३४२, ३५८, ३८८, ४०४, ४०५, ४०७। अर्थशास्त्र (कौटिल्य), पृ० २८२, २६०, ३८२, ३६४ । अर्भग, पृ० ३०७। अर्भा, पृ० ३०७ । अलिय सन्तान, पु० ४११। अल्तेकर, पृ० १९७, २७७, ३३७, ३४४, ३४६, ३६०, ३६⊏, ३७३, ३७४, । अल्बेरूनी, पु० ३२४, ३४३, ३६४। अवन्तिसुन्दरी, पृ० १२८। अविच्छेद्य हिन्दू विवाहो की अविच्छेद्य ईसाई विवाहों से भ्रामक तुलना, पु० २६२ । अशोक, पृ० ३६४, ३६६। अशोक का दोहद, पृ० ३६३। अश्मारोहण, पृ० २४२। अश्वत्थ विवाह, पु० २५५। अश्वमेध यज्ञ, पृ० २७४, ३७८।

अष्टावऋ, पु० १४८। असगोत्रता, पृ० २८ । असगोत विवाह के नियम के प्रादुर्भाव पर पश्चिमी विद्वानों की कल्पनाएँ, पु० ५८-६०-- एवबरी, पृ० ५६, मैकलीन, पृ० ५८, स्पेन्सर पृ० ५६। असपिण्डता, प्० २८ । असवर्ण कन्याओं से विवाह की विधि, पु० २६१ । अवर्ण विवाह के प्रचलित होने के कारण, पूर १२६ । असवर्ण विवाहों के ऐतिहासिक उदाहरण, पु० १२० । असहाय (टीकाकार नाग्द स्मृति), पृ० ३७३। असाधारण कप्ट, पृ० ३०४। असाधारण दुग्चरित्रता, पृ० ३०४। असिलवखा जातक, पृ० ३२०, ३२१। असीरिया, पु० १६७। अहस्तक्षेप्य अपराध, पृ० ३३१। अक्षतयोनि कन्या की आकांक्षा, पृ० ३४२। अक्षतयोनि विधवा का विवाह, पृ० ३३६। अक्षतयोनि स्त्री, पृ० २९४। अक्षमाला, प्० ११३, १२४। आइने अकवरी, पु० ३६६। आगरकर, पृ० ३४८। आटिकी, पु० ३५५। आठ प्रकार के विवाहों का ऋमिक विकास, पु० १६८ । आत्मकथा (राजेन्द्रप्रसाद), पृ० ४२३। आदित्य पुराण, पु० १२६, ३४३। आदिशूर, पृ० ३६७ । आधुनिक युग में असगोत्र विवाह, पृ० ६६।

आधुनिक युग में बालविवाह की हानियाँ, पु० ३२६। आधुनिक युग में विधवा विवाह, पू० ३४८। आनन्द विवाह, पु० २३२। आपस्तम्ब धर्म सूत्र,पृ० ६, २३, २४, २८, २६, ४६,४७,४६, ५०, ५२, ५३, ५६, ५७, ६३, ६७, ५४, ११६, १३०, १४४, १४७, १५०, १५१, १५४, १५४, १६४, १६५, १६६, २१४, २२५, २३६, २३५, २४०, २४६, २५०, २५१, २७५, २८३, ३०८, ३७३, ३७४, ३७८, ३८०, ३८१, 358, 808, 889 1 आपस्तम्ब मंत्रपाठ, पृ० ११२। आपस्तम्ब श्रौतसूत्र, पृ० ३३, ४६, ११२, १४६ । आमोमाम, पृ० २५६। आर्किओलाजिकल सर्वे ऑफ वैस्टर्न इंडिया, पु० १२७। आद्रीक्षतारोपण, पु० २५४। आर्य-द्रविड संघर्ष का परिणाम--बाल-विवाह, पु० ३१८। आर्यन पाथ, प्० २२२। आर्य समाज, पृ० १४०, ३२६, ३५२, ३७४। आर्ष विवाह, पृ० १६४, १६५, १६८, २१३, २१४ । आर्षेय, पु० ४१। आल्डस हक्सली, पृ० ४२१। आश्वलायन गृह्य परिशिष्ट पृ० २४०। आश्वलायन गृह्यसूत्र, पृ० ४६, ४७, ४८, ४६, ५३, ११६, १५२, १५३, १६४, १६६, १७२, १७४, १७५, २३६, २३७, २३८, २३६, २४१, २४२, २४३, २४४,

२४४, २४६, २४७, २४८, २५०, २६०, ३२४, ३४४। आश्वलायन श्रीतसूत्र, पृ० ३३,४६, ५०, ५१, ५३, ५६। आसुर विवाह, पृ० १६४, १६५, १६८, १८७-१६८, २१५; इसका स्वरूप, पु० १८७; इसकी निन्दा, पु० १६३; इसके कारण, पृ० १९६। इंगलैण्ड, पृ० १४८ । इंगलैण्ड का मैट्रिमोनियल एक्ट (१६३६), पु० २८७। इंगलैण्ड का विवाह कानून (१६५०), पु० ३०२। इंगलैण्ड में बाल विवाह, पृ० ३२७। इंडियन विजडम (मोनियर विलियम्ज्), पु० ३५५ । इंसाइक्लोपीडिया ऑफ रिलीजन एण्ड ईथिक्स, पृ० १, ३४, १०६, ११०, १११, 937, 379 1 इंसाइक्लोपीडिया ब्रिटानिका, पृ० ६, १११, १३१, १३४, ३१३, ३७६। इटली, पृ० ३१२, ३१३। इतरा, पृ० १११। इन्दिरा गांधी, पृ० ४३४। इन्दिरा रमण, पृ० ११३। इन्दुमती, पृ० १८३, २१६। इन्द्र, पृ० ३०७, ३६० । इन्द्रराज (अमोघ वर्ष) पृ० १७४। इब्न बत्ता, पृ० ३६५। इब्बटसन, पृ० १०६, १३१। इम्पीरियल गजेटियर ऑफ इंडिया, पृ० १११ । इरगल्लू, पृ० १६।

इरावती, पृ० ३६३। इरावती कर्वे, देखिए कर्वे, इरावती। इसीदासी, पृ० २८८। ईश्वरचन्द्र विद्यासागर, पृ० १५१, ३३०, ३४६, ३५०, ३५१, ३५२, ३६८, ४०१, ४०२ । उक्काक (इक्ष्वाकु) पृ० ३७६। उच्चल, पृ० ३६०। उत्छंग जातक, पृ० २८८, ३४०। उदयन, पृ० २०४, २०६। उद्वाहतत्त्व (रघुनन्दन),पृ० २, ५१, १५६। उद्योग पर्व (महाभारत), पृ० ११३, 805 I उद्योगीकरण, पृ० ४३६। उतंक, पृ० ३२०। उत्तम मन्वन्तर की कथा, पृ० ११। उत्तर भारत में बहुभर्तृता, पृ० ४१३। उत्तर रामचरित (भवभूति), पृ० ३२१, 888 1 उत्तरा, पृ० ३२०। उत्तानपाद, पू० ३८६। उपरिविवाह, पृ० १०६, १३०, १३४, १३६। उपरिविवाही वर्ग, पू० १३६। उपाधिवाची गोत्न, पृ० ७४। उमा, प्० ३६१। उरुभंग (भास), पृ० ३५८। उर्वशी, पृ० २०६, २६६, ३६३, ३६४। उलूपी, पु० २४, ३८८। उशनास्मृति, पृ० १२५। उशाज, पृ० १११। उशीनर, पृ० १६, २४, ३९२। उषस्ति चाकायण, पृ० ३१९।

उषा, प्० ३८७। उस्तियाक (रूसी जाति), पृ० १७६। ऋग्वेद, पु० १२, १४, १८, २४, २६, ३४, ३५, ३७, ४१, ४३, ६१, ८०, ८१, ६२, १११, ११२, १४६, १७६, १८१, १८६, १६८, १६६, २१५, २१७, २३६, २३६, २४०, २४१, २४३, २४५, २४६, २४८, २४६, २५०, २७३, २७४, २८६, ३०६, ३०७, ३३७, ३४४, ३७२, ३७६, ३७७, ४०३। ऋग्वेद रिखल सूक्त, पु॰ ८२। ऋचीक, प्० ११४, १२३, १६२, १६३। ऋतुकाल के समय तक कन्या का विवाह, पु० ३१० । ऋतुपर्ण, पृ० ३४० । ऋतुमती कन्या, पृ० ३१२। ऋष्यश्रृंग, प्० ११३, ११४। एक-विवाह, पु० २२५, २२६, ३७६, 1 888,338 एगले, प्० २६६। एडवर्ड अष्टम, पृ० १२६। एण्टिल्स, पु० १२० । एण्टीगोनस, पू० ३५६। एथलस्टेन बेनेस, पू० १११, १३०, 9371 एथेन्स, पृ० २१७ । एन्थोवन, पृ० ७०, ७३, ७४, १३१। एपिग्राफिका इंडिका, पृ० ५१, १२७, १२८, १७४, ३६०, ३९६। एरण का प्रस्तर स्तम्भ लेख, पृ० १६७। एरियन, पृ० ३२१। एलेक्जैण्डर हैमिल्टन, पृ० ४१०। एवबरी, पू० ५६।

एस्टडी ऑफ पोलिएण्ड्री (पीटर) ,पृ० ४०३। ऐतरेय ब्राह्मण, पृ० १४, १५, ५१, १११, ११२, २७४, ३७८, ४०३। ऐयप्पन, पु० ४०८, ४१४। ऐरणीदान, पृ० २५४। ओल्डनबर्ग, पू० ६२। ओझा, गौरीणंकर हीराचन्द्र, पु० ३६६, 1 035 ओ्शन ऑफ स्टोरी (पेंजर), पू० ३५५, ३६४ । औख्यशाखा, पु० ३५४, ३५५। औमेली, पृ० १३० । औरंग उतान (वनमानुप), पृ० १७१। ककुत्स्थ वर्मा, पृ० १२७ । कच, पृ० १५६। कचारी जाति (आसाम), पृ० १००। कठ जाति में सती प्रथा, पृ० ३५६। कणाद, पु० ११३। कण्ठी बदल विवाह, पृ० २३३। कण्व, पृ० २००, २०१, ३६४। कण्हदीपायन, पू० २८६ । कथासरित्सागर, पृ० १२८, ३१५, ३६०। कदम्ब, पू० ३२५। कन्दर्पकेतु, पृ० २१०। कन्या, पृ० ३२२ । कन्याओं के सोलह दोष, पृ० १५३। कन्या की गुण परीक्षा का सुगम उपाय, पृ० १५४। कन्यावध, पृ० ५६, १७७, २२०। कन्याशुल्क, पृ० १८८, १८२; इसको सूचित करने वाले शिलालेख,

पु० १६७ ।

कन्या शुल्क तथा आसुर विवाह की निन्दा, पृ० ३६२। कपिञ्जल, पृ० ११४। कमलाकर भट्ट, पृ० ३४, ६७, १२६। कम्मलान जाति, पृ० ७३। करन्दीकर, पू० ३४, ४५, ४६, ७५। करहाड़ ब्राह्मण, पु० ६४, १०२। करावविवाह, पृ० २३१। कर्ण, पृ० १७३, १५४, ३२०, ४०५। कर्पुरमंजरी, पु० १२८ । कर्वे, इरावती, पृ० २४, २६, ५८, १०१, १०२, १०३, १०४, १०५, १०६, १३३, १३६, ३२६ । कलियानम् विवाह, पृ० १०६। कल्हण, पृ० १२६, ३६०, ३६४; देखिये राजतरंगिणी । कवष ऐलूष,पृ० १११, ११२। कविता कौमुदी (रामनरेश विपाठी), पृ० १४८, ३२६। कश्यप, पु० ३०, २५६, २६४, ३२२, 3881 कश्मीर, पृ० ३६० । कश्मीर मे सतीप्रथा के उदाहरण, पृ० ३६० । कस्तूर बा, पृ० ४४० । कक्षीवान्, पृ० १११, ३०७। कांगड़ा (बहुभर्तृता), पृ० ४१३ । काठक गृह्यसूत्र, पृ० ५३, २३६, २३८। काणे, वामन पाण्डुरंग, पृ० ३४, ५१, ५४, १११, १३०, १३२, ३४८, ३७० । काण्डी प्रदेश (बहुपतिप्रथा--श्री लंका), पु० ४१८, ४२०। कात्यायन, पृ० ३३, ४७, ४८, ४६, ५१,

**८२, १२४, १२५, १४७, १४६।** कात्यायन श्रौत सूत्र, पृ० ५१। कात्यायन स्मृति, पृ० ११६ । कात्यायनी, पृ० ३७६। कादम्बरी, पृ० २०५। कादम्बरी (बाण), पृ० १८१, २०८, 1 83F ,3XF कानून द्वारा स्त्रियों के विवाह की आयु बढाने का प्रयास, पु० ३३४। कापडिया, पृ० ३२८, ३३२। कामचार, पृ० ६०, ३१७; इसकी दशा, पु० २२। कामन्दकी, पृ० २०६। कामसूत्र (वात्स्यायन), पृ० २५, २४८, ३५८, ४३२; देखिये वात्स्यायन काम-सूत्र कामात्मा सूक्त (अथर्व), पृ० 1339 काम्या (कर्दम की पुत्री), पृ० ११४। कारुवाकी, पृ० ३६५। कार्पस इंसिकिप्शनम इंडिकेरम, प्० १२७। काल भक, पू० १७६। कालिदास, पृ० १०, १७, १२७, १४६, १८३, २००, २०२, २०३, २०७, २०८, २४६, २५२, २५३, २५४, ३२१, ३५८, ३६३। कालिदास द्वारा वर्णित विवाह विधि, पु० २५२ । कालियदमन, पृ० ५२। कावी, पू० २७०। कवेला (जातक) पृ० ३७६, ३८७। काव्यों में स्वयंवर का वर्णन, पृ० १८३।, काशीनाथ (धर्मसिन्धु) पृ० ६८। काशी प्रसाद सक्सेना, पृ० ३००।

Į

इन इंडिया किनशिप आर्गिनिजेशन देखिये कर्वे, इरावती। कीथ, ए. बी. पू० ८९। कुन्ति भोज, पृ० १८२। कुन्नी, पृ० ८२, १८२, १६२, २४१, ३२०, ३४२, ३६६, ३७०, ३८६, ४०४, ४०%, ४०६, ४०७ I बुडमार्छ (सगार्ष्ठ), पृ० २५६। कुणबी जाति (महाराष्ट्र) पृ० १०२। कुणाल, पु० ३६५, ४०८। कुणाल जातक, पृ० १८२, ४०८। कुणिगर्ग, पृ० १८, ४२६। कुण्डकामय, पु० ८३। बुबेरनागा, पू० ३६५ । कुमारसम्भव (कालिदाम), पृ० १०, २१६, २४६, २५३, २५४, ३५८ । बुमारिल भट्ट, पृ० ६२, २२५, ४०६। कुमारी, पृ० ३०६। कुम्भ विवाह, पृ० २५५। कुरवा जाति, पृ० ७२। कुरान शरीफ, पु० ३६४। कुरु-पांचाल, पृ० १३१। कुलीन विवाह (बगाल), पृ० २१८, २१६, ३६७, ४०२; इसकी हानियां, do 800 1 कुल्लू, (बहुभर्तृता), पृ० ४१३। कुल्लूक भट्ट, पृ० ६४, १९७, १६७, १७०, २६० । कुशनाभ, पृ० १८६। कूटस्थ व्यक्ति, पृ० ६१। कुकल, पृ० १०। कुत्वी, पृ० ११४। कृतिम युद्ध, पृ० १७७।

कृत्निम सपिण्डता, पृ० २७१। कृत्निम विवाह, पृ० २५७। कृष्ण, पृ० ८२, ८३, १७२, २१६, ३४५, ३५७, ३८७, ४०८। कृष्ण द्वैपायन, पृ० ११३, ४०६। कृष्णवर्णा शूद्रा, पृ० ३८१। कृष्णवर्णा स्त्रिया, पू० ११ । केटियस, पृ० ३५६। केतकर, एस. बी, पृ० १११। केरल (बहुभर्नुता), पृ० ४०८, ४१२, ४१७, ४१६, ४२०। केशमोचन विधि, पृ० २४२। केशवचन्द्र सेन, पृ० २७०। कैंकेयी, पृ० १६३, ३८५। कैम्ब्रिज हिस्ट्री ऑफ इडिया, पृ० २५। कैलिफोर्निया, पृ० १२०, १७५। कोकण,पृ० १३१। कोर्डिनियर्स, पृ० ४१८। कोतवालिया जाति, पृ० १००। कौटिलीय अर्थशास्त्र,पृ० १७, १८, ३१२; देखिये अर्थशास्त्र । कौटिल्य, पृ० १६४, १८६, २८२, २६०, २६१, २६२, २६४, ३१२, ३३६, ३४६, ै ३७०, ३८२, ३८४, ३६४। कौटिल्य का पुर्नीववाह सम्बन्धी विचार, पृ० प्रधा कौशल्या, पृ० ३१८, ३८५। कौशिकसूल, पृ० ३५, २३८। कौषीतिक ब्राह्मण, पृ० ३६, १३१। काफर्ड, पु० ३५५। ऋक, पृ० ७०, ७३, ७४, ७४, १३४। खाण्डा विवाह, पू० २३२। खासी जाति (आसाम), पृ० २६७।

खुरदाद, पृ० १२८। खरिया, पृ० ११० । गंगाराम की विधवा विवाह सहायक सभा पु० ३५२। गढ़वाल (बहुभर्तृता), पृ०४०८। गणपति, पृ० २५५। गणविवाह, पु० ३७६। गदाधर, पृ० २५४। गन्धारी, पृ० ३०६। गरुंग जाति (नैपाल), पृ० २६७।, गरुड पुराण, पृ० ११३, ३६१ गांगेय देव, पु० ३६०, ३६६ गाडसैला, पृ० ३२७। गाधि, पृ० १२३, १६२। गान्धर्व विवाह, पृ० १६४, १६५, १६८, १६८-२१३, ३२०, ४३२; इसका अर्थ, पृ० २११। गान्धारी, पृ० २८०, ३८६। गान्धी, महात्मा, पृ० ४४०। गारो जाति (आसाम), पृ० १००। गार्गी, पु० ३१४। गार्ग्यं, पु० २५६। गालव, पृ० १६, २४, ३१२। गिरीन्द्र नाथ, पृ० २१६। गुणदोषम् विवाह, पृ० २२८। गुरुदास बनर्जी,पृ० १४८। गुर्तनी का नियम, पृ० ३२१। गुहदत्त, पृ० १२८। गूढज पुत्न, पृ० २४, २५। गृहस्थ रत्नाकर, पृ० २६२। गृह्यसंग्रह, पृ० ३०१, ३१५। गृह्य सूत्रों में विवाह संस्कार की विधियाँ पृ० २३६।

गेट,पृ० ७६, १०५, १०६, ११०, ३१८। गैल्डनर, पृ० ३७। गोंड जाति (संभलपुर), पृ० २६७। गोगेट, पू० २२, २३। गोत--इसका अर्थ पृ० २६, ३४, इसके नियम की आवश्यकता, पृ० ७५; इसके वंशपरम्परा सूचक न होने के प्रमाण, पु० ५६; ऐतिहासिक विकास की दशाएँ, प्० ३७; वर्गीकरण, प्० ७२; सामान्य स्वरूप, पृ० २६। गोत और प्रवर के ऋषियों में अन्तर, पृ० गोत प्रथा की उद्गम सम्बन्धी भारतीय कल्पना, पु० ५४; इसकी दो असंगतियाँ, पृ० ५५। गोत्नप्रवरनिबन्धकदम्बम्, ५०। गोत्नापत्य, पृ० ३५। गोपथ ब्राह्मण, पृ० १४, २७४। गोपाल हरिदेशमुख,पृ० ३५२। गोमिथुन का दान, पृ० २१४। गोभिल गृह्यसूत्र, पृ० ५३, १५१, १५३, १५४, २४१, २४४, २४५, २४६, २४०, २७४, ३०८, ३०६, ३१४ । गोलापचन्द्र सरकार, पृ० १००। गोल्ला जाति (महाराष्ट्र तथा तेलगु ग्वाले), पृ० २०, ७२। गोविन्दराज,पृ० ११३, ११७। गौतम, पृ० ३६० । गौतम धर्मसूत्र, पृ० १२, २६, ३०, ५३, ५६, ५७, ६३, ५४, ५५, ५७, ५५, ६३, १९७, १९६, १२१, १२२, १२४, १५०, १५४, १६४, १८५, १८६,

२७४, २६४, ३१०, ३२०, ३२३, 335 गौरी, पू० ३२२। गौरीशंकर हीराचन्द्र ओझा, देखिये, ओझा, गौरीशंकर हीराचन्द्र। ग्रहवर्मा, पृ० १२८, २४६। ग्रामगीत (रामनरेण विपाठी) पु० २१८। ग्रामगीतों में बालविवाह पृ० ३२६। ग्रिम, पु० ३५५। घटोत्कच, पृ० ३५८ । घनग्याम सिंह गुप्त, पृ० १४०। घोषा कक्षीवती, पृ० ३०८। चंचुजाति (नेल्लोर),पृ०७२। चकची जाति, पृ० १७५। चचेरे भाई-बहिनों का विवाह, पृ० ८२। चण्डमहासेन पृ० ३६०। चण्डी चरणसेन, पृ० ३४६, ३६६, ४०१। चतुर्वर्गचिन्तामणि (हेमाद्रिकृत)), पृ० ६७। चतुर्विशतिमत, पृ० ६३। चन्द्रवरदाई, पृ० १७४, १८३, ३९४। चन्द्रगुप्त, पृ० १८३, २६३, ३४३, ३६५। चन्द्रलेखा, पू० १८३। चन्द्र, पृ० ३८८, ३८६। चन्द्रापीड, पृ० २०८, २१०, ३६४। चम्बा (बहुभर्तृता), पृ०४१३। चादर अंदाजी विवाह, पृ० २३३। चारुदत्त, पृ० ३५८, ३६४। चित्ररथ, पृ० ११४। चित्रवाहन,पृ० १६३। चित्रा, पृ० ५३। चित्रांगदा, प्० २५, १६३, ३८८। चिन्तसलराव (सम्पा० मै० गव०

ओरि॰ला॰), पृ०३४,४२। चिन्तामणि विनायक वैद्य, देखिये वैद्य, चिन्तामणि । चीन में सती प्रथा, पृ० ३५५। चौभंज, पृ० २६०। च्यवन, पृ० ११०, ३६१। छत्तीमगढ़ (तलाक),पृ० २६६। छान्दोग्य उपनिषद्, पृ० २६, ३६, ६०, 3991 छोटा नागपुर (भ्रातृब्य विवाह) पृ० छोड़-चिट्ठी तलाक, पृ० २६७। जटिला गौतमी, पू० ४०६, ४०७। जदमों जाति (होशंगाबाद), पृ० २६६। जनक, पृ० २८३। जमदग्नि, पृ० ३०, ११४। जमोरिन, पं० २२६। जम्मू (तलाक), पृ० २६७। जयचन्द्र,पृ० १७४, ३६६। जयचन्द्र देव, पू० ५१ । जयद्रथा, पृ० १७४, ३८७। जयराम (टीका. पार. गृह्यमूत्र), पृ० २४५। जर्यासह द्वितीय, पृ० ३४६। जरत्कारु, पृ० १७, ६२, २६७, २६८। जरासंध, पू० ३८७ । जरिता, पु० ६२। जर्मनी, पृ० १२०, ३१२। जसवन्त सिह, पृ० ३६६। जस्टीनियन का नियम, पृ० २१८। जातक (कावेल) पू० ३७६। जाति चिह्नवाद (टोटेमिज्म), पु० ६३। जातिभेद के उत्पादक हेतु, पू० १०६-११०।

जाति भास्कर, पृ० १३१। जाति विवेक, पृ० १३०। जान थामस, पृ० २६६। जान लब्बक, पृ० १७७। जाबालोपनिषद्, पृ० ११। जायसवाल, पृ० १६८। जाया, पृ० २७५। जाली, पृ० २३, २४, १७६, ३७३ । जिलिन, पु० २। जेलोफिहेड, पृ० १२१। जैनरामायण, पृ० ८३। जैन साहित्य में भ्रातृच्य विवाह, पृ० ८३। जैमिनि, पृ० ६, १३, १४, १६१, ३५६। जैमिनीय गृह्यसूत्र, पृ० ३०७। जोकल्सन, पु० १८६। जोगेन्द्र नाथ भट्टाचार्य, पृ० ७८। जौनसार बावर (बहुभर्त प्रथा),पृ० ४१२, ४१३, ४१४, ४१७, ४२०। ज्योतिस्तत्त्व, पृ० १५३। ज्वालाप्रसाद मिश्र, पृ० १३१। टाइम्ज्, पृ० ३६६। टाड, पृ० १२६, १३४, २८३। टिपरा, पृ० १२८। टिहरी गढ़वाल (बहुभर्तृता), पृ० ४१२, ४१४ । टीकाकार और सपिण्डता का नियम, पु० ५५। टीकाकारों के गोल्ल सम्बन्धी विचार, पृ० **६५-६**8 1 टैवर्नियर, पृ० ३२४, ३६४, ३६४। टोटम या लांछनवाची गोत्न, पु० ७०-टोटमवाद (जातिचिह्नवाद), पृ० ६३।

टोटेमिज्म एण्ड एक्सोगेमी (फ्रेजर), पृ० ७० । टोडा जाति (नीलगिरि वासी), पृ० २०, ५७, ४०८, ४१२, ४१७, ४१६। ट्रैण्ट की परिषद्, पृ० २६३, २६६। ठंडन (केरल - बहुभर्त प्रथा), पृ० ४०८, ४१२, ४१४, ४१७। ठाकुरदास भागव, पृ० १३६। डायोनिसियस,पृ० १७६। डार्विन, पृ० ४१८। डुबोइस, पृ० १६, ३६। डिट्रानमी, पृ० १७४। डेकोटा जाति, पु० २०। डी यूट, पु० ३५५। तंत्रवार्तिक (कुमारिल भट्ट), पृ० ८३, ६१, ६२, ४०६। तलाक या विवाह विच्छेद, पृ० २८६-३०५, इसका आवेदन पत्न देने की अवधि, प्० ३०३; इसकी व्यवस्था का विरोध, पृ० ४३६; देखिये विवाह विच्छेद। तारा, पृ० ३३६। तारापीड, पृ० २१०। तालिकेट्टु सम्बन्धम् विवाह, पृ० २२७ । ताहिटी, पृ० १२०। तिब्बत (बहुभर्नृता), पृ० ४०८, ४१५, ४२० । तिष्यरक्षिता, पृ० ३६५। तीर्थोपरोध, पृ० ३१३। तुकाराम, पृ० ३६३। तृणबिन्दु, पृ० ५४। तैत्तिरीय उपनिषद्,पृ० ६०, ३०६। तैत्तिरीय ब्राह्मण,पृ० ६, १५, ३६, १५०, १५५, २३६, २४२, २६७, २७४,

तैत्तिरीय संहिता, पु० १२, १४, १५, ३६,४३,४४,४६,२१२,३७८,४०४। त्यूलन जाति,पृ० १७४, १७६, १८६। व्रित, पृ० ३७७ । विराव वत या विवाहोत्तर संयम, पृ० २४७। वैलोक्यवर्ग, पृ० ५१। थेरीगाथा, पृ० २७४, २७७, २८८, ३२०। थर्संटन, पृ० ७०, ७२, ७३, ७४, १३१। दत्त, एन० के०, पृ० १११। दमयन्ती, पू० १८२, १८४, ३४०, ३७७, 1 238 दयानन्द सरस्वती, पृ० ३३०, ३७५, ३५२, ३७७। दरद जाति (बहुभर्तु प्रथा),पृ०४१२। दर्श इष्टि, पृ० ४०। दशरथ, पू० १६३, ३१६, ३७६, ३५४। दहेज निषेध कानून (१६६०), पृ० २२४। दहेज प्रथा, पृ० २१५-२२४, ३२८; इसके उपयोगी कार्य, पृ० २२२; ग्राम गीत में, पृ० २१६; दुष्परिणाम,पृ० २२०-२२२; प्रचलित होने के कारण, पु० २१६; बन्द करने के उपाय, पृ० २२३। दक्ष प्रजापति, पु० ३८८, ३८६। दक्षस्मृति, पृ० २७८। दक्षिण अमेरिका, पृ० १७५। दक्षिण तथा उत्तर भारत की परिवार पद्धति के भेद, पृ० १०३। दक्षिण भारत के विवाह, पु० २२७। दक्षिण भारत में बहुभर्तृता, पृ० ४१२। दक्षिण भारत में सती प्रथा, पृ० ३६१। दामोदर धर्मानन्द कौसम्बी, पृ० ३४, ६२, ६३ ।

दाम्पत्य अधिकार, २६७; इसकी पुन: प्राप्ति, पृ० २८२; इसमें विषमतां की समाप्ति, पु० ४४१। दाम्पत्य कर्त्तव्य, पृ० २७३-५५ । दाम्पत्य सम्बन्ध की न्यूनतम अवस्था, पु० ३२६, ३३०। दाय भाग, १६६; इसकी व्यवस्था, पृ० ३६७ । दारपरिग्रह, पृ० ७। दिति, पृ० ५४। दिधिषु पृ० १५५। दिवोदास, पृ० २४, ३६२। दिव्यावदान, पृ० ३६५ । दिष्ट नाभाग, पू० १२३। दीघगामिनी, पृ० ८३। दीघनिकाय, पृ० १२१ । दीपिका, पू० १५६। दीर्घतमा, पु० २२, १११, ११४, २७८, २८८, ३४०। दीवानी विवाह, पृ० ७८, २३५, २६६, २७०; इसका स्वरूप, पृ० २७१। दीवानी विवाह के कानून का इतिहास, पृ० २७० । दी हिन्दू फैमिली इन इट्स अर्वन सैटिंग (रास),, पृ० ३६३, देखिये रास, एलीन । दुआर्ते वरबोसा, प्०३६३। दुर्योधन, पृ० १२२, १७३, ३४१, ३८६ । दुःशला, पृ० ३८७ । दुष्यन्त, पृ० २००, २०१, २०२, २०६, २६६, २७७, ३६४, ४३२। द्रतघटोत्कच (भास), पृ० ३५८। दूतवाक्य (भास), पृ० ३७४।

देवण्ण भट्ट, पु० ६७, ८८, ६२, ६३, ६४, ३४४, ३५६ । देवदास गांधी, पू० १४०। देवयानी, पृ० ११४, १५६, २६६, ३२०, 1 235 देवर, पृ० ३७२ । देवरात, पृ० ३६, २४८। देवल स्मृति, पृ० ३८४, ३६३। देवसेना, पृ० १२७ । देविका, पृ० ३८७। देवी चौधरानी (वंकिमचन्द्र),पृ०३६८। देवी भागवत, पृ० १ = । देवेन्द्र बाबू, महर्षि, पृ० २७०। देशस्थ ब्राह्मण (कर्ना.), पृ०६४। देशी ईसाई विवाह भंग कान्नः,पृ० २६७। देसाई, जी० बी०, पृ० ४२१, ४४१। दैव विवाह, पृ० १६४, २१३, २२४ । द्रविड़ जातियों में बाल विवाह, पृ० २१७ द्रुपद, पृ० १८४, २१६, ३८८, ४०५, 80E 1 द्रोणपर्व (महाभारत), पृ० १७३, २६१। द्रोण सुत्त, पृ० १२२ । द्रोणाचार्य, पृ० ३५८ । द्रौपदी, पृ० २३, १४६, १५०, १७२, १७३, १७४, १८३, १८४, १८५, २५१, ३१६, ३४२, ३८७, ३६०, ४०४, ४०५, ४०६, ४०८, ४१७ । द्रौपदी की बहुभर्तृता के कारण, पृ० ४०६। द्विरागमन, पृ० ३२६। र्द्वैध सामाजिक संगठन, पु० ६६। धनंजय सेठ, पु० २५२। धम्मपद, पृ० ८३, १८२, २०३, २७६, ३२१, ३७६ ।

धम्मपद की टींका, पु० २१६। धर्मनाता, पृ० २६०। धर्म परिवर्तन, पृ० ३००--विवाह की अविच्छेद्यता, पु० २६४। धर्मशास्त्रों में गान्धर्व विवाह, पृ० २१०। धर्मशास्त्रों में बहुभर्तृता, पृ० ४०६। धर्म सिन्ध् (काशीनाथ) पु० ६८, ६४, ६६, ६७, २५४, २५५, ३६२। धर्मसूत्रों में---पुनर्विवाह, पृ० २८७; बाल विवाह, पृ० ३१०, विधवा विवाह, पृ० सगोत्न विवाह, पृ० ५२, सपिण्डता का नियम, पृ० ५४। धारिणी, पृ० ३६३। धार्मिक विवाह, मृ० २६६। धीरेन्द्र नाथ मजूमदार, पृ० ४१३। धृतराष्ट्र,पृ० ११३, ३६६, ३८६, ३८०। धृष्टधुम्न, पृ० १८४, ४०६। धौम्य, पृ० १७४। ध्रुव, पु० ३८४, ३८६। ध्रुवदर्शन विधि, पृ० २४५, ३७८। ध्रुवदेवी, पृ०, ३४३, ३६५। ध्रुवभट, पू० १२८। ध्रुवसेन तृतीय, पृ० १८३। ध्रुवस्वामिनी,पृ०२६३; देखिये ध्रुवदेवी। नई जातियों के बनने के कारण, पु० १३२। नकुल, पृ० ३८८। नगरीकरण,पृ० ४३६। निग्नका, पृ० ३०६, ३१९ । नन्दजातक, पृ० ३४० । नन्दन (मनुस्मृति का टीका०) पृ० ११८, ३४१ । नन्द पंडित (टीका० विष्णुस्मृति), पृ० 9551

नम्बूदरी विवाह, पृ २३१। नल, पृ० १८२, ३४०, ३६५। नल दमयन्ती उपाख्यान, पृ० १८२, ३३६। नागराज ऐरावत, पू० ३४०। नागेन्द्र नाथ वस्, प्० १५३। नातरं विवाह, पू० २३३ । नाथ, पु० १२० । नानसेन, पू० ५८ । नायर (केरल), पृ० ४१०, ४२०---बहुभर्नुता, पू० ४१०। नारद समृति, पृ० ६४, ६६, ८८, ६३, ११६, १४७, १४६, १५१, १५४, १५७, १६०, २१२, २४८, २७८, २८३, २८४, २६३, २६४, ३०१, ३७०, ३७१, ३७३, ३८२, ३८३, ३5४ । नारायण(टीका० आश्वलायन),पृ० ११८, नारायणीय तैतिरीयोपनिषद् पृ० ३५४। निकोलो कौण्टी, पू० ३६३। निमि, प्० ११४। नियोग, पृ० २३, ८४, ३३६, ३६८-३७५; इसका विरोध तथा लुप्त होना, पृ०. ३७३, नियम, पृ० ३६६-७१; प्रचलित होने के कारण,पू० ३७२; स्वरूप, ३६८। नियोगी, पृ० ३६६। निरुक्त, पृ० १, ५१, ११५, १५६, ३७२। निर्णयसिन्धु (कमलाकर भट्ट) पु० ३३, ६७, ६८, २४४, २४६। निर्धारित विवाह, पृ० १२६। निपिद्ध पीढ़ियाँ, पु० १०७। नीग्रो, पृ० ११० । नीची जातियों में तलाक प्रथा, पृ० २६६।

नीलकण्ठ (महाभारत का टीका०), पृ० 1308 नेवार जाति (नैपाल), पृ० २६७। नेस्फील्ड, पृ० १०६, १३०, ३१६। नैपाल में तलाक प्रथा, पृ० २६७। नैपोलियन, पृ० २१८ । नैपधीय चरित, पृ० ११४, ३६४। नोडोबेसीस जाति, पृ० १८६। पंचगौड़, पृ० १३३। पंचविंगत्राह्मण, पृ० १११। पंचौदन अज, पृ० २८६। पंजाव में बहुभर्तृता,पृ० ४१३। पडैविड का शिलालेख, पृ० १६७। पतंजलि, पृ० ५४। पति का मुख्य कर्त्तंव्य: पत्नी का पालन, पृ० २७६। पित द्वारा पत्नी को दण्ड देने का अधिकार पू० २५२। पतिव्रता के कर्त्तं व्य,पृ० २८०। पतिवृता बनाम पत्नीवृत,पृ० २८१। पत्नी की व्युत्पत्ति, पृ० २७४। पत्नी द्वारा तलाक प्राप्त करने के कारण, पृ०३०३। पत्नी प्राप्ति के नियम, पृ० ७। पत्रलेखा, पृ० १८१। पदवमूरि, पृ० २२ । पद्मपुराण, पू० १०, १६४, ३६१, ३६२। पनवोक्के, टी० वी०,पू० ४२०। परशुराम, पृ० ३६६। परशुराम भाऊ पटवर्धन, पृ० ३४६। परस्पर समीक्षण, पृ० २४०। परस्पर द्वेष के आधार पर तलाक (मोक्ष) का अधिकार (कौटिल्य), पृ० २६०।

पराशर महर्षि, पृ० २५, १९३। पराशर स्मृति, पू० ६५, ८२, ८८, ६३, ११६, १५७, २६३, ३६६, ३०१, ३२२, ३२३, ३२४, ३२५, ३४३, ३४८, ३६०, ३७४। परागर माधवीय, पृ० ८८, १९७, १२६, ३५६; देखिये माधव। परिवित्ति, पु० १५० । परिवृक्ता, पृ० ३७८। परिवेत्ता, प १५०। परिवेदन, पु० १४६; इसके कारण, पु० १५१। परीक्षित, पृ० ३२०। पश्-पक्षी वाचक लांछनात्मक गोस्नों के नाम, पु० ६२। पश्चिमीकरण, पृ० ४३६। पाट (महाराष्ट्र),पु० २६५; इसके कारण, पृ० २६ = 1 पाटलिपुत्त, पृ० ३२१। पाणिग्रहण, प्० २४१। पाणिनि, पृ० ६, ३५, ३६, ८६, २७४। पाण्डचदेश (मदुरा, तिनेवली जिले), पु० ३२१। पाण्डु, पृ० ११३, १८२, १६२, ३५७, ३६६, ३७०, ३८६। पातिव्रत्य का आदर्श तथा माहात्म्य, प० २८०। पारंशव, पृ० ११८, ११६। पारस्कर गृह्यसूत्र, पृ० ५३, ११६, १२३, २३६, २३७, २३६, २४०, २४३, २४४, २४४, २४८, २४१, २४४, ३०८, 395 1 पालागली, पृ० ३७८।

पितृमूलक सपिण्डता, पृ० ६६। पितृमेध सूक्त, पृ० ३३६। पिप्पली माणवक, पृ० २४६, २५०, ३२०। पीटर, पृ० ४०३, ४०८, ४१०, ४१२, ४१३, ४१४, ४१६, ४१७, ४१८, 898,8701 पीटर मण्डो, पृ० ३६४। पीट्रो डेल्ला वाल, पृ० ३६५। पुण्डरीक, पृ० २०८। पुनर्भू, पु० २६३, २६४। पुनर्विवाह, पृ० २६२, २६३; इसका अधिकार, पृ० ३०१, ३६४। पुरु, पु० ३५५ । पुरूरवा, पृ० २०६, २६६, ३६३। पुरुपोत्तमदास, टंडन, पू० ४३०। पुरुषोत्तम पंडित,पृ० २६, ३१, ३३, ६७। पुलोमा, पु० ६५। पुष्यमिल्ल, पृ० २२५, २६१। पूर्वमध्यय्ग के तरुण विवाह, पृ० ३२५। पृथुश्रवा, पृ० १७। पृथ्वीराज चौहान, पृ० १७४, १८३, **324, 384 1** पृथ्वीराज रासो, पृ० १७४, ३६५। पेन्जर, पृ० ३५५, ३६४। पेशवा, पृ० ३४६। पैठीनिस, पृ० ६१, ६२, १०७, ३६१। पैतृष्वसेयी, पृ० ६५। पैशांच विवाह, पृ० १६४, १६५, १६६, १७६। पोमराय, पृ० २०। पौनर्भव पति, पृ० २१४। पौर्णमास इष्टि, पृ० ४०। प्रचेता, पृ० ४०६।

प्रणय विवाह, पृ० १६८, १६८, २०४, ४३०, ४३२ । प्रतर्दन, पृ० ३६२। प्रतापसिंह, पृ० २६५ । प्रतिभ्रातृव्य विवाह, पू० ६६ । प्रतिमाविवाह, पृ० २५५। प्रतिलोम विवाह, पू० १३८। प्रतिज्ञायीगन्धरायण (भास), पृ० २०४। प्रद्युम्न, पृ० ६३, ६४, ३८७। प्रद्वेषी, पृ० २७८, २८८, ३४०। प्रभाकरवर्धन, पृ० १४६, ३५८, ३६०। प्रभावती गुप्ता, पृ० १२७। प्रमहरा, पृ० २५१। प्रयाग, पु० ३६६। प्रवर, पृ० ३०, ४०, ४६--ऐतिहासिक विकास की अवस्थाएँ, पृ० ३७; चुनने की स्वतंत्रता, पृ० ४५ वर्गीकरण, पृ० ३१। प्रवर-दर्पण (कमलाकर भट्ट),पृ० ३४। प्रवरपद्धति के वैदिक निर्देश, पु०४३। प्रवर मंजरी, पृ० ३०, ३३, ४१, ४१, ४६, ५०, ५२, ५६, ६२, ६७, ६८, १ प्रश्नोपनिषद्, पृ० ३६। प्राचीन भारत में सामयिक या सशर्त विवाह, पृ० २६७। प्राजागत्य विवाह, पृ० २१३, २२५। प्रादेशिक गोत्न, पृ० ७३। प्रियदिशिका, पृ० ३६४। प्रियन्नत, पृ० ११४। प्रिहिस्टारिक एण्टीक्विटीज ऑफ दी आर्यन पीपल, पृ० २५५, देखिये श्राडर। प्रेतविधि, पु० ८६। प्रेसकाट, पृ० २०। प्रोषितपतिका के नियम (कौटिल्य),

पृ० २६१। प्रोपित पत्नी, पृ० २८७। फर्नाओं ननिज, प्० ३६३। फर्नाओं लोप्स द कस्तन हेदा, पृ०४१०। फुलमणि, पृ० ३२६। फेरे, पु० २४२। फ्रांस, पृ० १२०। फेजर, पृ० ७०, ७१, १०५। पलीट (कार्पस इंस्क्रिप्शनम इंडिकेरम), प्० १६७ । वंकिम चन्द्र, पु० ३६८। वंगाल के कुलीन विवाह, पृ० ३६७। बकासुर, पृ० ३२०। बजिरा, पृ० ५३। बड़ौदा प्रदेश (तलाक), पृ० २६७। बनर्जी, गुरुदास, पृ० १४६। बब्बू जातक, पृ०३७६। बभ्रुवाहन, पृ० ३८८ । बर्गण्डी का नियम, पृ० १२०। बर्नार्ड शा, पृ० ३६६ । बनियर, पृ० ३६४, ३६४। बलराम, पृ० २१६। बलि, पु० ३७०। बलिगा जाति (आन्ध्र प्रदेश), पृ० ७२। वल्लालसेन, पू० ३६७ बहरामजी मलाबारी, पृ० ३३०, ३५२। बहिर्विवाह, पृ० ५८, ५६; ---गोत्र और प्रवर, पृ० २८-७६; सपिण्डता पृ० 50-9001 बर्हिववाही नियम, पृ० ७, २८; -वर्ग, पृ० २८ । बहुपतित्व, पृ० ३७६। बहुपत्नीपति प्रथा, पृ० ४१७।

बहुभर्तृता, पृ० २२६, ३७६, ४०३-४२०; इस प्रथा के प्रचलित होने के कारण, पृ० ४९४ : आर्थिक कारण, पृ० ४९७; ऐतिहासिक कारण, पृ० ४१७, जनसंख्या सम्बन्धी कारण, पृ० ४१८, ४१६; समाजशास्त्रीय कारण, पृ० ४१८, ४२०; दक्षिण में, पु० ४१२; धर्म शास्त्रों में, 90 80E; बहभार्यता, पु० २२६, ३७६-४०२; ४१७; कौटिल्य के अर्थणास्त्र में, पृ० ३८९; धर्मसूत्रों में, पृ० ३८०; महा-भारत में पृ० ३८६; मौर्ययुग में, पु० ३६५; रामायण में, पृ० ३८६; स्मृतियों में, पृ० ३८२। बहुविवाह, प्० ३७६, ४४३; इसके संकेत, 90 ₹09 I बाइबल (जिनीसिस), पृ० १५५, १८८। बाणभट्ट, पृ० १२७, १४१, २०८, २१०, २१६, '२४६, २५३, ३२२, ३५६, 1835 बादरायण, पृ० १३ । बालंभट्टी टीका, पृ० ५६, ६१, २२६। बालविवाह, पृ० १३६, २१६, २१८, २७४, ३०६, ३३४, ४२७: इसके उद्गम का कारण, मुसलमानों के हमले, पृ० ३१७; अन्य कारण, पृ० ३२३; मुख्य कारण: स्त्रीशिक्षा का अभाव, पृ० ३१३; बौद्ध साहित्य में, पृ० ३२०; महाभारत में, पृ० ३१६; मौर्य युग में, पृट ३२१; रामायण में, पृ० ३१८। बालविवाह निषेधक कानून (१६२६), पृ० ३३० । बालि द्वीप (सतीं प्रथा), पृ० ३५५।

बाली, पृ० ३३६। विम्बसार, पृ० ३७६। बिल्हण, पृ० १८३। बीजी, पृ० ३६६। बी० राम० आप्टे, प्०३७६। ब्क्क प्रथम, पृ० १२८। बुद्ध, पू० ३७६। बृद्धचर्या, पृ० ३८०, ३८९। बुद्धरक्षित, पृ० २४८ । व्धिमह (बूंदी), पृ० ३६१। बुहलर, पृ० ११८। बृहत्पराशर,पू० १४७। बृहत्संहिता, पृ० १५३, ३५८। बृहदारण्यक उपनिवद्, पृ० ३, ३६, ५४, 1 उध्ह बृहद्देवता, पृ० ५५, १९१, २२५, ३६१ । वृहद्यम स्मृति, पृ० ६६, ११६, ३२२। वृहन्नारदीय समृति, पृ० १२६। बृहस्पति स्मृति, पृ० १६, २४, ६४, १२५ १२६, ३२४, ३४४, ३५८, ३७४, 1308 बैंटिक, विलियम, पृ० ३४६। बैकमान हैडविंग,पृ० १५७, १५८, ४४०। बोरमैन, पू० २१। बौद्ध काल में बहुपत्नीविवाह, पृ० ३७१। वौद्ध ग्रंथों में दहेज की प्रथा, पृ० २१६; विधवाविवाह, पृ० ३४०। बौद्ध साहित्य में गांधर्व विवाह, पृ० २०३-२०४; बहुभर्तृता, पृ० ४०८; भ्रातृव्य विवाह, पृ० ६३; श्वशुरबह् संघर्ष, पृ० २७५;, स्वयंवर विवाह, पृ० १८२। बौधायन धर्म सूत्र पृ० १२. २४, २६, ३०, ३१, ३२, ३३, ४१, ४६, ४७, ४८,

४६, ५०, ५२, ५६, ६७, ५५, ६५, ११६, ११७, ११८, १२३, १६४, १७०, १७४, १८६, १६४, १६८, २१०, २११, २१२, २२४, २३७, २३८, २४०, २४६, २७५, २७७, २८२, २८४, २८८, २६४, ३१०, ३१२, ३३६, ३७०, ३७४, ३८९। बीधायन गेप सूत्र, पृ० २५६। ब्रफ, पृ० ३०, ३१, ३२, ३४, ३४, ४०, ४२, ४४, ४७, ४८, ४६, ६२, ६४। ब्रह्मचर्य सूक्त (अथर्व), पृ० ३०८। ब्रह्मदत्त, पृ० २०३। ब्रह्मपुराण, पृ० १, १४, १६, १७, ६६, ८४, ११३, ११७, १८७, २४६, ३२२, ३४३, ३८७। ब्रह्मबादिनी, पृ० ३१४। ब्रह्मसमाज, पृ० २७०, ३२६। ब्राजील (राक्षम विवाह), प्० १७५। ब्राह्मण ग्रंथों में बहुभर्नुता, पृ० ३७७। ब्राह्मणधार्मिक सुत्त, पु०३८०। ब्राह्मणों को स्त्रियों का दान, पृ० ३६०। ब्राह्मणों में स्थानीय बहिर्विवाह का अभाव, प्० ६०। ब्रह्मविवाह, पृ० २१३, ३६२। व्रिफाल्ट, रावर्ट, पृ० ३६६ । ब्लंट, पु० १११। भगवद् गीता, पृ० १६। भगवान दास, पृ० ७८, १२३, १३६, 936, 9381 भगीरथ, पृ० ३६० । भट्टाचार्य, जे० एन०, पृ० १३०। भद्रा कापिलायनी, पृ० २५०, ३२०। भरत नाट्यशास्त्र, पृ० २४ ।

भवभृति, पृ० २० ८, ३२१, ४४४। भविष्य पुराण, पृ० ११७, ३०६, ३२२। भागवत पुराण, पृ० १८, ११३, ११४, 3891 भानुगुप्त, पृ० १२७ । भारत का विशेष विवाह कानून (१६५४) 90 7891 भारत में जातिभेद (मेन), पृ० १११। भारत में सती प्रथा के विकसित होने के कारण, पु० ३२७ । भारद्वाज गृह्यसूत, पृ० ६३०, १४२, १५४। भार्गव, पृ० ३८६। भास, पु० २०४, ३५८। भीमसेन, पृ० ११५, १४६, ३८८, ४०५। भीष्म, पु० १२५, १७२, १८६, १८७, १६२, १६३, १६६, ३२०, ३४०, ३६६, ३८६, ४०८। भूरिवस्, पृ० २० । भ्रूणहत्या का पाप, पृ० ३२४। भोज, पृष्ठ २१६ । भोट जाति (बहुभर्तृता), पृ० ४१३। भ्रातृबहुभर्तृ ता, पृ० ४१२। भ्रातृव्य विवाहों के प्रेरक कारण, पृ० 1 409 मंगलमूत वन्धन, पृ० २५ ४। मंगोलियन जाति, पु० ११०। मंड्कप्ल्ति सपिण्डता, प्० ६६, ६७। मज्मदार, डी॰ एन॰, पृ० ४१५, ४१७ 1398 मज्झिम निकाय, पृ० ३८०। मण्डो (बहुभर्तृता), पृ० ४१३। मतंग मृनि, पृ० ११४। मत्स्यगन्धा, पृ० २४।

मत्स्यपुराण, पृ० ३३, ५४, ११३, ११४, मनूची, पृ० ३२५, ३६४। १३१, २४६ । मदनपाल, पु० ३८६। मदिगा जाति, पृ० ७२। मद्रदेश, प० २५०। मद्रास मरुमक्कथायम एक्ट, पु० २३०, 8991 मधपर्क विधि, प्० २३७। मधपिंग, पु० ५४। मध्य अमरीका, पु० १२०। मध्यकाल में विधवाविवाह प्रचलित होने के कारण, प्० ३४५। मध्यकालिक वैवाहिक विधियां,पृ० २५३। मध्ययुग में--अन्य देशों में बालविवाह, प्० ३२६; बहभार्यता, प्० ३६५; बालविवाह के प्रचलित होने के कारण पु० ३२७; सपिण्डता के विविध प्रकार पु० ६५-६८। मन् द्वारा नियोग की कड़ी निन्दा, प० 3681

मनुस्मृति, पृ० ६, ११, १२, १६, २७, २६
३६, ४४, ४६, ४७, ६३, ६४, ६४,
६६, ६७, ६३, ११२, ११६, ११७
११६, १२३, १२४, १२६, १३०, १४४, १४६,
१३०, १४४, १४१, १४६, १४७, १४६,
१४७, १६४, १६५, १६७, १७०,
१७४, १६६, १६४, २११, २१३,
२४६, २६१, २६२, २७४, २७६,
२७६, २६०, ३६२, ३६४, ३२३,
३४१—३, ३४७, ३६१, ३६१, ३६१,

मन्दपाल, प्०६२ ११३, १२५। मयुरशर्मा, प्० १२७। मरणोत्तर अशौच, प्० ५७। 'मरती-जीती' का भीज, प्० २६७। मरीचि, प० ३२२। मरुमक्कथयम् एवट देखिये मद्रास का मरु-मक्कथायम एक्ट । मर्चेण्ट, के० टी०, पु० ४२१, ४२३-६, ४२८, ४३०-३१। मलाबार (बहुभर्तृता), पृ० ४१०। मलावार ला एण्ड कस्टम, प्० ४१०। मलाबार विवाह कमीशन, पु० ४९९। विवाह कानून, पु० २३०, मलावार 8991 महात्मा गांधी, पु० ४४०। महादेव गोविन्द रानाडे, पु० ३३०, ३५२ महानिर्वाणतन्त्र, पृ० १९५, २८३, ३५९। महापद्मनन्द, पृ० ३६५। महाभारत, प्० ४, १२-४, १८-६, २२, २४, २४, २६, ३३, ४१, ४४, ६२, ८२, ८३, ११२-४, ११६, १२२-३, १२४, १२७, १४८, १४२, १४६, १६४, १६६, १६६, १७३-४, १८२, १८४-१८७, १६२-४, २००, २०३, २०६-१०, २१४-६, २४०-१, २६७-८, २७४, २७७-८, २८३-४, ३१६-२०, ३२३, ३३६-४०, ३४२, ३६६-७०, ३७३, ३८६-७, ३८६-६२, ४०४, ४०७; गान्धर्व विवाहः दुष्यन्त-शकुन्तला, पृ० २००-२०२, वैवाहिक विधियाँ पृ० २५१।

महाभारत मे--आसुर विवाहो के उदाह-रण, पृ०१६२, तलाक, पृ० २८८, दहेज, पू० २१५, दाम्पत्य कर्त्तव्य, पृ० २७७, नियोग के उदाहरण, पृ० बहु मार्यता, पृ० ३६९, भ्रातृव्य विवाह, पृ० ८२, विधवा विवाह, पु० ३३६, सती प्रथा,पु० ३८४। महाभारत, पृ० ३८४। महामाया, पृ० ३७६। महावश, पृ० ८३। महाश्वेता, पृ० २०८, ३२२। महिदास, पृ० १११। महिपी, ३७८। मदन पारिजात, पृ० ३५६। महेण्वर, पृ० ३६१। माग और पूर्तिका नियम, पृ० १६०। माटेग्यू चैम्सफोर्ड सुधार, पृ० १३६। माघ, पू० ३६४। माण्डव्य, पृ० ११३, २८६। मातुलकन्या परिणय, पृ० ६२, इसके हेतु, पृ० ६२। मातृगुप्त, पृ० १२८। मातृदत्त, पृ० २४७, ३०६। मातृमूलक सपिण्डता, पृ० ६६। मातृसत्ताक बहुभर्तृता, पृ० ४१२। माद्री, पृ० १६२, ३५७, ३८६। माधव (पराशर स्मृति टीका), पृ० ६६, ६७, ६३, २०८, ३२५, ३४३, देखिये पराशर माधवीय। माधवी, पृ० २४, ३४२। माध्व, पृ० १३५। मानव गृह्य सूत्र, पृ० ४६, ५०, ५३, ११६, १५४, १६५, २३८, २३६, २५० ।

माया, पृ० ३७६। मारीशस, पृ० १२०। मार्कण्डेय ऋषि, पृ० १८७। मार्कण्डेय पुराण, पृ० ११, १७, १२३, २७५। मार्गरेट कोरमैन, प्० ३५२। मार्गनेटिक विवाह, पृ० १२६ । मार्टिन, पृ० २६६ । मार्शल, गृ० २०। मालती, पृ० २०८, २०६, ३२३। मालती माधव, पू० २०६, २०६, २४६, २५०, ३२१। मालविका, पृ० १२७, ३२१, ३६३ । मालविकाग्निमित्न, पू० १२७, ३६३ । मिताक्षरा (विज्ञानेश्वर), पृ० ५१, ६६-६७, ६१, १४४, १७१, २८१, २८३, ३५६, देखिये विज्ञानेश्वर। मित्रमिश्र, प्०१, ६८, ६४, ६४, ३२४, – मातुलकन्या परिणय विरोध पृ० ६४। मिस्रीलोगो में सती प्रथा,प्० ३५५। मीमासादर्शन, पृ० १६१,-शबर भाष्य, पृ० १६१ । मुकुन्दी लाल, पृ० ४१४। मुडा जाति, पृ० ७२, ११० । मुस्तकी, पृ० ३६६ । मुस्लिम शासको द्वारा सती प्रथा का विरोध, पृ० ३६१। मुहम्मद तुगलक, पृ० ३६१। मुहूर्त चिन्तामणि, पृ० १५६। मूर्धाभिषेक, पृ० २४४। मूल पुरुष, पृ० ६१। मूल पुरुषवाची गोल, पृ० ७२, ७३। मूसा, पृ० १२१, १७४।

मृच्छकटिक, पृ० ३५८, ३६४। मेगस्थनीज, पृ० २१४, ३२१, ३५६, कारण,पृ० ६६। 1 838 मेगस्थनीज का भारतवर्षीय विवरण, म्यूलर,पृ० १७ =। 1 ×38 0P मेधातिथि, पु० २, ५१, ६३-६५, ६६, ५७, ५६, ६२, ११७, १२५, १२६, १५१, २११, २६२, ३२३, ३४१, ३४३, ३५८, ३५६; गोल शब्द की व्याख्या, पृ०३६; विवाह में मातृगोत परिहार का विचार, पू० ६५। मेन, सर हेनरी, पृ० २०, ७६, १२०, १७१, २१७, २७१, ४१८। मेयर, पु० २४, २७। मेलन, प्० १५७, १५८। मेलापक देखिये मेलन। मैकडानल, पृ० = १, ४३६। मैंकलीनान, प्० ५८, १७७, ४१८। मैक्स मूलर, पृ० ३८, ४२;∫गोल सम्बन्धी कल्पना, पु० ३८-६। मैण्डेस्लो, प्० ३६४। मैद्रायनी संहिता, पृ० ४३, ११२, १६१, 3051 मैलेयी, पृ० ३७६। मैरिज ऑफ लुनेटिक्स एक्ट, पृ० १४ ८। मैरिज एण्ड फैमिली (कापडिया) पु० ३३२। मैसूर, पृ० ४३२, ४३७। मोचनधन, पु० १६०। मोनियर विलियम्ज, पृ० ३५५। मोरक्को, प्० १२१। मौर्ययुग में बहुभार्यता, प्० ३६५; -- बाल-विवाह, पृ० ३२१।

मौसी की लडकी से विवाह के निपंध के म्युरहैड, प्०४। यज्वेंद,पृ० १४, ३४, ४३, १७६। यदुवंश, पू० ८३। यमस्मृति, पृ० ६७, १४५, १८७, १६३, २८०, ३१६। ययाति, पृ० २६, ११४, ३८५-६, ३६२। यणोमती, पु० १४६, ३५८, ३६७, ३६४। यशोवर्मा, पृ० १२७ । यहदियों में विवाह की आवश्यक आयु, प्० ३१३। यक्ष पृ० ६७। . याक्ब, प्० १४४, १८८। यातो, पृ० २१। यास्क, पृ० ६१, १५६, १६१। याज्ञवल्क्य महर्षि, पु० ३७६। याज्ञवल्क्य स्मृति, पृ० ६-११, २८, ६४, **६६, ७६, ५७, ५६, ६३, ११५, ११६,** १२४, १२६, १३०, १४४-७; १४६, १४२, १४४, १४६, १६४, १७०, १६५, २१२, २२६, २५८, २७८, २८१, २८४, २६४, ३१२। ३४२, ३४३, ३७०, ३८२-४। युधिष्ठिर, प्० ५१, ११५, १२५-६, 988,983, 370, 350, 380, 808-७। युयुत्सु, पृ० ३८६। युवापत्य, पृ० ३५। यूलकोइहर, पृ० १२०। योट्क देखिये मेलन यौन अनुकूलता, पृ० १४७। रघुनन्दन, पृ० २४, १२६, १४६, २४८ ।

रघुनन्दन भट्टाचार्य, पृ० ३४५। रघुवंण (कालिदास), पृ० १८३, २१६, २४२-४, ३६३। रजस्वला कन्या, पृ० ३१२, २२२। रजोदर्णन मे पूर्व कन्या का विवाह, पृ० ३२२, ३२७; इसके कारण, पृ०३१२। रहुपाल मुत्त, पू० ३८०। रणजीतसिंह, पृ० ३६७। रत्नावली, पृ० ३६४। रथवीति दाभर्य, पू० १११। र.थारोहण, पृ० २४६ । रमावाई सरस्वती, पृ० २७८। रविकीति, पृ० १२७ । रसेल, बर्ट्रेण्ड, पृ० २६१। रसेल, पृ०७०,७२,७४,१३१। राइट, पृ० २८३। राघवानन्द, पृ० ११३, ११७ । राजगोपालाचारियर, पृ० १४० । राजतरंगिणी (कल्हण),पृ० १२६, ३६०, ३६४ । राजमार्तण्ड, पृ० १५६। राजलक्ष्मी, पृ० १८३। राजवल्लभ,पृ० ३४५। राजशेखर, पृ० १२८। राजसिंह, पृ० ४१८। राजावलिये, पृ० ४१८। राजीव गांधी, पृ० ४३४। राजेन्द्रप्रसाद--आत्मकथा,पृ० ४२३ । राज्यश्री, पृ० १२७, २१६, २४६, २५३, ३२२, ३२५। राथपृ० ३७। राबर्ट ब्रिफाल्ट, पृ० ३६६। रामगुप्त, पृ० २६३।

रामचन्द्र, पृ० १८३, १८५, २४०-४१, ₹95 1 राम तथा सीता की विवाह के समय की आयु, पृ० ३१८। रामनरेश स्त्रिपाठी, पृ० १४८, २१८, २१६, ३२६। राममोहन राय, पृ० ३८४। रामा, पृ० ११६। रामा जाति (ग्वालपाड़ा) पृ० १००। रामायण देखिये वाल्मीकि रामायण । रामायण की वैवाहिक विधियां, पृ० २५१। रामायण में विधवा विवाह, पृ० ३३६; सती प्रथा का दृष्टान्त, वेदवती, पृ० ३ ५७। रायल मैजिएक्ट (इंगलैण्ड, १७७२), पृ० १२६। राल्स्टन, पृ० ३५५ । रावण, पृ० ३१८। राष्ट्रपाल, पृ० ३८०। राष्ट्रभृत् होम, पृ० २४०, २४१। रास, एलीन, पृ० २१, ७४, १४१, १४३, 9६0, 9६२-३, २२०-२, ३२७, ३३२-४ ४२१, ४२६, ४२८-४, ४३१-४३६, ४३८-४२ । राक्षस विवाह, पृ० १६४, १६४, १६६; इसकी कानूनी विशेषता, पृ० १७५, प्रच-लन के कारण, पृ० १७६, प्राचीन उदा-हरण, पृ० १७२। रिजली, पृ० ६६-७३, ७५, १०६, १३०-१ १६८, २१६, २२६, ३१६, ३६६, ४००। रिवर्स, पृ० ५७, ६६। रीफ, पु० १२१। रुक्मिणी, पू० ५३ २११, ३५७। रुद्रसेन, द्वितीय, पृ० १२७।

रेड इंडियन, पृ० ११०, १२०। रेड्डी जाति, पृ० ७२। रेणु, पृ० ११४। रैंचल,पृ० १४४, १८८। रोचना, पृ० ५३। रोज, पृ० ७० १३०। रोमन कानून, पृ० ३२६। रोमांचक प्रेम, पृ० ४३२। रोम हर्पण, पृ० ११४। रोहिणी, पृ० ३२२, ३८८। लग्न पंचक, पृ० १७८। लघुआश्वलायनस्मृति, पृ० २५४, २६१, ३४४। लद्दाख (बहुभर्तृता), पृ० ४१२-४५, लिपता, पृ० ३८६। ललितविस्तर,पृ० १३, २५। लांछनात्मक गोल्न, पृ० ७२। लाट्यायन श्रौतसूत्र, पृ० ४०, ११२। लाजाहोम, पृ० २४२। लाबान, पृ० १४४, १८८। लावां, पृ० २५७। लाहौल (बहुभर्तृता) पृ० ४१३। ली-यु-ई, पृ० ४१६ । लीह, पृ० ५५, १८८। लुईसैनो इंडियन, पृ० १७५। लेन, पृ०५। लैंकास्टर,पृ० ३११। लैकी, पृ०२४। लोकनाथ, पृ० १२८ । लोगन, पृ० ४११। लोपामुद्रा, पृ० ११३ । लौगाक्षि गृह्यसूत्र,पृ० ३३, ४६, ५०।

वच्छनख जातक पृ० १३। वज्रमूचिकोपनिषद्, पृ० ११३। वटकृष्ण घोष, पृ० १७६ । वट्टासट्टा, पृ० १८८, २३४, २५६, २६०। वधू--इसकी अयोग्यताएं, पृ० १५५; गुण पृ० १४२; चुनाव पृ० १४१; विदाई पृ०, २४६; ग्वमुरालय प्रवेश, गृ० २४६ । वर-इसकी अयोग्यताएं, पृ० १४८, कुल;पृ० १४५; पुंस्त्व परीक्षा, पृ० १४७; बुद्धि और गुण, पृ० १४३; योग्यताएं, पृ० १४४; शारीरिक लक्षण, पृ० १ ४७; सात गुण,पृ० १ ४५, स्वाम्थ्य, पृ० १४७ । वरण स्वातन्त्र्य, पृ० ४२७, ४२६। वर प्रेपण, पृ० २४८। वर वधू-अभीष्ट गुण, पृ० १६२; चुनाव के नियम, पृ० १४७; चुनाव तथा योग्य-ताएं, पृ० १४४-१६३; प्राग्विवाह परीक्षा, पृ० १४७। वरसम्पत्, पृ० १४४। वराह गृह्य सूत्र, पृ० १५४। वर्णीके अवान्तर भेद, पृ० १३०। वर्तमानकाल--गांधर्व विवाह, पृ० २१२; गोत्र पद्धति की विशेषताएं, पृ० ७५-६; गोत्रों के विभिन्न रूप, पृ० ७०; तलाक, पृ० २६७; दहेज प्रथा के बढ़ने के कारण, पृ० २१६; बालविवाह कम होने के कारण, पृ० ३३२-३; भ्रातृव्य विवाह, पृ० ६८। वर्तमान जातियों के भेद, पृ० १३२। वर्तमान न्यायालय और सगोत्र विवाह, 90 95 1

वर्तमान भारत में बहुभर्तृता, पु०४११। वसन्तसेना, पृ० ३६४। वसुदेव, पृ० ६२, ३५७, ३८७। वसुमती, पृ० ३६४। विमिष्ठ ऋषि, पू० ११३, १२५। वसिष्ट धर्मसूत्र, पृ० १२, १४, ४६, ६२, ६३, ६४, ८४, ६१, ११०, ११४, ११६, ११६, १२४, १३०, १४०, १६४, १६ -६, १७४, १८६, १६४, २१२, २४८, २७४, २५४-४, २५७-५, २६२, २६४, ३३६, ३४५, ३७०, ३७१, ३८१। वस्त्रदान विधि, पृ० २३६। वहतु,पृ० २१४, २१७, २२३। वाग्दान,पृ० २५०, २५८; इसका समझौता, पृ० २५६; वाङ्गनिश्चय देखिये वाग्दान। वाचस्पत्य कोशा, पृ० २६४। वाजसनेय, संहिता, प्० ११२। वाजिदअली गाह, पु० ४०१।. वाटर्स, पृ० १२७। वात्स्यायन, प्० १७६, २०४-- ६, २४०-२४८, २६१, २६६, ३४३, ३५८,४३२। वात्स्यायन कामसूत्र, पृ० १६, १५२, १४४, १७१, २०४, २०७, २११; देखिये कामसूत्र। वात्स्यायन तथा गान्धर्व विवाह, पृ० 208-61 वान डिवेल्ड, पु० २४८। बान वेल्जे, पृ० ६२। वाम पाणि विवाह, प्० १२६। वायु पुराण, पृ० ३३, ११०, ३८७। वार्क्षी, पृ० ४०६। वाल्मीकि रामायण, पृ० ४, ६--१०, १५०, २४०-१, २७४, ३१६, ३३६, ३४७,

३७८, ३८७। वावाता, पृ० ३७८। वासवदत्ता, पृ० २०३, २०४, २०८, २१० । वासुकि, पृ० २६८। विक्रमांक चालुक्य, पू० ३२५। विक्रमांक देव, पु० १८३। विक्रमांक देव चरित, पु० १५३। विक्रमोर्वशीय, प० ३६३। विग्राम, पु० ४१०, ४११। विचित्रवीर्यं, पृ० १७२, ३६६। विजयबाहु, पृ० ४१८ । विजामाता, पृ० १६१। विट्ठल भाई पटेल, पृ० १३६, १३६। विण्टरिनट्ज, पृ० ३७३। विदुर, पृ० ११३, ३८७। विधवाओं की संख्या, पृ० ३४८। विधवा के कर्त्तव्य, प्० ३४७। विधवा पुनर्विवाह कानून (१८५६), पृ० १५७, ३५०; इसका स्वरूप, पृ० ३५०; कमियां,पृ०३५९। विधवा विवाह, पु० ३३६-३५२; इसके लिए ईश्वरचन्द्र विद्यासागर के प्रयत्न, पृ० ३४६; जयसिंह व परशुराम भाऊ के प्रयत्न, पृ० ३४६, इसके निषेध का आरम्भ, पृ० ३४० तथा तीन ऋमिक अवस्थाएं पु० ३३६; इसमें शास्त्रीय बाधाएं, पृ० ३४४। विधान पारिजात, पृ० ३७, ६८-६। विनिमय देखिये वट्टा सट्टा। विपिनचन्द्रपाल, पृ० २२२। विमद (अर्भग), पृ० ३०७। विराट, पु० ३८७।

विरूपा देवी, पृ० १२६ ।
विलासवती, पृ० ३६४ ।
वित्सन, पृ० १३०-१, १३३, २६४ ।
विवाद रत्नाकर (कात्यायन) पृ० १२४ ।
विवाह—अर्थ और लक्षण, पृ० १; की अनिवार्यता के उदाहरण, पृ० १७, १०; त्रान्ती पक्ष, पृ० ६; जीवणास्त्रीय पक्ष, पृ० ३; धार्मिक पक्ष, पृ० ४, ४२२; नामकरण, पृ० १६७; नैतिक पक्ष,पृ० ४२२; मुहूर्त, पृ० २४०; वर्गीकरण, पृ० १६६; वैयक्तिक पक्ष,पृ० ३, ४२३; सामाजिक पक्ष,पृ० ४; ४२२; स्वरूप पृ० ४; ४२२-४२४ ।

विवाह का पवित्न धार्मिक बन्धन,पृ० ३४९। विवाह की आयु का ऊंचा उठना,पृ० ३३२, ४३९।

विवाह की आवश्यक विधियाँ, पृ० २६०; प्रारम्भिक पूजाएँ, पृ० २४४। विवाह के आठ भेद, पृ० १६६। क्षेत्रका का तारतम्य, पृ० १६६। विवाह के प्रयोजन, पृ० ६-१७। विवाह के प्रयोजन, पृ० १०००। १६४-२३४।

विवाह के विभिन्न रूप: एक विवाह, पृ० ७, बहुभर्तृ ता, पृ० ७, २८, ३७६, ४०३, ४२०; बहुभार्यता, पृ० ७, २२६, ३७६, ४०२, ४१७ ।

विवाह विपयक नियम, पृ० ६। विवाह विपयक मनुका आदर्गः, पृ० २७६। विवाह विच्छेद, पृ० २८६–३०४; इसकी प्रवृत्ति, पृ० ४३८; देखिये तलाक। विवाह विच्छेद कानून (१८६७), पृ० ३०१।

विवाह विच्छेद की कानुनी व्यवस्था की मांग, पृ० २६८। विवाह संस्कार, पृ० २२ं४--२=२; इसका उद्देश्य, पु० २३५; इसमें परिवर्तन, पु० ४३६-४२= । विशाखा, पु० २७६। विशाखा चरित, पु० २१६, २४६, २५२ । विश्वरूप (याज्ञव्समृति का टीकाकार), प्० ६५, ==, =६, ६२, १२६, १६७, २२४, २६४। विश्वामित्न,पृ० ३०, ३१६, ३६२। विष्णुधर्मसूत्र, पृ० ११६, १२३, १३०, १५०, १६४, १८५, ३५६। विष्णु परणुराम पंडित, प्० ३५२। विष्णु पुराण, पु० ३५७, ३८६। विष्णु स्मृति, पु० १२, २८, ६५, ८८, ६३, १२४–१२६, १८६, २७५, २८३,

विज्ञानेयवर, पृ० ६, १३, ३६, ६६, ६६, ६८, ६९, ६८, १५०, २८१; वेखिये मिताक्षरा। विज्ञानेयवर द्वारा सिपण्डता की
व्याख्या, पृ० ६६।
वीतराग रुचि, पृ० १७।
वीर गल्लु, पृ० १६।
वीर मित्नोवय, पृ० ६८, १४७, १४९,
५६९, २४४–६, ३०६, ३२२।
वीरराघव, पृ० १८।
वीर्यमुल्क, पृ० १८३।
वीर्यमुल्क स्वयंवर, पृ० १८६।
वीर्यमुल्क (रूसीजाति), पृ० १७६।

वृच्या (अर्भा), पृ० ३०७।

वेदवती, पु० ३५७।

३२४।

वेदानन्द, नीर्थ, प्० ३७५। वेपचिति, पृ० १८२। वैखानम धर्मसूत्र, प्०३३, ४६। वैदिक इंडेक्स, पु० २४, २४, ३७, ८९। वैदिक यग--अन्तर्जातीय विवाह, प्० १०६; आसूर विवाह, पु० १८६; एक विवाह, प्० ३७६; गान्धर्व विवाह, प० १६६; गोल, प्०३७-३६; वाम्पत्य अधि-बार, पु० २७४; बहुभर्त्ता, पु० ४०३; वालविवाह की पद्धति का अभाव, पृ० ३०६; विधवा विवाह, प्०३३६; विवाह संस्कार की विधियां, पु० २३६; सतीप्रथा का अभाव, पु० ३५४; सपिण्डता का विचार, पृ० ५०; स्त्री का पुनर्विवाह पृ० २5६। वैदिक साहित्य में भ्रातृव्य विवाह का संकेत, पु० ६१ । वैद्य, चिन्तामणि विनायक, पृ० ५५-६, १२८, १६७, १६५-६, २५८। वैन्य, पू० ३६१। ववाहिक आगीर्वाद तथा उपदेश, पृ० २५१। वैवाहिक नियम, पृ० २८; इनकी कठोरता, पु० ३२४। वैण्यों के गोल और प्रवर, पु० ५२। वैस्ट (वम्बई हाईकोर्ट के जज),पु० १६७। वैस्टर मार्क, पु० २-३, ५, २१-३, ५८-६, १०५, १२०-१, १२६, १५६, १७६-=, १८०, १९१, २१=, २४३, ३१३, ३५५, ३७२, ३७६, ४१४-६। व्यभिचार, पृ० ३००। व्याघ्रपाद, पृ० ३६१। व्यास ऋषि, पृ० ११४। व्यास स्मृति, पृ० १४, १२४, १७२, २४६,

२५६, २७३, २७५, २५०, २६५, ३२४, ३६६, ३८४, ४०६, ४१७। व्यपिताश्व, प्० ३७०। शंकराचार्य, प्० १६७, ३४६, ४०७। गंख स्मृति, पृ० १४-५, ८८, ११६, २=9-२ 1 गकुन्तला, पु० २००-२०३, २०६-१०, २५२, २६६, २७७, ३२१, ४३२। शकों में सती प्रथा, पृ० ३६० । गक्ति, पु० ११३-४। शक्रजित्, प्० ३८७। शतपथ ब्राह्मण, पु० ४, १३-४, ४०, ४२, ४६, ५४,६३, ५१, ५६, ६१, ६३, ११०, ११२, १३१, २७४,-५, ३७८, ३६१। शब्दकल्पद्रुम, पु० १, ३४, ५६ । शर्मिष्ठा, प्० ३८४। शर्याति, पृ०३६१। शल्य, पृ० १६२। शांखायन गृह्य सूत्र, पृ० ११२, १५२, २३८, २४६, २४१, ३०८, ३७८। शांखायन ब्राह्मण, प्० ११२, २४६। शाकद्वीपी ब्राह्मण, पृ० ७७-८ । शातातप, पु० २७, ६२, ६३। शान्ता, पू० ११४। शान्तिगृहीत विवाह, पृ० २३२। शान्ति पर्व (महाभारत), पृ० १७३-8, 3801 शारदा कानून, पृ० ३२७, ३३०, ३३४। शाल्वराज, पृ० १७२-३, ३८७। शिलाहार,पृ० १८३। शिवाजी, पु० ३६७। शिवि, पृ० ३६२। शिशुपाल, पृ० १७४, ३८७।

शिशुपालवध (माघ), पृ० ३६४-५। शुकदेव,पृ० ११३। शुक्राचार्य, पृ० ११४, १४६। शुद्धितत्त्व,पृ० ३६२। शुद्धोदन, पृ० ३७६। गुनःशेप, पृ० ३६, १६१ । शूद्रक, पृ० ३५८। शूद्रा स्त्रियों के साथ विवाह का निषेध, पु० ११४। शुद्रों में तलाक की प्रथा का रिवाज पृ० २६७। शूलह आन आरुख (यहूदी धर्म संहिता) पृ० ५। शेरिंग, पृ० १३१। शौनक, पृ० ८२, ११४, ११७। शौल्क विवाह, पृ० १६५, १६८, १६४। श्यामा, पृ० ३०६। श्यावाश्व, पृ० १११, २२५। श्येनयाग, पृ० ३५६। श्राडर, पृ० ३५५। श्रीनिवास, पृ० १०६, १३५, २२०, २२३, ४३२। श्रीलंका (बहुभत्रिथा), पृ० ४१६। श्रीवैष्णव, पृ० १३५ । श्रीहर्ष, पृ० ३६५। श्रृंगवान्, पृ० १८ । श्वेत केतु, पृ० २२। संस्कार कौस्तुभ, पृ० ५१, ६८, ६४, २२६, २३६, २४५-६। संस्कार प्रकाश, पृ० ३३, ५२, ६१, ६८, E8-4, 3281 संस्कार रत्नमाला, पृ० ३३, ४१, २५०, 248-41 संस्कारों की पविव्रता का विचार, पृ० ३४१।

संस्कृत काव्यों में गन्धर्व विवाह, प्० २०७; -बहुभार्यता, पृ० ३६३। संग्रामसिंह, पृ० १२८, ३६६। संयुक्त निकाय, पु० २५०। संयुक्त परिवार की प्रथा, पृ० ३२८। संयोगिता, पृ० १८३। सं० रा० अमेरिका, पु० ११०। संवर्त स्मृति, पृ० ६२-३, ३०६, ३२२। सर्कालवियोस, प्० १७६। सगर, पृ० ३६०-१। सगाई, पु० २५६। सगोत्नविवाह, पृ० ६२। सजातीय विवाह, पृ० १५४, २१३, २१८; इसके दुष्परिणाम, पृ० १३६; इसके नियम का पालन, पु० ३२८; नियमों की कठो-रता, पृ० ३४४। सत परिवर्तन विवाह, पृ० २३४। सती का अर्थ, पु० ३५३। सती प्रथा, पृ० २९६, ३२४, ३५३-३६ - ऐतिहासिक विकास की तीन अवस्थाएं,पृ०३५३; निषेध, पृ०३६५; पहली घटना, पृ० ३५६; बल प्रयोग, प्० ३६४; विकसित होने के कारण, प्० ३६६; विदेशी यात्रियों के विवरण, पृ० ३६३; विरोध, पृ० ३५८; शकों में, पृ० ३६०, शिलालेखों की साक्षियां, पु० ३६०। सत्यकाम, पू० २६। सत्यकेतु विद्यालंकार, पृ० १३४। सत्यभामा, पू० ३५७, ३८७ । सत्यवती, पृ० १६२, ३४०, ३६६। सत्यवान, पृ० १८५-६। सत्यव्रत सामाश्रमी-ऐतरेयालोचनम्, प्० १११।

सत्यार्थ प्रकाश, पृ० ३७५। सत्यापाढ, पु० ३३, ६८; देखिये हिरण्य-केणी। मन्तराम, पृ० १३६। सपिण्डना, पृ० ८०-१०७, २७१; इसका मामान्य अर्थ, पृ० ८०। सप्नपदी, पृ० २४४। सभापर्व (महाभारत), पू० ३८६। रामुद्रगुप्त, पु० २२४। समोयद जाति (रूस), पृ० १७६। सम्पल्लदेवी, पृ० ३६०। सम्बन्धम् विवाह (मलाबार) पृ० २, २२७-८, २३४, २६६; इसके प्रचलित होने कारण, पु० २२६। सर्वस्वधनम्, विवाह, पृ० २३४। सर्वानुक्रमणी (सायण) पृ० = २ । सवर्ण विवाह का मूल कारण, पृ० १२०। सहदेव, पृ० ३८८ । सहमरण, पु० ३५३; इसकी विधि, पु० ३६२। सांगाराणा, पृ० ३६६। सामिधेनी ऋचाए, पृ० ४०, ४४। सामूहिक विवाह, पृ० ३१७। सामुदायिक विवाह, पृ० २७१। साम्ब, पृ० ३८७। सायणाचार्य, पृ० ८२, ३०६, ३३७, ३७७ ३७५। सारस्वत ब्राह्मण पृ० १०२। सावित्री, पृ० १८५-६-२८०। सिकन्दर, पृ०३ १३, ३५७ । सिद्धेण्वर शास्त्री चित्राव, पृ० १३४। सिम्पसन, पृ० १२६। सियारल् मुताखरीन, पृ० ३६६।

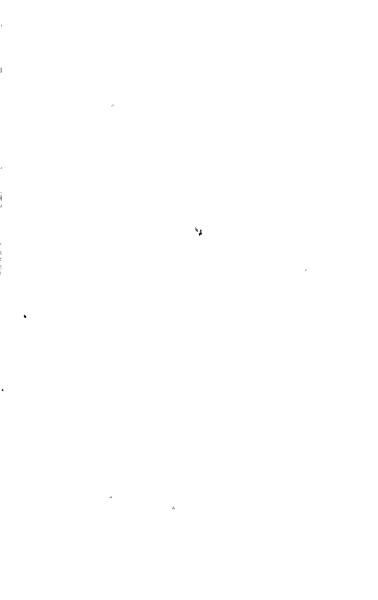
सिरमूर (बहुभर्तुता) पृ०४१२। सीजर फेडरिक, पृ० ४१०। सीता, पु० १८३, १८४, २७४, ३१८ ३98, ४४0, ४४91 सीतादेवी, पु० २६५। सीताराम कोहली, पु० ३६७। सीथियन या शक राजाओं मे सतीप्रथा, पु० ३५५। सीमान्त पूजन, पु० २५५। सुकन्या, पृ० १११, ३०१। सुकरात, पृ० २५। सुग्रीव, पृ० ३३६। सुदर्शन, पृ० ३७६। सुदर्शना, पृ० १२२। सुनक सुत्त, पृ० १२२। मुनोति, पृ० ३८६। सुप्रजनन शास्त्र, पृ० ७७। सुप्रभा, पृ० १४८ । सुबन्ध्, पु० २०८, २१० । सुभद्रा, पू० ८२, ६६, १७२-३, १६७, २१६, ३२०, ३८५, ३६०। सुमन्तु, पृ० ६३ । सुरुचि, पृ० ३८६। सुरेन्द्रनाथ बनर्जी, पू० ३५२। सुलसा पृ० ५४। सुवान्न पाली, पू० ५३। सुविमलचन्द्र सरकार, पृ० ३६२। सुश्रुत संहिता, पृ० ३११। सुस्सल, पृ० ३६०। सूर्यदर्शन विधि, पृ० २४५। सूर्या सूक्त,पृ० ८०, २४८, ३०७। सेंट पीटर्स बर्ग कोश, पृ० ३७। सेनार्त, पु० १०६, १११।

सोमनाथ, पृ० १२७। सीमपुरा ब्राह्मणों में तलाक प्रथा,पृ० २६८। स्कन्दगुप्त, पु० १८३। स्कन्द पुराण, पृ० ३३, ४४, १३३, २८०, ३४७, ३६० । स्कैण्डेनेवियन जातियों में सती प्रथा, पृ० ३५५ । स्टर्नबैंक, पृ० १४५, १६४, १६८, १७६, १७७, १८१, २११, २१४, ३०६, 3731 स्टील, पृ० १३१, १४६, २३२। स्ट्रैबो, पृ॰ २१४, ३४६। स्त्रियों को पुनर्विवाह का अधिकार, पृ० 3871 स्त्री की पराधीनता, प्० २७६। स्त्री के कर्तव्य, पु० २७६। स्त्री के लिए निषिद्ध कार्य, पृ० २८१। स्त्रीशिक्षा का अभाव, प्० २७४। स्थानीय जातियाँ या पारिवारिक गोव, पु० ७४। स्थानीय वहिर्विवाह, पृ० ६१। स्पार्टा, पु० २१७। स्पीती (बहुभर्नृप्रथा) पृ० ४१३। स्पेन्सर, हर्बर्ट, पृ० ५६, ४९८। स्पे सिफिक रिलीफ एक्ट, पृ० २५६। स्मरसूक्त (अथर्व), पृ० १९६। समृति कौस्तुभ पृ० ३१६। स्मृति चन्द्रिका (देवणभट्ट), पृ० २३, ५१, ६६, ६२-३, १२६, २६१, २६४, ३४४, ३५६; देखिये देवण्णभट्ट । समृति मुक्ताफल (वैद्यनाथ) पृ० ६३। स्मृतियां-असगोत्रता का नियम, पृ० ६३; वालविवाह को प्रोत्साहन,

३२२; सपिण्डता, पृ० ८६। स्मृत्यर्थसार,पृ० ३०,३३,५०,६७,१५१। स्लाव जातियों में मनी प्रथा, पृ० ३५५। स्लीमैन, पृ० ३६५-६। स्वयंवर विवाह, पृ० १६४, १७२, १८०, ३२०; इसके तीन भेद, पृ० १८९। स्वेच्छापूर्वक मती होने के उदाहरण, पु० ३६५। रवैरिणी स्त्रिया, पु० २६४। हंमपदी, पु० ३६४। हजरन महम्मद, पृ० ५। हट्टन, पृ० १११। हमीरसिंह, पु० ३४५। हरदत्त (आप० धर्मसूत्र का टीका०) पृ० २३, ५४, १९७, १४०, २२६, २४७, ३२५ । हरविलास गारदा, पृ० ३३०। हरिदत्त वेदालंकार, पृ० ३, १५, १६, २३, २५, १५६, १६४, २२१, २६२, २७३, ४, २७८, ३१४, ३४४, ३६७, ३७२, 8991 हरिवंग पुराण, पु० ८३, ११४। हरिण्चन्द्र, पृ० १२७, १६१, ३७८। हरिसिंह गौड़, पृ० १०७। हर्यश्व, पृ० २४, ३६२। हर्ष, पृ० ३९४। हर्पचिरत, पृ० १६, १२७, १४६, २१६, २४६, २५३, ३४८, ३५८, ३६७। हस्तक्षेप्य अपराध, पृ० ३३१। हाटे, पृ० ४२१, ४२७, ४३१। हाबहाउस, पृ० ११० । हारीत का कालनिर्धारण, पृ० ३१५। हारीत धर्मभूत्र, पृ० १९७, १४६, ३१४, ३१४, ३४७, ३५६।

हार्नली, पृ० ३१९। हिटलर, पृ० १२०, ३१२। हिडिम्बा, पृ० २५। हिन्दी विश्वकोष, पृ० १३३, १५६। हिन्दू कोड, प्० १०७। हिन्दू परिवार मीमांसा, देखिये हरिदत्त वेदालंकार। हिन्दू फैमिली इन इट्स अर्वन सैटिंग, देखिये गम एलीन । हिन्दू विवाह अयोग्यता निवारक कानून (१६४६), पृ० २८, ७६। हिन्दू विवाह का आदिम रूप, पृ० २२। हिन्दू विवाह कानून (१६५५), पृ० २८, ७६, १०६, २६३, २६४, २८८, २८८, हिन्दू विवाह कानून और मपिण्डता, पृ० हिन्दू विवाह कानून की तलाक सम्बन्धी व्यवस्था, पृ० २६६। हिन्दू विवाह का भविष्य, पृ० ४४३। हिन्दू विवाह का स्वरूप, प्रयोजन और उद्गम, पृ० १-२७ । हिन्दू विवाह विषयक नवीन प्रवृत्तियों, पु० ४२१-४४४-अन्तर्जातीय विवाह, पृ०४३४; दाम्पत्य अधिकारो की विषमता की समाप्ति, पृ० ४४१, पत्नी के आदर्श और स्थिति में परिवर्तन, पृ० ४४०; प्रणय विवाह और रोमांचक प्रेम--प्० ४३२, वरण स्वातंत्र्य, पृ० ४२७; विवाह की अनिवार्यता, प्० ४२४; विवाह का स्वरूप, पृ० ४२२; विवाह की वय का ऊचा उठना, पृ०् ४३**१**; विवाह संस्कार में परिवर्तन, पूर्व ४३६।

हिन्दू विवाह वैधता कानून (१६४६), पु० २८, १३७, १४०। हिन्दू विवाह सम्बन्धी मुख्य नियम (तालिका) पृ० प। हिन्दू विवाहो के आधुनिक रूप, पृ० २२६। हिन्दू समाज मे रागोत विवाह निपेध के उत्पादक हेतु, पृ० ६०-६२। हिन्द् स्त्रियों की स्थिति का पतन,पृ० २७३; इसके कारण, पृ० २७३-४। हिरण्यकेशीगृह्यसूच, प्० ५३, 992, २३३,३०५−६, ३७५। हिरण्यकेशी श्रौतसूत्र, पृ० ३३१। हिराक्लोज (युनानी देवता) ३२१। हिरोडोटस, पृ० २५५, ३६०। हिस्टरी ऑफ नैगल, पृ० २८३। हुमायूं, पृ० ३६१। हृदयस्पर्ण विवि, पृ० २४५ । हेमाद्रि, पृ० ६७, ६३, १२६; देखिये चतुर्वर्गं चिन्तामणि । हैमिल्टन, पृ० २२६। हैहय राजा, पृ० ३६२। ह्वेनसाग,पृ० १२७। क्षतयोनि विधवाओं के विवाह का निषेध पु० ३४६ क्षत्रियों के गोत्न, पृ० ५१। क्षार का अर्थ, पृ० २४७। क्षितिमोहन सेन, पु० ७१, १११, ११३, ११५, १७६। क्षेत्र, पृ० ३६६। क्षेत्रज, पृ० ८६, ३/७०। क्षेत्रजपुत की श्रेष्ठता, पृ० ३७१। क्षेत्रिक, पृ० ३६६।



CATA! AFTIFD:

|   | Central Archaeological Library, NEW DELHI. 49766 |
|---|--------------------------------------------------|
|   | Call No 392.509.54 Har                           |
| A | Author—                                          |
|   | Title— (Ex (9918 of France)                      |
|   | "A book that is shut is but a block"             |
|   | CHAEOLOG C                                       |
|   | GOVT OF INDIA Department of Archaeology          |
|   | NEW DELHI                                        |

and moving.

11